# THE MADURA COLLEGE MAGAZINE

(REGISTERED)

(PUBLISHED EVERY MONTH)
Contents for February, 1937.

|     |                                                                          | Page       |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|------------|
| 1.  | On the Temple Tower                                                      | IIIXXXXX   |
| 2.  | A Prayer By J. H. C.                                                     | XXXXXVI    |
| 3.  | The Meaning of Bhagavadgita By M. S. Ramaswami Aiyar, B.A., M.R.A.s      | 283        |
| 4.  | Madura.<br>By S. S. Ram, (I U. C.)                                       | 288        |
| 5.  | Miss. Toru Dutt-India's Lost Young Poetes<br>By V. Vedamurthi, (I U. C.) | s<br>289   |
| •   | The Editor regrets the error in pagination                               |            |
| 7.  | பெரும்பற்றப்புலியூர் ஈம்பி<br>By A. V. Krishnamurthi, (I U. C.)          | 293        |
| 8.  | தந்தை தாய் பேண்<br>By M. S. Balasubramaniam, (I U. C.)                   | 294        |
| 9.  | Headmaster Speaks                                                        | 296        |
| 10. | Ram Mohun Roy<br>By M· R· Subramanian, (VI F. B., S. H.                  | S.) 297    |
| 11. | . கலியாண <b>க் காட்</b> சி<br>By K. Ibramsa (VI F. B., S. H. S.)         | 300        |
| 12. | அரங்காரத சாஸ்திரி<br>By R. Sita (IV F. D., S. H. S.)                     | 302        |
| 13. | மாருட்டங்கள்<br>By S. Shunmugasundram, (V F. B., S. I                    | H. S.) 304 |
| 14. | கணவனுக்கு ஏற்ற குணவதி<br>By N. Ramasamy, (IV F., A. R. H. S.)            | 306        |
| 15. | கடவுள் செயல்<br>By S. Visvanathan, (IV F. B., A. R. H.                   | S.) 308    |
| 16. |                                                                          |            |
|     | i Mathurollasani Sanskrit Sabha                                          | 312        |
|     | ii அங்கயற் <b>கண்</b> ணி செந்தமிழ் சங்கம்                                | 314        |
| 17. | How the Movement Goes                                                    | XXXXXVII   |



VOLLEY BALL—WINNERS, Setupati High School, MADURA.

#### ON THE TEMPLE TOWER

The unprecedented victory of the Congress in the recent elections is an emphatic negation of the oft-repeated criticism that the mass in India lacks political consciousness. To the credit of the Congress it should be said that it has captivated the popular minds in a way to which no party can lay claim. To that we should also add that it is perhaps the only political party which has fought consistently for a full responsible government for well nigh half a century. The victory of the Congress certainly marks one more definite step in our onward march towards national government. In this connection we may observe that a country longs for a national government because it has a religion to be proud of, a tradition to preserve, a culture to propagate and a future to hope for. The moment a nation loses all these, responsible government popularly known as Swaraj would be superfluous. India to day is in an anomalous position. On the eve of her getting political swaraj, she is well on the dangerzone of losing her cultural swaraj. It is needless for us to add that the preservation of this cultural swaraj without which political swaraj is useless, depends entirely upon full blown national institutions. Among such institutions in South India, our College is the oldest. The recent examinations in Sanatana Dharma and Its Culture must have opened the eyes of the public to the aims and objects of the President and the members of the Board of Management. We will not be accused of unfounded optimism if we expect the Congress Ministry to bestow upon these ancient but very few institutions their maximum attention and see that they thrive as well as they did once upon a time in the ancient history of India. We are sure to see, in the very near future, our College shining like a single star in the firmament of the Madras University.

% % %

Closely following the victory of the Congress, was the address of Sir Rabindranath Tagore at the convocation of the Calcutta University. This year's convocations of the Calcutta

University and the address of Sir Rabindranath are sure to adorn the pages of any history of Indian Education. This is the first University convocation to which the 'alumni' were allowed to take their degrees dressed in their usual 'dhoti'. At this unique convocation was delivered a unique address in a unique way. For the first time in the history of this University the convocation address was delivered in Bengali. Addressing the graduates he said, "This is the first time that the premier University of Bengal has given the seat of honour to the Bengali Language". In the ceremony of its bestowal of academic distinctions hitherto one was impressed by the ill-omen of the vacancy left by its empty space. "We know of the parasitic creatures in the animal world which live and die in utter dependence on their hosts. They are able to eke out a bare living, but are for ever crippled in the development of their limbs and organs. Such has been the case with our modern University education. It has, from its inception, been parasitic on a foreign tongue, so that, though nourishment has not been lacking, it has been obtained at the cost of all round development-so much so that it has ceased to be sensible of its own abortiveness. Accustomed to live by borrowing, it has come to measure attainments by the language of debt; it has signed a bond of servitude to the thinkers of other lands. Just as one's food has to be chewed and digested with ones own teeth and digestive juices, so also knowledge has to be acquired and assimilated in one's own language". To the credit of Sir Rabindranath it should also be added that he was not for abolishing the English Language from the University curricula of studies. "Of course, the English Language cannot lose a place of honour in Indian Universities......to repudiate it out of a sense of false patriotism will only be to curtail our own opportunities."

The recent visit of Lady Baden-Powell would serve as a valuable stimulant to the Girl Guide Movement in India as a whole and in this presidency in particular.

The four corner stones of the movement are the development of character, the development of handicrafts, the cultivation of health and the ideal of service. The world had, she said, to look to the children of to-day and tomorrow, to try and mend the things that the grown-ups of the present and past generations have so often muddled and destroyed and it was upon these corner stones that they hoped to build. It is a distinguishing feature of the Girl Guide Movement that although its primary aim is a system of discipline, it is intended to stimulate the capacities of the individual. The obvious but often neglected truth has never been lost sight of-that the community is composed of individuals and that it is upon their attitude to one another that the general welfare depends. This is directly contrary to the tendency of modern mass movements which subordinates the individual to some purely arbitrary idea of common good. The Girl Guide Movement seeks to produce healthy activeminded women of character, prepared to devote themselves to social service. How much India needs women of this kind needs no repetition.

The result of the competitive examination in Sanatana Dharma and Its Culture held on 20-2-37 are announced herewith. The names of the successful candidates are given below:

| Seniors            | Regd. No.  |     | Juniors       |
|--------------------|------------|-----|---------------|
| 1. Arunachalam S.  | N. * 121   | 9.  | Seshadri R. * |
| 2 Srinivasan K. V  | . 124      | 10. | Sundararajan  |
| 3. Nagasu bramani  | yan K. 126 | 11. | Krishnamoort  |
| 4. Sivasubramaniya | an K.* 127 | 12. | Ramachandra   |
| Juniors            |            | 13. | Ramanachala   |
| A. R. H. S.        | 0.4        | 14. | Ramaswamy     |
| 5. Subramaniyan I  | 34 34 35 T |     | Sundararajan  |
| 6. Sundararaman l  | R. P. 75   |     | Venkatarama   |
| S. H. S.           | 90         |     | Ganapathysul  |
| 7. Narayanan C.    | 95         | 1   | Gunapara      |
| 8. Ramaswamy S.    |            |     | A Dames       |
| The rest are fa    | ilures.    |     | A. Rangasv    |
|                    |            |     |               |

<sup>\*</sup> Indicates medalists.

Regd. No. 98

n S. N. 119

## A. Rangaswami Aiyar,

Chairman, Board of Examiners.

V. R. \* 101 thy J. 107 n S. 110 m M. V. 111 V 112 117 K.

bramanian Y. 128

### A PRAYER

O God, the Father—Mother of all things
Visible and invisible!
Grant unto us, Thy human children,
The grace of strong desire for knowledge of Thee
And of thy power and love
As shown forth in the world of nature
And in the mind of humanity
And with this knowledge grant us wisdom
To dedicate our lives to Thy service
And the service of all creatures,
In the spirit of self-sacrifice
That is manifested in the lives
Of the sayiours of the world.

J. H. C.

### THE MEANING OF BHAGAVADGITA

BY

#### M. S. Ramaswami Aiyar, B. A., M. R. A. S.

Of the many books in the sacred literature of the Hindus, Bhagayadgita holds an honoured place. A reference to it shows that the armies of Kauravas and Pandayas met on the field of Kurukshetra. Bhishma commanded the Kaurava and Bhima the Pandava hosts. Bhishma gave the signal and the war began with the din of conches. Arjuna was a subordinate officer in the army and Krishna his charioteer. Viewing the enemy hosts Arjuna with tears in his eyes said to Krishna "I desire not victory, Krishna! nor dominion, nor delights, of what avail can dominion be to us, Govinda! or delights or even life? They for whose sake dominion, wealth and pleasures are desired by us are here arrayed in battle, giving up their lives and wealth. Tutors, fathers, sons, and even grandsires, uncles, fathers-in-law, grandsons, brothers-in-law and allies too. These I do not wish to kill, O slaver of Madhu though (otherwise) I should myself be slain, even for the sake of dominion over the three worlds; how much less for that of the earth? If we slay these Dhartarashtrans, what joy can then be ours, Janardana? Sin will even cleave to us if we slay these men, (though) felons. It is not meet then for us to slay these Dhartarashtrans, our kinsmen; for how can we prosper if we slay our kinsmen, O slayer of Madhu? Even if they whose minds are swayed by greed see no evil in the destruction of a tribe or in the oppression of friends, should we not resolve to turn away from this sinful deed, we who look on the destruction of a tribe as a sin, Janardana? (I, 31-38) O slayer of Madhu how shall I assail with my arrows, in the battle, Bhishma and Drona, who are worthy of honour, O slayer of foes? For it were better to feed on the food even of beggary for life than to slay these much honoured teachers; yea, if I were to slay these teachers, though greedy of wealth, I should eat of viands stained with blood. We know not which would be better lot

for us, that we should conquer them or they should conquer us. If we should slay these Dhartarashtrans, here drawn up in array before us, we should not live. I, who am stricken in soul by pity and (the sense of) guilt, and confused in mind about duty, pray thee to tell me certainly what is the better course. Declare this to me: I am thy disciple, teach me now prostrate before thee. For I see not what can avail to drive away this grief that dries up my senses, though I shall attain on earth to a vast unrivalled dominion, and even to the supreme rule of gods' (II, 5—8) resolved not to fight.

A State is founded upon force and it would crumble to dust the moment its members begin to question the morality of that force. A military state therefore should have different grades of people in its society with different moral codes (different varnas with swadharmas) if it is to exist and function. Now warfare ceases to be practicable the moment the general military ethic is challenged. It is the soldier's duty to implicitly obey his commander's orders and fight, and he is to have no qualms of conscience. There can be no question therefore that from the point of view of the military state, the compassionate doubts of Arjuna appear to be effiminate weakness. Now what did Krishna do at this critical juncture? He appealed to Arjuna's Kshatria-pride. He did not stop with it. He propounded in addition a philosophy, the ultimate object of which was to urge Arjuna not to hesitate to fight his enemies and win the war (II, 37: III, 30: VIII, 7: XI, 33: XVIII. 47-59). And Arjuna in the end said "My trouble is destroyed. By thy favour, O sinless one! the holy doctrine is received by me. I am firm (in resolve); my doubt is gone, and I will act according to thy word" (XVIII, 73). This heart to heart talk between Krishna and Arjuna is said to have taken place suddenly on the field of war. Neither such a long talk was possible in the midst of a battle nor could it have been conveyed verbatim to Sanjaya far away in the palace at the capital to be reported to Dhritarashtra. So none need take the talk as an actuality. The selection of a battle field is only a poet's way to bring vividly

to the readers' mind a philosophic discussion about war. Now Arjuna was one of the many subordinate officers of Bhima, and even if Arjuna had ceased to fight, the war would not have been lost to the Pandavas. What was the necessity for Krishna to propound a philosophy to calm a subordinate officer's qualms of conscience? We must now turn to find the reason for Mahabharata propounding a philosophy in support of war.

The germ of the ethic of Ahimsa or non-violence arose in most ancient times in India. Later on it became one of the preliminary conditions for the attainment of a higher spiritual life. In Brahmanism in addition to the doctrine of Ahimsa existed also the doctrine of Varnasrama with its concomitant Swadharma. A Brahmana might not kill, but a Kshatriya must. Consequently in a social order consisting of different grades of people there were different dharmas (ie)different kinds of duties with different moral codes. The doctrine of Ahimsa was not inimical to the existence of a military state in a country with different social orders with their different moral codes. And India with her varnasrama and its concomitant swadharma jogged along in her course. But human institutions contain elements of decay.

Now every society has been founded upon labour and has invariably tended towards luxury. It is in the distribution of luxury and labour that all social problems arise, and it is upon their adjustment that the larger part of the destinies of states depends. Now the Laws of Manu indicate the growing antagonism of these two principles and the social deadlock which was the result. Centuries had allowed social wrongs of the varnasrama to be accumulated, and as a result the Brahmana and the Kshatriya looked down upon the Vaisya and Sudra with contempt. In short a powerful minority held a vast majority in shackles. Luxury was corrupting the superior, and labour and poverty the subordinate castes. There was no co-operation within the diverse social groups and there was no co-operation between them, and India was sliding down the slope-

At this juncture came a man who emblazoned his name on the banner of Time. That man was Gautama Buddha of the clan of Sakyas. Awakened by the spectacle of poverty, tyranny and luxury, he pondered over the problems that confronted his times. Himself a Kshatriya, discarding the old doctrine of swadharma, he threw away the sword of the warrior to take the danda of the sanyasi and preached his Four Truths and Eight-Fold Path. Like all great moral reformations, Buddhism was a movement away from tyranny and luxury towards love, liberty and co-operation. From the Assalayana Sutta of Majjhima Nikaya we see that Buddha did not believe in the caste system. "Not by birth does one become a Chandala: not by birth does one become a Brahmana. By deeds one becomes a Chandala: by deeds one becomes a Brahmana" (Vissala Sutta, Sutta Nipata, 27). With the insight of a true reformer Buddha seeing the evils of the varnasrama accepted disciples from all castes, some of whom like Upali, the barber and Sunita the sweeper became shining lights in the Buddhist world. Ananda the cousin and disciple of Buddha, it appears, once met a maid at a well and asked her for a cup of water. But she replied that since she belonged to a low caste she could not dare to offer him a cup of water. "My sister" replied Ananda "I did not ask to what caste or to what family you belong but only for a cup of water". Stories like these prove how great a revolution had been wrought by the genius of one man. Buddha gave special directions for the treatment of slaves. "When the master" ordained Buddha "has any agreeable or savoury food he must not consume the whole himself, but must offer a portion to others, even to his slaves: and if they work faithfully for a long period, they should be set free". He announced that his law was a law of grace for all. For "I" said he "is master of compassion". The great teacher who regarded neither wealth nor rank nor caste came to the poor and the despised as well as to the rich and the noble and welcomed them all to effect their own salvation by a pure life and unstained conduct. A virtuous life thus opened the path to the highest honour to the lowborn and the high born alike-no distinction was known or

recognised in the Buddhistic Sangha. Thousands of men and women responded to this loving and rational appeal and merged their caste inequalities in a common love for their teacher and a common emulation of his virtues. And so the glad message of equality proclaimed by Gautama Buddha at holy Benares spread slowly beyond the borders of India to Ceylon, Tibet, Burmah, Siam, Anam, China, Japan and Siberia. And Buddha came to be looked upon and worshipped as an Avatarapurusha by his followers.

Man's inhumanity to man makes countless thousands mourn. War is cruel, war is horrible and it affects the poor man more than the rich. How did Buddha the master of compassion view war? In the first place regarding Ahimsa, this is what Sutta Nipata says "Ye shall slay no living thing" (Sacred books of the East Vol. X (ii) p. 253) and "As I am, so are these, as these are so am I, identifying himself with others let him not kill nor cause (any one) to kill" (Sacred books of the East Vol. X (ii) p. 128). The following passage from No. XIII of Majjhima Nikaya is both a description of and a judgment of war from the Buddha point of view:- "Again, out of desire, moved by craving, impelled thereto by craving, only because of craying ruler contends with ruler, warrior with warrior, Brahmana with Brahmana, householder with householder, mother with son, son with mother, father with son, son with father, brother with brother, brother with sister, sister with brother, friend with friend. Then quarrelling, disputing, contending, they set to fists, clods, sticks or swords, and so come by death and deadly hurt. Such is the wretchedness of craving.

"Again moved by craving, men arm themselves with sword and buckler, quiver and bow, and, each side in battle array, dash at one another; and arrows fly and javalins glance, the swords flash. And they pierce each other with arrows and with javalins, and cleave one another's heads with swords; and so come by death and deadly hurt. Or taking sword and buckler,

quiver and bow, they scale the newly daubed ramparts, and arrows fly and javalins glance and swords flash. And they are pierced by arrow and javalin and they are mangled in hosts, and heads are cloven with swords; and so once more they come by death and deadly hurt. Such is the wretchedness of craving' (The Word of Buddha).

(To be continued.)

#### MADURA

BY

S. S. Ram, I. U. C.

Up rose the clustering towers of Madura, So magnificent like the poet's Cesura, Around the Meenakshi temple so fine, With its two hemispherical Golden shrine

Ah! Every piece of solid beautiful masonery, With its petrified but sylvan tapestry, Is telling the Great and famous Pandian lore, And look at that! You will be cured of your sore-

So manly and gigantic amidst it stands, As to show the work of skilful robust hands, Surrounded on all its four directions With streets of houses of fine erections.

The streets! Ah! They are of Concentric Squares, Around the ancient temple's spires, Guarding the Sanctum Sanctorum in part, Like the weak but active human heart.

Though the Vaigai is a river without water Is not like the child without his pater; For once it begins to flow with water muddy. It concludes that it was severely floody.

With all things both defective and meritorious, Widely known for its southern acts notorious, Yet it is called the "Athens of the South" As every bystander opens his mouth.

# MISS. TORU DUTT—INDIA'S LOST YOUNG POETESS

BY

V. Vedamurthi, I. U. C.

To gain success in alien language and that too within a short span of life is a feat which staggers even the wildest of literary dreamers. Even Rabindranath Tagore, as our principal said the other day cannot be said to have reached the maximum point of perfection in that line. Miss. Toru Dutt, an Indian woman who visited foreign lands, who drank deep at their fountains of culture, and who closed her fragile life of Sorrow and Song, with a period of intellectual production, devoted to the interpretation of the spirit and civilization of her country, leaving behind monuments of poetic genius that have won the approbation of competent critics and students of literature—she must be an object of affectionate study and loving recognition for at least her own country men.

Toru Dutt or Thorulata Dutta, was born on the 4th March 1856 in Calcutta in a very respectable and noble family, the Dutts of Rambagan in Bengal being the daughter of Babu Govind Chandra Dutt. Her father was himself a poet to some extent. She was of a pious Christian parentage. Toru was the youngest of the three children, all short lived like herself. Her eldest brother Abju died in his fourteenth year but her sister Aru was her intellectual companion nearly all her life till removed by death at twenty three years before her own end. In her early years she had a gifted boon of good home-training. Her father devoted his attention to her education and he was actively associated with his two daughters in their early studies.

When Toru was scarcely thirteen her father took both of them for a course of travel and education on the continent of Europe. At this time her brother Abju died and this made her father rest on all his hopes in his daughters. She stayed for four years, first at school in France and later in Italy and England, including attendance at a course of lectures at Cambridge. All this served her to equip her with the best culture of the West as is evident from her works in French and in English. These reveal a striking back ground of European learning in general. At the same time she did not lose her touch with the life and civilization of her native land. In the winter of 1873 she was back to her Bengal home. As they lived a life of reserved solitude she had no opportunity to mingle with the Calcutta public. Very soon her literary contributions became known, all people thought that it was some Anglo-Indian author that writes with the Indian nom-de-plume as a prank.

In the field of composition which she announced to the world was her first essays "Two Studies of French poets," published in the 'Bengal Magazine'. Her next was, "A Sheaf Gleaned in French Fields", published in 1876, it was a collection of translations in verse from French Poets. This was reviewed by the French writer Andre Theuriet in the 'Revue des Deux Mondes' and was very much appreciated by him and by the French public. She had also translated Theophile Gautiers "Swallows" and Alfred de Musset's "To Pepa"

"The Ancient Ballads and Legends" by which work she is most well known, was not given to the world during her life time and as also her tragical romance in French entitled "Le Journal de Mlle D' Arvers. In addition to all these works she had written also from the Hindu Mythology. They are "Savitri" the ideal wife, a pathetic tale of "Sindhu" the ideal son; "Lakshman" portraying the ideal Hindu loving and dutiful brother; "Prehlad" and "Dhruva" the boy devotees; and "Sita" a sketch in a few lines. Besides these she has woven into a delicate and human poem the "Royal Ascetic and the Hind" and also the most stirring poem "Jogodhya Uma" in which the Goddess Uma reveals herself in a divine vision to a priest and also a few stanzas on "France," a sonnet on the "Lotus" and lastly on "Our casurina tree"

### பெரும்பற்றப் புலியூர் நம்பி

BY

A. V. Krishnamurthy, I. U. C.

பாண்டிய நாட்டில் செல்லிருகர் என்றெரு நகருண்டு. இர் நகரை இக்காலத்துப் பணயூரென்ற வழங்குகின்றனர். இது சங்கரந்பிஞர்கோயில் தாலுகாவில் உள்ளது. பணயூரென்ற செல்லி நகரில் அந்தணர் மரபில் ஸ்மார்த்தர்களாகிய வேம்பத்தூர்ச் சோழி யர் வகுப்பிற் கௌண்டின்னிய கோத்திரத்தில் பெரும்பற்றப் புலியூர் நம்பியென்பார் உதித்தனர். இவர் பெயர் தில்லேநம்பி என வும் வழங்கும். இவர் குடும்பத்தினர் தில்லே நடராஜர்மீது மிகுந்த பக்தியுள்ளவர்கள். இவர் வியைகரென்பாரைத் தமது ஞானுசிரிய சாக அடைந்தனர்.

பெரும்பற்றப்புலியூர் நம்பி தமது காலத்தில் ஆண்டுவந்த பாண்டியனது வேண்டுகோட்படி மதுரையில் எழுந்தருளியிருக்கும் கருணக்கடலாகிய ஸ்ரீசோமசுர்திரக்கடவுள் ஆன்மாக்களே உய்வித் தருளவெண்ணி செய்தருளிய அறுபத்திரான்கு திருவிளேயாடல் தெரிவிக்கின்ற '' திருவாலவாயுடையார் திருவினயாடற் புராணம்'' என்னும் நூலே இயற்றினர். ''கார்வளங்கொண் மண்ட லத்துக் கப்பிஞ்சி நாட்டுரைத்தோன், என்னும் இந்நூற் சிறப்புப் பாயிரத்தால் இவர் இந் நூலே கார்வளங்கொண் மண்டலத்திற் கப் பிஞ்சிநாடென் னும் பெயரையுடைய சிறு நாட்டில் இயற்றின்சென்று தெரிகின்றது. இந்நூலே ஆக்குத்த பாண்டியன் மிக்கச்சிறப்புடன் இதனே அரங்கேற்றுவித்து, இந் நூலாசிரியருக்கு பல்லக்கு முத லிய விருதாகளேயும் பல இரத்திரைபாணங்களேயும் பரிசிலாக வழங்கி னன். அவ்வமயம் தில்லே நம்பி ''பல்லக்குமேலேறி' என்ற செய் யுளேப் பாடியருள அதனுல் அளவற்ற சக்தோஷம் அடைக்க தென் னவன் செல்லி நகரையும் அதன் பக்கலிலுள்ள இடங்களேயும் இவ ரும் இவர் பரம்பரையினரும் அனுபவிக்கும்படிக் கொடுத்தா னென்று கூறுவர்.

தில்ஃநம்பி வடமொழிப் பயிற்சியும் தமிழ்பாஷையில் மிக்க அன்பும் உள்ளவர். சிவபக்கியில் மிக்கவர். இவர் செய்யுட்கள் எளிய நடையினவாகவும், வடமொழிக் கருத்துக்களே ஆங்காங்கு உடையனவாகவும் உள்ளன. படிப்பவர்களின் மனதைக் கவரும் படி இடத்துக்கேற்றவாறு சுந்தங்களும் பாடியுள்ளார். இவர் சொக்கரைதருடைய அறுபத்துநான்கு அற்புதத் திருவிளேயாடல் களேயும் சுருக்கமாகவும் எல்லோருக்கும் நன்கு விளங்கும்படித் தெளிவாகவுர் தெரிவிக்கின்றனர்.

பெரும்பற்றப்புலியூர் கம்பி சமார் 700 ஆண்டுகளுக்கு முன் னர் இருக்கவரென்று புலப்படுகின்றது. அதற்குமுன் இவர் காலம் இவ்வளவினதென்று தெரியவில்லே.

### தந்தை தாய் பேண்

BY

M. S. Balasubramaniam, I U. C.

பேண் என்ற பதத்துக்கு, வேண்டிய வந்தனேபசாரங்களு டன் தொண்டுபுரிந்து, காப்பாற்றி வணங்குதல் என்ற பொருளா கும்.

'' அன்ணயும் பிதாவும் முன்னறி தெய்வம்''

"மாதா பிதா குரு தெய்வம்» என்றும் பெரியோர் திருவாக்கு செய்தருளினர், ஆகவே பெற்ற தாய் தக்தையர்களே விட காலச் சிறக்க தெய்வமும் வேறில்லே. தாய் தக்தையர், தங்களேப் 'புத்» என்ற கொடிய நாகத்தினின்று விலக்கிக்கொள்ள, ஈசுவரீன கோக்கி வாங்கிடக்து, மிக்க சிரமத்துடன் புத்திரப் பேறடைகின்ற னர். மாதாவானவள் பத்து மாதகாலம் சிசுவைத் தம் வயிற்றில் சுமக்து, ஒர் குழவியை மிக்க உவப்புடன் ஈகின்றனள். அப்படி ஈக்த சேயை சிராட்டி, பாராட்டி, தாலாட்டி, பால் ஈக்து, உச்சி மோக்கு காளொரு மேனியும், பொழுதொரு வண்ணமுமாக கண்ணே போல் போற்றி வளர்க்கின்றனள். ஆகவே பெற்றதாயி ஹம் வேறு தெய்வம் எங்குளது?

ஸ்ரீ ராமச்சர் திரமூர்த் தியானவர் கைகேயியின் வாக்கிற்கேற்ப, அவீளத் தன் சொர்தத் தாய் என்று உன்னி, ஏழிரண்டாண்டை வனத்தில் கழிக்கறுற்றுர். இது எவ்வளவு மேன்மையாயுளது! இது அவர் தம் மாற்றுந்தாய் மீது கொண்ட பக்கியும், வாத்ஸையத் திறையமன்றே!

சகார் அறுபதினுயிரன்மர்கள், தங்கள் தர்தையின் வாக்கைப் பரிபாலனம் செய்து, தம்முயிர்களேயுமிழக்கு மாண்புறவில்லேயா? அவர்கள் ''மூத்தோர் சொல்வார்த்தையமிர்தம், என்ற மூதுரை யைக் கடைப்பிடித்து ஒழுகியதினுலன்றே அவர்கள் எல்லோராலும் புகழப்பட்டு கேர்த்திபெற்றனர்.

> ''மகாவேலே மண்டொட்ட வண்டாடு தார்ச் சகரர் தாதை பணிதலே நின்று தம் புகரில் யாக்கையினின்றுயிர் போக்கிய நிகரின் மார்புகல் நின்றதன்றே',

ஆகவே தாய் தக்தையர்கள் சொல்லும் கூற்றை அங்கீகரித்து ஒழுகுவதினுல் அடையும் புகழ் அளவற்றது. பெற்றேர்கள் தாங்கள் கோன்பெயற்றி பெற்றெடுத்தமைக்தர்களே வஞ்டுத்துக் கெடுக்கவா வழி தேடப்போகின்றுர்கள். அவர்கள் தங்கள் மக்கள் கெட்டுப்போய் பராதீனமாக வேண்டுமென்று கருதப்போகின்றுர்கள்? பெற்றுர்கள் அவ்வாற எண்ணமாட்டார்கள் என்பது திண்ணமே. ஆதலால் புத்திரர்களாய் அவதரித்த மக்கள்கள் செய்யவேண்டிய கடமை ஒன்றேயாகும். அவர்கள் வைகறையில் தயிலெழுக்கு, பெற்றூர்கள் தங்கள் மாதா பிதாக்களே வழிப்பட்டு வணங்கி, அவர்களுக்குத் தங்களாலோ, பிறராலோ யாதொரு இகழ்ச்சியும் கேரிடாமல், விருத்தாப்பிய தசை வரையில் பணிகிடை, குற்றேவல் தொண்டுகள் புரிக்கு, ஆதரிக்க வேண்டியதேயாகும். இதனைல் அவர்களுக்கு இறுதியில் பயக்கும் பயன் பெரிது, பெரிது, அள வற்றதேயாம்.

#### HEADMASTER SPEAKS.

I have very great pleasure to announce to the public through our Magazine the appointment of a capable Lady Teacher to be in charge of our Girls' Section in the vacancy caused by the resignation of Mr. S. Narayana Iyer. It is earnestly hoped that this will increase the popularity of the section and induce the public to send their daughters to receive their schooling in our institution.

Religious classes in Sanatana Dharma and its principles were held, and I must observe in connection that the teachers and the taught turned out excellent work which testifies to the abiding interest they took in the subject. Teachers evinced great enthusiasm and the taught responded with equal, if not greater, ardour. The very large attendance put in by our school at the Religious Examinations held on 20th instant in the premises of the Madura College is a proof positive of the fruit borne by the morning and evening prayers. Some of the examinees are expected to score very high.

The Arts Section retained its popularity to the end and concluded its labours for the year only a few days ago, with a photo followed by a social. The response from the student population was very encouraging and if it can be taken as a true index, next year we can hope the section will become more popular and more useful.

The Selection Examination Results were announced in the third week of January of this year and thereafter intensive coaching is being given to the examination-going students. Nothing shall be found wanting on the part of my energetic and enthusiastic staff to give their best to the boys committed to their care, so that our school may look and feel proud on the day when the Eligible List arrives. I take this opportunity to appeal to the selected students, with all the force I can command, to play their part well and come off with flying colours in the forthcoming March Examinations. May God bless them with success!

Before concluding I should like to give a PARTING MESSAGE to my loving outgoing students. Dear boys! You and I know how our hearts respond one to the other with feelings of mutual love and affection. Your Alma Mater expects every one of you to do his duty. It is my earnest hope that such of you as have to seek employment after leaving the portals of the school will bring credit to yourselves and to your institution by your excellent conduct and character in the formation of which this nursery of learning had played not a little part; it is my ardent desire that the fortunate few who seek to widen their intellectual horizon will direct their steps to our Madura College for guidance and light. Farewell.

### RAM MOHUN ROY

ву

M. R. Subramanian, VI. F. B. S. H. S.

Ram Mohun Roy was born about a hundred and fifty-five years ago in a village in Bengal. Modern authors divide the people in this world into men of "indoor minds" and men of "out-door minds." The former class of people include those who are superstitious and narrow-minded. The latter set of people are broad-mind and do not stick to old superstitions. Ram Mohun Roy belonged to the latter class of people. But, his parents were extremely "indoor-minded." They were famous for their orthodoxy. When he was only twelve years old, they married him to a little girl. But, that girl died shortly after. Then, he was married to two other girls.

His home was in a village in the Burdwan district. He spent much time in musing in the open. He used to talk with birds and animals. In one word, he was a lover of nature.

His father sent him to Patna for education. At that time, Patna was a famous seat of Muhammadan learning. At Patna, Ram Mohun studied the Koran in the original Arabic. Its teaching impressed his mind. He especially gave much attention to the writings of Sufi Muhammadans.

When he was only sixteen, he began to write something or other. His father searched for his papers and found that they were a treatise against the superstitions of Hinduism. His father ordered Ram Mohun to leave his house. Accordingly he went out.

He journeyed one thousand miles on foot, crossed the Himalayas and visited Tibet for the study of Buddhism. Even here, his principles got him into trouble and he had to run away for life.

When he reached the age of twenty, his father recalled him. He began to study English only when he was twenty-two. He worked hard and acquired the ability to speak and write English with admirable ease. He was given the place of Dewan in the service of the East India Company.

His father died. His brothers also met with the same fate. Now Ram Mohun Roy had in his hand a large amount of money. His mother brought law suits against him to deprive him of the money on the ground he did not conform to Hindu ceremonies and forms. But, she was defeated in her attempts. However he loved his mother dearly. But, she did not live long to enjoy the love of his son.

He was ready to begin his life-work, when he was forty. He retired from the Government service and published his Translation of the Vedanta. He founded the Atmiya Sabha. Its members banded themselves together for the purpose of spreading religious truth and promoting free discussion of theological subjects. He wrote many books during the next five years and distributed them free. He wrote also translations of the Upanishads.

There is no space for me to write all that he accomplished. So it will suffice here to mention three of his greatest achievements.

The first was his contribution to the cause of English education. He was the first to help Alexandar Duff, the Scottish Missionary to start an English School in Calcutta. When Lord Macaulay wished to make English the medium of instruction in Indian Schools, Ram Mohun Roy threw the whole weight of his powerful influence on the side of English. He felt the need of western science for the intellectual development of India.

Secondly, he found the Brahmo Samaj at the age of fifty four. Its literal meaning is the society of worshippers of the one true God. Its greatness lay in the fact that it came as a reforming movement at a moment when Hinduism had sunk to cold formalism.

Next in importance was his work in the field of Social welfare, especially in bringing an end to Sati. At the eage of thirtyseven, he had witnessed the cruelty of Sati. When his brother's wife tried to ruu away from the wild flames of the funeral pyre of her husband, her relations compelled her to enter in to fire. This sight moved him considerably. So, he requested the then Viceroy, Lord William Bentinck to abolish this system. The Viceroy accordingly abolished Sati by an official decree. But, a petition against this was presented by the inhabitants of Finding how determined the opposition was Calcutta. Mohun Roy went to England and appealed to the Parliament in person. It was the very first time that a Hindu had ever visited Europe. This was when he was fifty-seven years old. He was satisfied to see that the petition against the abolition of Sati was rejected.

He was received with great honour both in England and in France. He never again saw the rich plains and valleys of India. For, after a brief illness, he died in Bristol, where he was buried by loving hands. This body lies in England, but his deeds have marched on India's rich and beautiful plains and valleys.

### கலியாணக் காட்சி

BY

K. Ibramsa, VI Form, B. S. H. S.

நம் ''மதுரைக் கல்லாரி மாத சஞ்சிகை''க்கு அன்ற ஒர் கட்டுரை வரையவேண்டும் என்ற எண்ணத்துடன் ஊற்றுப் பேனு வைக்கையில் பிடித்துக் காகிதத்தில் எழுத ஆரம்பித்தேன். ஆனுல் ஒரு வாக்கியத்திற்கு மேல் என் பேனு எழுதவில்லே. பற்பல விக டக் கதைகள் தோன்றி மறைந்தன. ஆனுல் எதை அன்று எழுது வது என்ற சந்தேகப் பேய் தோன்றிற்று. அதற்குள் என் கண் கள் வெளியில் விளேயாடிக்கொண்டிருந்த சிறுவர்கள் மீது தங்கள் திருட்டியைச் செலுத்தின.

அந்தச் சிறுவர்களிலோருவன் ஒர் வளேயத்தைத் தன் கையி லுள்ள தடியாலடித்து உருட்டிக்கொண்டு சென்றுன். இன்னேரு சுறுவன் இவணப் பார்த்து, ''நான் கொஞ்ச நேரம் வினயத்தை உருட்டு சேன் கொடு'' என்றுன். இவன் ''மாட்டேன்'' என்றுன். அதற்கு அவன், டீ பெனக்குச் செத்த நேரந்தராட்டா உன்னேடு " டு போட்ருவேன் என்றுன். அதற்கும் அந்த விளயம் வைத்தி ருப்பவன் இணங்களில்லே. பின்பு வீளயத்தைக்கேட்ட சிறுவன் உன் மேலே டு, யாகோமேலே டு, அம்பாரிமேலே டு, குறுதைமேலே டு, நாயிமேலே 'டூ' 'டூ' என்றுன். மேலும் அச்சுறுவன், ''எங்க அண்ணு நாளே 'பொம்பாயி'லே இருந்து வருவார். அப்போ சாக்லட்டு பப்ரமிட்டு எல்லாம் வாங்கி வருவார். உனக்குத் தருவேனே? டூ, டூ, டூ என்று வீளயம் வைத்திருக்கும் சிறுவண நோக்கிச் சொன்**ன**ன். அதற்கிவன் "கீ சாக்கலட்டு பப்படுட்டு எல்லாம் எனக்குத் தந்தால் நான் உனக்கு வீளயம் உருட்டக் கொடுப்பேன்" என்றுன். அவனும் தலேயை அசைத்தான். உடனே வளேயம் அவனிடம் கொடுக்கப்பட்டது. அவனுக்கு வளே யம் உருட்டத் தெரியவில்லே. அதைக் கண்ட விளயத் தின் சொக் தக்காரச் சிறுவன் 'டே, உனக்குத்தான் ஒட்டத் தெரியவில்ஃயே' என்று கேலி செய்தான். அதற்கவன், ''போடா, இது சைக்கல் சக்கரம் மாதிரி சதுரமாயிருந்தா நல்லா ஒடும் என்று ஒரு போடு போட்டான்.

அவர்களோடு இன்னும் நான்கு கிறவர்கள் வந்து சேர்ந்தார் கள். அவர்களிலோருவன், "டேய்! நாம் பொம்மைக் கலியாணஞ் செய்து வெள்ளாடுவோமா? என்னிடம் இரண்டு பொம்மை இருக்கு, என்றுன். எல்லோரும் 'விளேயாடுவோம்' என்றனர். இரு பொம்மைகள் கொண்டுவரப்பட்டன. ஒருவன்' "இந்தப் பொம்மைகளில் எதுடா மாப்பிள்ளே, எது பெண்' என்றுன். மற் ரேருவன் ''இது தாண்டா மாப்பிள்ளே, இது தாண்டா பெண்'' எனச் சுட்டிக் காட்டினுன். இன்னெருவன், "போடா போ நீ செம்பக் கண்டிட்டியோ, இது தாண்டா மாப்பிள்ளே, இது தாண் டா பொண்'' என்று முன் சொன்னவனுக்கு மாறுகச் சொன்னுன். மற்றெருவன் முதலில் சொன்னவன் தான் சுரி என்றுன். இவர் களுக்குள் இதற்காகச் சண்டை வந்து விட்டது. பின்பு எல்னோ ரும் முதலில் சொன்னவன் தான் சரி என ஏகமனதாய் ஒப்புக் கொண்டனர்.

அப்பொம்மைகளே ஒர் பலகையில் வைத்து, அப் பலகையி லோர் ஆணியை அறைக்கு, அவ்வாணியிலோர் கயிற்றைக்கட்டி, அக்கயிற்றை ஒருவனிழுத்தான். ஒருவன் 'டம், டம்' என்றுன். இன்னெருவன் வாயிலோர் குச்சியை வைத்துக்கொண்டு 'பீ, பூ' என்றுன்; மற்று ருவ னும் வாபிலோர் குச்சியை வைத்து 'பும்,ம்,ம், என்றுன்; இன்றெருவன் 'சிங், சிங்' என்று சப்தமிட்டுக்கொண்டு சென்றுன். இவ்வாறுக நம் மேளக்காரர் முன் சென்றுர்கள். பின் 🏽 ூல் இரு பொம்மைகளேப் (மாப்பிள்ளேயும் பெண்ணும்) —பலகை (அது கான் அவர்களுக்ரு மோட்டார் வண்டி) பின் மீது வைத்து அப்பலகையை இழுத்தார்கள். இவ்வாறு ஊர்வலம் வர்து கொண் டிருந்தது. நிவில் ஒருவன் 'டேய், மாப்பிள்ளே பெண்ணுக்கு தாலி கட்ட வில்ஃபே' என்றுன். எல்லோரும் ஆமடா ஆம்' என்றுர்கள். உடனே ஓர்கயிறு ஒரு பொம்மையின் கழுத்தில் கட்டப்பட்டது. ஒருவன், டேய் பெண்கழுத்தில் தாண்டா தாலியிருக்கணும்' என்றுன், இன்னுருவன், 'மாப்பிள்ளே கழுத்திலும், பெண் கழுத்திலும் தாலி இருக்கணும்டா" என்றுன். மற்றொருவன், "என்னடா, இதுக்குமா சக்தேகம்? தாலி மாப்பிள்ளே இடுப்பி அம், பெண் கழுத்திலும் போடவேண்டும்டா'' என்றுன்.

நான் சிரிப்பை அடக்க எவ்வளவோ முயற்சிசெய்தேன். ஆன லது முடியவில்ஃ. என் பக்கத்தில் நின்றுக்கொண்டிருந்த என் கம்பி நான் சிரிப்பதைப் பார்த்து விட்டு அந்தக் கலியாணக் கோட் டியிடம் சென்று, 'டேய், எங்க அண்ணு, தானுகவே சிரிக்கிருர்டா' என்றுன். அவர்கள் 'அப்படியானுல் உங்க அண்ணு அ. கி. வாகத் தானிருக்கனும்' என்று தீர்மானித்தார்கள்.

# அரங்க நாத சாஸ் திரி

BY

R. Sita, IV Form D. S. H. S.

'தர்தை தாய்ப்பேண்' என்ற நீதி மொழியை வேதமொழி எனக்கொண்டு தங்கள் பெற்றேரைப் போற்றும் நற்கு ணம் வாய்ந்த பெரியார் பலரைப்பற்றிக் கேள்விப்படுகிறேம். ஆயினும் மிகச் சுறு பருவத்தில் தன் தந்தைக்காகச் சிறையிருக்கச் சம் மதித்த ஒரு சுறுவன் வரலாற்றை இங்கு கூறுவோம்.

இச்சிறுவன் 1819ம் வருஷம் சித்தூர்க்கடுத்த ஒரு சிறு கிரா மத்தில், ஒர் ஏழைப் பிராமணனது மகதைக் தோன்றியவன். இவன் பெயர் அரங்கராதன். வறமைப்பிணியால் வருந்திய இவ ரது தந்தை நிலம் ஒன்றை குத்தகைக்கு எடுத்தூர். ஆயினும், ஆவர் து ரதிர்ஷ் டத் தால் மழை மோசம் செய்து விளேவு இல்லே. இதலை சர்க்காருக்குச் செலுத்தவேண்டிய கந்தாயம் செலுத்தச் சக்தியற்றவராய் விட்டமையால், அவர் ஸிவில் ஜெயி வில் வைக்கப்பட்டார், சிறையில் இருக்குங்கால் அவருடைய தகப்பளுரின் திதி வந்தது. அவர் வைதீகமாகக்குடும்பத்தை நடத் துபவர். ஒரு நாள், துக்கமேலீட்டால், அவர் மணேவி, தனக்கு ஆறு தலளித்து வந்த மகணே நோக்கி, 'ஐயோ! உன் தந்தை செய் யும் பிதுர்கர்மம் தடையின்றி நடைபெற வேண்டுமே! இப்பாவத் திற்கு என்ன செய்வது?' என்றமுதாள்.

தன் தாய் இருக்கும் பரிதாப நிஃயைப் பத்தே வயது நிரம் பிய அரந்காரதன் கண்டதும், மனம் சுகியாது, அனலிற்பட்ட புழுவெனத் தடித்தான். பிறகு அவன் வீட்டில் இல்ஃ. அவன் தாய் அவணேப் பலவிடங்களில் தேடியும் அகப்படவில்ஃ. வீட் டினின்றம் புறப்பட்டவன் எடுத்தான் ஒட்டம் சித்தாருக்கு! அங்கு, ஜில்லா ஜட்ஜாக இருந்த காஸா மேஜர் துரையைக் கண்டான். ஹோ! என்று கதறி விஷயத்தைக் கூறிக்குறையிரந்தான். துரையின் மனம் இளகிவிட்டது. துரை சிறுவனே நோக்கி, 'தம்பி' நீ சொல்வதெல்லாம் சரிதான். பிணேயின்றி உன் தந்தையை நான் அனப்பமாட்டேன்,' எனலும் அரங்கநாதன், தன் தந்தைக்குப் பிணே தன்னயன்றி வேறெருவரும் இல்ஃபென்று, பிதர்க்கடின் முடித்துத் தன் தந்தை திரும்பும்வரை தானே அவருடைய ஸ்தானத்தில் சிறையில் இருப்பதாயும் கூறினை.

இச் சுறுவயதில் அவனுக்கு இருந்த பிதர்பக்கியை வியர்த துரை, உடனே அவனது தந்தைக்கு விடுதலேப் பத்திரம் எழுதித் தந்து, அரங்கநாதனுடன் அவரை ஊருக்கு அனுப்பிஞர். இரு வரும் வீடு வந்து சேர்ந்ததும், தனக்கு ஏற்கனவே இருந்த துயரத் துடன் மகணேயும் காணுது தவித்துக்கொண்டிருந்த தாய், அவணேக் கண்டதாலும், தன் மகணுலேயே தன் நாயகன் மீட்சியுற்ற செய் தியை அறிந்ததாலும் அடைந்த ஆனந்தத்திற்கு அளவுண்டோ? அவள், அவணே ஈன்ற பொழுதிற் பெரிதுவந்து, தன் நாநனிகுளிர நலம் பாராட்டி ஆனந்த பாஷ்பம் சொரிந்தாள்.

வைதிக் கருமம் நிறைவேறியதும், அரங்கரா தனும் அவனு டைய தந்தையும் சித்தூரிலிருந்த துரையைச் சேர்ந்தனர். அரங்க நா தனுடைய பிதர்பக்கியையும் அறிவையும் கண்ட காசா மேஜர் துரை அச்சிறுவனுக்கு ஆங்கிலம் கற்பிக்குமாறு அங்கிருந்த பாதிரி யாரைக் கேட்டுக்கொண்டார். அப் பாதிரியாரும் அவ்வண்ணமே செய்துவந்தனர். ஆவலோடும் நுட்பத்தோடும் அரங்கநா தன் நன்கு கற்றுவருவதையறிந்த துரை, அவண் ஆங்கிலங்கற்கச் சென்னேக்கு அனுப்பிஞர். அவன் அங்கு கற்று வருகையில், அவனுடைய கல் வித்திறமையையும், நல்லோழுக்கத்தையும் கண்டு வியப்படையாத ஆசிரியரில்லே. சிறிது நாட்களில் அரங்கநாதன் கணித சாஸ்திர நிபுணன் என்று பெயர் பெற்று விளங்கினுன்.

கல்வி கற்று முடிந்தவுடன், குடும்பச் செலவுக்காக அரங்க நாதர் ஒரு உத்தியோகம் பார்க்க விரும்பிஞர். தன் னூரே அன்றி பிறவிடங்களில் உத்தியோகம் பெறலாமெனினும், தன் தந்தை முதுமையடைந்தபடியால், அவருக்குப் பணிவிடை செய்யவெண்ணி சித்தூர் சப்கோர்ட்டிலேயே எழுபது ரூபாய்ச் சம்பள த்தில் தலேமை இராயச வேலேயை முற்கூறிய துரையின் உதவியாற் பெற்றுர். அப்போதும் ஒய்வு நேரங்களில் தம் தர்தைக்குச் செய்யவேண் டிய ஊழியங்களேயும், உபசரணேகளேயும் இவர் செய்து வர்ததோடு, பலபாஷைகளேயும் கற்று வர்தார். பல பரீசைஷகளிலும் தேறிஞர்.

பின்பு, சென்னே நீதிசபையில் 'ஸ்மால்காஸ்' நீதிபதியாக நிய மிக்கப்பட்டார். இவரோ நமது இராஜதானியில் இந்தியருள் விளங் கிய முதல் ஸ்மால்காஸ் நீதிபதி. இதற்கு பதினெட்டு ஆண்டுகட்குப் பின், இவரது நீதியையுர், திறமையையும் கண்ட தாரைத்தனத் தார் இவருக்கு ஒரு தங்கப் பதக்கம் பரிசாக அளித்தனர்.

இவர் தேக அழகும் நல்ல பழக்கங்களும் கொண்டவர். இவர் தேகப்பயிற்சி கொள்ளாக நாளே இல்லே எனலாம். உழைப்பால் தங்கள் மதிப்பு குறையும் என்றெண்ணும் மார்கரைப்போலல் லாது, சாஸ் திரியார் தமது மணேயின் தோட்டத்தில் பயிரிடுவார்; கீன பெடுப்பார்; நீர் பாய்ச் சுவார். தமது ஆடையை தாமே தவைத்து உடுத்துவார். வயோதிகப் பருவத்திலும் இவர் வீண் பொழுது போக்குவதைக் காண்பதரிது. இங்ஙனம் இவர் இருந்து பதினுன்கு பாஷைகளேக் கற்று, வித்தியாவிரோதர் என்ற பட் டமும் பெற்றுர். இவர் தமது 62ம் வயதுவரை சுகஜீவியாயும் சிறப்பாயும் வாழ்ந்திருந்தார்.

### மாருட்டங்கள்

BY

S. Shunmugasundram, V Form B, S. H. S.

கீங்கள் தெருவழியே போகின்றீர்கள்; பின்னுல் கைதட்டும் சப்தம் கேட்கின்றது. திரும்பிப் பார்க்கின்றீர்கள். வெகுதூரத்தி லுள்ள ஒருவர் உங்களே வரும்படி கை அசைக்கின்றூர். கீங்கள் அவரிடம் போகின்றீர்கள். அவர் உங்கீளப் பார்த்துவிட்டு, "ஒஹோ கீங்களா! எனது கிரேகிதர் ஒருவர் என்று நினேத் தேன். ஆள் மாரூட்டமாய் விட்டது, மன்னிக்க வேண்டும், என்கிறூர். உங்களால் அவரை என் செய்ய முடியும்? மீங்கள் பயிலில் பெட்டியுடன் பிரயாணம் செய்கின்றீர்கள். கேப்மாறி கருப்பண்ணன் பெரிய கனவான்போல் உங்கள்பக்கம் வர்து, தனது பெட்டியை உங்கள் பெட்டிக்குப் பக்கத்தில் வைத்து விட்டு உட்கார்க்குகொள்கிறுன். ஆசாமி இன்னுரென்று அறியாத மீங்களும் அவனேப் பெரிய மனிதன் என்று எண்ணிக்கொண்டு அவனிடம் வார்த்தையாடிக்கொண்டிருக்கின்றீர்கள். வண்டி ஒர் ஸ்டேஷனில் மிற்கிறது. கருப்பண்ணன் உங்கள் பெட்டியை எடுத் துக் கொண்டுபோக ஆரம்பிக்கின்றுன். இதைத் தற்செயலாய் கவனித்த மீங்கள், "அது என் பெட்டி சார்," என்று அவனிடம் சொல்லுகின்றீர்கள். அவனும் "ஆமாம் சார்! பெட்டி மாருட்ட மாய்விட்டது" என்று சொல்லிக்கொண்டே அதை வைத்துவிட்டு மழுவிவிடுகிறுன். கருப்பண்ணனே ஆபத்தினின்றும் காப்பாற் றியது 'மாறுட்டம்' என்ற திருவார்த்தையல்லவா!

கடைக்கு சாமான் வாங்க நீங்கள் செல்லுகிறீர்கள். செட்டியாரிடம் அரைப்படி, கடஃ போடும்படி சொல்லுகிறீர்கள். செட்டியார் அவசர, அவசரமாய் ஒரு கால்படி பருப்பை அளந்து போடப்போகிறுர். இதைக் கவணித்த நீங்கள், 'என்ன செட்டியார்! படி சொம்ப சிறிதாயிருக்கே, கால்படியா? என்கிறீர். உடனே அப்பொழுது தான் அதைக் கவனித்தவர் போல, செட்டியார், 'அவசரத்தில் படி மாறுட்டமாய் விட்டது சாமி,' என்று சொல்லிக்கொண்டு, வேறுபடி எடுக்கிறுர். அது அவர் குற்ற மாகுமா? மாறுட்டம்தானே காரணம்.

சுப்பு தீக்ஷிதர் அவசரமாய் வீட்டுக்கு வந்து திண்ணேயில் உட் கார்ந்து கொண்டு, 'அடியே! பொடித் தடையைக் கொண்டுவா,' என்று தன் மீணகியிடம் சொல்லுகிறுர். அந்த அம்மாளும் கொண்டுவந்து கொடுத்துவிட்டு உள்ளே போய்விடுகிறுள். தீக்ஷிதர் அதை மூக்கில் போட்டவுடன், தம்மலும், இருமலும் வந்துவிட் டது. கண்களினின்றும் தண்ணீர் ஆறுகப் பெருகிற்று. இங்கும் அங்கும் ஒடிஞர், கத்திஞர், தண்ணீரால் கண்ணேயும் மூக்கையும் கழுவிஞர். விஷயம் என்னவென்றுல் தீக்ஷிதரின் மீணவி மூக்குப் பொடியுடன் கொஞ்சம் மிளகாய்ப் பொடியையும் பொடி நாற்றம் சடிக்காமல் கை மாறுட்டமாகச் சேர்த்துவிட்டதுதான். இப்படியே இன்னும் எழுதிக்கொண்டு போகலாம். ஆனல் ஏது இந்தப் பேர்வழிக்கும் புத்தி மாருட்டம்போலிருக்கிறது என்று எண்ண ஆரம்பித்துவிடுவீர்கள். ஆகையால் இதை இத் துடன் முடித்துக்கொள்கிறேன்.

# ''கணவனுக்கு ஏற்ற குணவதி''

BY

N. Ramasamy, IV Form. A. R. H. S.

குப்பன் என்ற குடியானவன் தன் மீணவி மங்களத்துடன் இல்லறக்கை நடத்தி வந்தான். அவனுக்கு ஒரு சிறு தோட்டமும் ஒரு குதிரையுமே தகப்பஞர் இறக்கும்பொழுது விட்டுச்சென்ற செல்வமாகும். அதை வைத்துக்கொண்டு, அத்தோட்டத்தில் சில செடிகளே வைத்து, தண்ணீர் ஊற்றி, காய்த்த பிறகு பறித்து, அவன் குதிரைமேல் ஏறிச்சென்ற பக்கத்திலுள்ள சந்தையில் விற்றும், குதிரையை சில சமயங்களில் வாடகைக்கு விட்டும், கிடைத்த பணத்தை வைத்து, தன் மீணவியுடன் காலத்தை இனி தாக கழித்து வந்தான். வயது அதிகரிக்க வேலே செய்யமுடியாமல் போனன். ஆதலால் தோட்டத்தை விற்று வந்த பணத்தை வைத்துக்கொண்டு, சாப்பிட்டு வந்தான். சிறிது காலம் சென்ற பிறகு கையில் பணமின்மையினுல் குதிரையை விற்றுவிடுவது என்ற தீர்மானித்தான்.

இது தெரிந்த அவன் மணேவி "உங்களுக்கு தெரியா தது ஒன் அ மில்லே, எக்காரியத்தையும் தோயோசித்து முடிப்பது நல்லது" என்றுள். குப்பன் மறுநாள் காலேயில் சந்தைக்கு விற்றுவிட குதிரையைக் கொண்டு சென்றுன். போகும் வழியில் ஒரு மாட் டைப்பார்த்து அதன் சொந்தக்காரனிடம் எவ்வளவு பால் கறக்கும் என்றும் அது தனக்கு வேண்டுமென்றும் கேட்டான். மாட்டின் சொந்தக்காரன் குதிரையைக் கொடுத்தால் மாட்டைத் தருகிறேன்" என்ற மறமொழி உரைக்க, குப்பன் குதிரையைக் கொடுத்து பசுவைப் பெற்ருன். சிறிது தூரம் சென்றபிறகு, ஒரு ஆட்டைப் பார்த்து மாட்டுக்கு வைக்கோல் வேண்டுமென்றம், ஆடு இருந் தால் தன் தோட்டத்தின் சமீபத்தில் உள்ள புல்லில் மேயும் என்றம் எண்ணி, தான் மாட்டை கொடுத்து ஆட்டை அடைய விரும்புவதாக இடையனிடம் சொன்னுன். இடையன் லாபத்தை உணர்ந்து மாட்டைப் பெற்று, ஆட்டைக் கொடுத்து விட்டுத் தன் வீடு திரும்பினுன்.

குப்பண் சக்கைக்கு ஒரு மைல் தூரத்தில் வக்து விட்டதால் சக்கைக்குச் சென்ற சில சாமான்கள் வாங்க கிணத்தான். அச் சமயத்தில் ஒரு வாத்தை ஒருவன் விறக செல்வதைக் கண்டு, வாத்து, தினம் முட்டை இடும் என்றும் ஆடு அப்படி செய்யாது என்றும் கருதி, ஆட்டைக் கொடுத்து வாத்தைப் பெற்றுன். இதை வைத்துக்கொண்டு சக்தைக்குள் நழைந்தபோது, ஒருவன் கோழிவைத்திருக்கக் கண்டு அவனிடம் வாத்தைக் கொடுத்து கோழியைப் பெற்றுன். இச்சமயத்தில் பசி அதிகரித்ததால், ஒரு காபி ஹோட்டவில் சென்று காப்பி சாப்பிட்டுத் திரும்பும் பொழுது, ஒர் உருளக் கிழுங்கு மூட்டையைப் பார்த்துத் தனக்கு அது வேண்டுமென்றும், என்ன விடுமென்றும் கேட்டபின் கிழுங்கு மூட்டைக்காரன்" கோழியைக்கொடுத்தால் தருகிறேன்" என்று சொல்ல இருவரும் மாற்றிக் கொண்டார்கள்.

இச்சமயத் தில் இரண்டு தனவான்கள் வந்தார்கள். அவர்கள் இதைப் பார்த்து ஏன் மாற்றிக் கொண்டாய் என்று குப்பணக் கேட்க, தான் ஆதியில் குதிரையை விற்றதுமுதல் தற்சமயம்கிழங்கு மூட்டையை வாங்கினது முடிய நடந்த காரியத்தைத் சொல்ல, அதற்கு தனவான்களிருவரும், உன் மண்வி கோபித்துக் கொள்ளு வாள் என்று சொன்னுர்கள். உடனே குப்பன், "தன் மண்வி கோபித்துக் கொள்ளும் கோபித்துக் கொள்ளமாட்டாள் என்றும், அப்படி கோபித்துக் கொள்ளமாட்டாள் என்றும், அப்படி கோபித்துக் கொள்ளாமலிருந்தால் நீங்களிருவரும் என்ன பந்தயம் கொடித்துக் கொள்ளாமலிருந்தால் நீங்களிருவரும் என்ன பந்தயம் கொடுக்கு கிறீர்கள்" என்றும் கேட்டான். அதற்கு இருதனவாண்களும் 500 பவுன் கொடுப்பதாகச் சொல்லி, மூவரும் கிராமத்திற்குச் சென்றுர்கள். மண்கியிடம் நடந்த சமாச்சாரத்தைக் குப்பன் சொல்ல, அதற்கு அவள், "உங்களுக்குத் தோன்றியதை நீங்கள் செய்தீர்கள். அது எனக்கு சம்மதமே" என்று சொன்ன பொழுது தனவாண்களிருவரும் 500 பவுணக் கொடுத்து விட்டுச்சென்றுர்கள்.

கணவனும் மணேவியும் இப்பணத்தைக்கொண்டு முதலில் விற்ற தோட்டத்தையும், வேற ஒரு குதிரையையும் வாங்கிக் கொண்டு சுகமாக வாழ்ந்து வந்தார்கள்.

புள்ளேகளே! இதிவிருந்து நீங்கள் அறிவதுயாது?

### கடவுள் செயல்

BY

#### S. Visvanathan, IV Form B. A. R. H. S.

ஓர் ஊரில் ஓர் தனவந்தன் இருந்தான். அவனுக்கு ஒரு மகள் உண்டு. அவள் பெயர் சுந்தரி, அவள் வீட்டில் ஒரு சமையல் காரன் இருந்தான். அவன் பெயர் கோவிந்தன். ஒரு நாள் கோவிந்தன் குளத்திற்குச் சென்று தண்ணீர் எடுத்துக் கொண்டு வீட்டை நோக்கி வந்தான். அப்பொழுது ஓர் சாமியாரைக் கண்டான். அவர் கோவிந்தீன நோக்கி 'இங்கே' வா என்றுர்.

கோவிக் தன் அவர் அருகில் கொஞ்சம் தயங்கியே சென்றுன்.
அவர் கோவிக் தின கோக்கிச் சொன்ன தாவ து ''அப்பா, உனக்கும் உன் வீட்டிலுள்ள சுக்திக்கும் தான் கலியாணம் நடைபெறப் போகிறது,'' என்றுர். உடனே கோவிக் தன் நானே ஏழை? அவள் வீட்டுச் சமையல்காரன். மேலும் என்னேக் கண்டால் அவளுக்குப் பிடிக்காது. நான் எப்பொழு தாவ து வேலேகியைல்லாம் செய்து விட்டுப் பாடிக்கொண்டிருக்தால் அவள் என்னேக் கோபிப்பாள். ஒரு நாள் அவளுடைய தகப்பளுரின் கிகேதிதர் ஒருவர் வந்திருந்தார். அன்று வீட்டில் விறகு இல்லே. நான் சுக்தரியிடம் 'விறகு இல்லே' என்று சொன்னேன். அவள் என்னேக் கடிந்து கோக்கி இப்பொழு தா இதைச் சொல்வது, முன்னமே என் சொல்லவில்லே. யாராவது ஒருவர் வீட்டிற்கு வந்தால் அவளைக் கவனிப்பதா இவைகளேக் கவனிப்பதா என்று கோஷித்தாள். பிறகு என்னிடம் அரை ரூபாயைக்கொடுத்து, கடைக்குச்சென்று விறகு வாங்கிக்கொண்டு வந்து சீக்கிரம் சமையல் செய் என்றுள். நான் கடைக்குச் சென்று விறகு வாங்கிக் கொண்டு வர்தேன். வரும் வழியில் ஓர் பொம் மைக்காரன் ஆச்சரியமான அரேக பொம்மைகளே வைத்துக் கொண்டு கியாபாரம் செய்து கொண்டிருந்தான். அவனேச் சுற்றி கூட்டமாயிருந்தது. நான் அங்கு கொஞ்ச நேரம் நின்றேன். பிறகு அங்கு விட்டுப் புறப்பட்டு வீடுசென்றேன். போய்ச் சமையல் செய்ய ஆரம்பித்தேன். அப்பொழுதை சுந்தரி வந்து ஏன் இவ்வளவு நேரம் என்று கேட்டாள். அதற்கு நான் உண்மை யைச் சொன்னேன். அதற்கு அவள் மற்றுரு தரம் இப்படிச் செய்தால் உன்னே நான் வேணையவிட்டு விலக்கி விடுவேன் என் முன்றைக்கும் நேரம் கழித்து வீட்டிற்குப் போனுல் என் வேணே இன்றைக்கும் நேரம் கழித்து வீட்டிற்குப் போனுல் என் வேணே போய்விடும்' என்றுன்.

உடனே அந்த சாமியார் கோவிந்தின நோக்கி 'பயப்படாதே'' என்றுர். அவர் இரண்டு நாணற் புற்கினக் கட்டிஞர். உடனே கோவிந்தன் அவரை நோக்கி ''ஏன் அதைக் கட்டுகிறீர்சள்'' என்று கேட்டான். அதற்கு அவர் ''இவ்விரண்டு புற்களும் வளர்ந்து கொண்டே போஞல் என்ன பிரயோஜனம். அவைகளிரண்டிற்கும் முடித்துப் போட்டால் தானே அதன் குடும்பம் விருத்தியடையும்'' என்றுர்.

பிறகு அவர் இதைப் போலவே தான் "உனக்கும் சுந்தரிக்கும் முடித்துப் போட்டிருக்கிறது" என்றுர். பிறகு கோவிந்தன் அவரிடம் விடைபெற்றுக்கொண்டு போனுன். வீடு சென்றதும் சுந்தரி என் இவ்வளவு நேரம் என்று கேட்டாள். அதற்கு கோவிந்தன் நடந்ததைக் கூறினுன். அதற்கு அவள் உணக்கும் எனக்குமா முடி போட்டிருக்கிறது. இல்ல என்று சொல்லி, அவன் குடந்தை வாங்கி அவன் தலேயில் போட்டாள். போட்டவுடன் அவன் மண்டையில் கடுமையான காயம் உண்டாகி இரத்தம் வடிந்தது. அவன் வெகு வருத்தத்துடன் காட்டிற்கு நடந்து போனுன். காட்டின் பாதிவழியில் மயக்கம் போட்டுக் கீழே விழுந்தான். அப்பொழுது அக்காட்டின் பக்கத்திலுள்ள ஒர் தேசத்தின் ராஜா இறந்தபோயிருந்தான். அவனுக்குப் பிள்ளே யில்லாததால் அந்த ராஜ்யத்து ஜனங்கள் மற்டுமுரு ராஜா வேண்டும் என்றுர்கள். பிறகு எவ்வாறு தேர்ந்தெடுப்பது என்று

யோ சிக்கலாளுர்கள். அவர்களுக்கு ஒரு யோசண தோன்றிற்று.
அவர்கள் ஒரு யாணேயினிடத்தில் ஒரு குடம் தண்ணீரையும், ஒர்
மாணையயும் கொடுத்து அது யாருடைய தஃவில் தண்ணீரை
ஊற்றி, மாலேயைக் கழுத்தில் போட்டு, தன் முதுகின் மேல் யாரை
ஏற்றிவைத்துக்கொள்ளுகிறதோ அவணேயே தங்கள் ராஜ்யத்திற்கு
அரசுதை ஏற்றுக்கொள்வதாகச் சொன்னுர்கள். உடனே
அரண்மணக்குச் சென்று இதைத் தெரிவித்தார்கள். அரண்மண
யிலுள்ளோரும் இதன்படி ஒப்புக்கொண்டு ஒருயாணேயினிடத்தில்
ஒரு குடம் தண்ணீரையும், ஒரு மாலேயையும் கொடுத்து, அதன்

அந்த யாண கோவிந்தன் படுத்திருக்கும் காட்டிற்குச் சென் றது. அக்காட்டின் நடுவில் கோவிர்தன் மயக்கமாயிருக்கக் கண் டது. உடனே அந்த யானே அவன் தலேயில் தண்ணீரைக் கொட்டிக் கழுத்தில் மாஃயைப் போட்டது. தண்ணீர் பட்டதும் அவன் மயக்கம் தெளிர்து எழுந்தான். உடனே அந்த யானே அவணத் தன் முதுகின் மேல் ஏற்றிக்கொண்டு அரண்மண சென் றது. அந்த ராஜ்யத்து ஜனங்களும் அரண்மண உத்தியோகஸ் தர்களும் சேர்ர்து கோவிர்தனுக்கு முடிசூட்டிவைத்தார்கள். இது கிற்க. ''சுந்தரி தனக்குக் கலியாணத்திற்காக ஒவ்வொரு நாட்டு **அ**ர சரையும் பார்த்து விட்டு கடைசியாக கோவிர்தன் இருக்கும் ராஜ் யத்திற்கு வர்து சேர்ந்தாள். அவளுக்கு அவ்வூர் அரசன் தங்களி டம் சமயற்காரனுபிருந்த கோவிந்தன் என்று தெரியாது. ஆனுல் கோவிர்தனுக்கு அவளே சுர்தரியென்று தெரியும். சுர்தரி அவன் மேல் இச்சை கொண்டு அவனே மணந்தாள். கொஞ்ச காலஞ் சென்றபின் ஒரு நாள் கோவிர் தண நோக்கி சுந்தரி "ஏன் தாங்கள் எப்பொழுதும் கிரீடத்தை எடுக்காமலிருக்கிறீர்கள்" என்று கேட் டாள். அதற்கு அவன் நான் சொன்னுல் நீ வருத்தமடைவாய், நான் சொல்லமாட்டேன் என்றுன். நான் வருத்தமடைகிற தில்ஃ தாங்கள் சொல்லுங்கள் என்று கேட்டாள்.

பிறகு அவன் சுந்தரியீடத்தில் கிரீடத்தையெடுத்து காண் பித்தான். உடனே அவள் உங்களேயடித்தது யார் என்று கேட் டாள். அதற்கு அவன் நீ தான் என்னேயடித்தாய் என்றுன். அவள் நான் எப்பொழுது அடித்தேன், நான் அடிக்கவில்ஃயே, என்றுள். கோவிக், தன் முன்பு நான் உன் சமையல் காரனுக யிருக்கேன். அப்பொழுது ஒரு நாள் நான் ஜலம் எடுக்க குளத்திற்குச் சென்று வருகையில் ஒரு சாமியார் என்ணப் பார்த்து உனக்கும் சுக்தரிக்கும் முடித்துப் போட்டிருக்கிற,து என்ற சொன்னுொன்று உண்னிடம் சொன்னேனல்லவா? அப்பொழுது நீ என் மேல் கோபித்துக் கொண்டு குடத்தைப் பிடுங்கி என் தஃவில் போட்டாய். அதினுல் ஏற்பட்ட வடு இது என்றுன்.

சுந்தரி வெட்கப்பட்டுக்கொண்டு தலேயைக்குனிர்து தன் குற்ற த்தை ஒப்புக்கொண்டாள். அவள் சாமியார் சொல்லியது உண்மை யென ஒப்புக்கொண்டு ''கடவுள் சேயலே'' மாற்ற முடியாது என்று கிணத்துக் கொண்டாள். இறைவனருளால் தம்பதிக ளிருவரும் சுகபோக பாக்கியங்களுடன் டீடூழி காலம் தங்கள் ஜனங்களுக்கு நன்மையைச் செய்து கொண்டு வாழ்ந்து வரலாயி னர்.

### A. R. HIGH SCHOOL.

We are glad to announce that G. Meenakshisundaram, IV Form B. section of our High School won in the One Mile Race in the open competition on the occasion of the Police Sports held on Saturday 20th March, 1937. He was awarded a sum of Rs.5/- (Rupees Five only).

R. A. Sankaranarayana Aiyer,
Headmaster.

#### MATHUROLLASANI SANSKRIT SABHA

The anniversary of the Sanskrit Sabha was celebrated on the 17th of February 1937 with an interesting and varied programme under the Chairmanship of Mr.P. Mahadevan, M. A., After tea, and photo, in which the Members of the Sabha participated the programme of the evening began after prayer. There was a musical recitation of select verses from the Mukundamala by Mr. S. K. Ramanathan, I U.C. Then the assistant Secretary Mr. S. Meenakshisundaram, II U.C. read the annual report. Then Messrs. R. Pushpavanam, G. Venkataraman and N. Ramanathan (all of the 1 U.C.) enacted, with appropriate dress, a Sanskrit dialogue entitled "Kotidvayam" from Mr. Mahalinga Sastry's writings which impressed on the audience the necessity of looking at both sides of any question and the dire consequences of onesided appreciation. Then Mr. V. Subrahmanya Ayyar, B.A., L. T., Principal of the Rameswaram Devastanam College delivered the valedictory address on the Devotional Lyrics in Sanskrit. He pointed out that the devotional poetry in Sanskrit was all post-vedic and suggested that the same owed its inspiration to the Bhakti movements in Bengal and other places after the 12th century A. D. According to him vernacular brakti literature preceded Sanskrit Devotional poetry. There was then, a recitation of the soliloquy of Sri Rama at the end of the I Act of the Uttara Rama Charitha by Mr. K. R. Srinivasan, III U.C. The Chairman, in his concluding remarks, while expressing his gratification at the celebration of the anniversary of the Sanskrit Sabha, said that this was the first of its kind which he witnessed since his connection with the college and highly commended the enthusiasm and skill shown by the Sanskrit students which alone ensured the success of the celebration. With a vote of thanks by the Vice-President of the Sabha, the function terminated in high cheer.

### List of Members who took part in the literary activities of the Association.

|    | SPEAKERS. SUBJECTS.                                                        |
|----|----------------------------------------------------------------------------|
| 1. | S. Meenakshisundaram II U. C Fatalism & Contentment                        |
| 2. | K. G. Ramalingam I U. C Supremacy of Learning                              |
| 3. | S. Sudararaman I U. C Fellow-feeling                                       |
| 4. | S. Krishnamurthi III U. C Poverty                                          |
| 5. | K. R. Srinivasan ,, Liberty                                                |
| 6. | L. R. Jayaraman ,, Life of Vedanta Desika                                  |
| 7. | S. Venkataraman II U. C Power of Faith                                     |
| 8. | . M. N. Meenakshisundaram<br>III U. C. } Ideal Friendship                  |
|    | 9. R. Pushpavanam I U. C Two sides to a Question                           |
| 1  | O. G. S. Ramawami IV U. C. Responsibilities of a Teacher                   |
| 1  | 1. K. Muthiah   III U. C.   Definition of the "Virtuous"                   |
| 1  | 2. S. Muthuswami III U. C. } Fate and its incurable effects                |
| 1  | 3. K. Sivasubramaniyam IV U.C. } The significance of the "National Prayer" |
|    |                                                                            |

We thank all our members for their hearty co-operation this year.

K. R. SRINIVASAN,

S. MEENAKSHISUNDARAM,

Secretaries.

27-2-37

# அங்கயற்கண்ணி செந்தமிழ்ச் சங்கம்

மதுரை கல் அரி அங்கயற்கண்ணி செக்கமிழ்ச் சங்கத் தின் வரு ஷக் கூட்டமானது இம்மாதம் 2-க்தேதி செவ்வாய்க்கிழமை மாஃ 5 மணிக்கு கல் அரி மாளிகையில் சிறப்பாக நடந்தேறியது.

அவ்வமயம் மதுரை வக்கீலும் பிரம்மஞானசபைக் காரிய தரிசியுமான பிரம்மஸ்ரீ ஆர். செங்கசாமி அய்யர், பி. ஏ. அவர்கள் தலேமை வகித்தார்கள். கல்லூரி ஆசிரியர்களில் பலரும் எல்லா தமிழ் சமஸ்கிருத மாணவர்களும் வந்திருந்தார்கள்.

மாலே நாலு மணிக்கு, சிற்றாண்டி முடிக்கபின் கூட்டம் ஆரம்ப மாயிற்று. E. லெக்ஃமி நாராயணன் என்றமாணவர் கடவுள் வாழ்த் துக்கூற பிரம்மஸ்டீ பி. ஆர். அய்யாசாமி அய்யர் B.A.,L.T., அவர் கள் எல்லோருக்கும்வரவேற்புக்கூறி, தீலவரைதலேமை வகிக்கும்படி வேண்டினர். அதன் பின்பு மதுரைச் சேதுபதி உயர்தரக்கலாசாலே உதவித் தமிழ்ப்பண்டிகர் ம. ஏரம்பையர் அவர்கள் தாம் பாடி மிருந்த வரவேற்ப்புப்பத்திரத்தை இன்னிசையுடன் படித்தார்கள்.

அதன் பின் கலேவாவர்கள் முன்னுரை கூறி மேற்கொண் டிருந்த மதுரை வக்கீல் உயர் திருவாளர் L. கிருஷ்ணசாமி பாரதி M.A.,B.L., அவர்களே, '' தமிழர் பெருமையும் தமிழர் கடமையும் '' என்னும் விஷயம் பற்றிப் பேசும்படி கேட்டுக்கொண்டார்.

அவர் பேசும் பொழுது, தமிழின் நிஃயை மாணவர்கள் எல்லோரும் உயர்த்து தற்குப் பாடுபட வேண்டுமென்றும், தமிழ் மொழியின் அருமை பெருமைகளேயறிர்து அஞ்தாவு செய்யாமல் படித்துவா வேண்டுமென்றும், அவ்வாறு படிக்குங்காலத்து காலஞ் சென்ற கவிச் சக்காவர்த்தி சுப்பிரமணிய பாரதியாரின் நூல்கள் மிகவும் உபயோகமாகக் கூடிய தென்றும் கூறியவை மிகவும் குறிப்பிடத்தக்கன.

இடையிடையே B. A., வகுப்பு மாணவர் A. R. சினிவாசன் என்பவரால் இனிய கீதங்கள் பாடப்பெற்றன. பின்னர் இக்கல் லூரித் தமி மா சிரி யர் Pandit. T. இராமா துஜைய்யங்காரவர்கள் தலேவர்க்கும் சபையோர்க்கும் நன்றிகூறினர். மதுரைக் கல்லூரி அங்கயற்கண்ணி செந்தமிழ்ச் சங்கத்தின் வருஷக்கொண்டாட்ட அறிக்கைப் பத்திரம்.

''உலக மொரு நிறையத் தாஞோர் நிறையாய் புலவர் புலக்கோலால் தூக்க — உலகனேத்தும் தான்வாட வாடாத் தகைமைத்தே தேன்னவன் நான்மாடக் கூடல் நகர் ் — என்றபடி இவ்வுலகில் எந்நகாமும் தனக்கு இணயாகாத இம் மதுரைமா நகரில், நம் மதுரைக் கல்லூரி சிறப்புடன் நடைபெற்று வருவதையும் இதன் கண் பல மாணவர்கள் நீண்ட காலமாகக் கல்வி பயின்று பல துறையிலும் முன்னேறி வருவதையும் இங்குள்ள யாவரும் நன்கு அறிகுவர். இம் மாணவர்கள் தமிழின் தொன்மையையும் பெரு மையையும் அறிந்து அதணே ஆதரித்து மேன் மேலும் ஆக்கம் அடைந்து நன்மை எய்தும் பொருட்டு, இக் கலாசாலே அதிகாரி களால் பல காலங்களுக்கு முன்பே இச்சங்கம் அமைக்கப் பெற்

சங்க நோக்கம்.

றுள்ளது.

தமிழ் மாணவர்கள் வகுப்பில் பாடங்கற்றுத் தேர்ச்சியடைவ தோடு மட்டும் அன்றி அவைகளேத் தொகுத்துப் பிரசங்கம் செய்து சொல்வன்மை யுடையராத் திகழவேண்டும் என்பதும், பல பெரிய அறிஞர்களே அழைத்து அவர்களது சொற்பொழிவு களேக் கேட்கும் வாயிலாக பாஷைகளின் முடிவு இலக்கண இலக் கியங்களின் விசேஷம் முதலியவற்றை உணர்ந்து கொண்டு பயன் எய்தவேண்டும் என்பது; ஆங்கில நூல்க2ோக் கற்குமவர் தாய் மொழியில் பயிற்சி அடைந்து சிறப்பு எய்துவது இன்றியமையா தது. ஆதலின், அதற்கு பரிகாரமாக ஆண்டுதோறும் சங்கத் தாரால் நடத்தப்பெறும் ஆங்கிலத் தமிழ்ப் பரீகைஷ்களுக்கு மாண வர்களே அனுப்பி தமிழ் அபிவிருத்தி செய்யவேண்டும் என்பதும் இச்சங்கத்தின் முக்கிய நோக்கங்களுட் சிலவாம். இர் நோக்கங் களே ஈடேற்றும் முறையில் அகேக கூட்டங்களே இவ்வாண்டு இச் சங்கம் கட்டுவித்ததும் அன்றி இண்டர்மீடியேட் ஆங்கிலத் தமிழ்ப் பரீகைஷக்குச் சில மாணவர்கீன இவ்வாண்டு அனுப்பியும் இருக் கிறதென்பதை அறிவிக்கிறேம்.

சென்ற வருஷக் கூட்டம்.

சென்ற 1937ம் வருஷம் பிப்ரவரி மாகம் 22க் தேதி சனிக் கிழமை இச்சங்கத்தின் வருஷக்கூட்டம் இராமகாதபுரம் ஜில்லா அடிஷனல் செஷன்ஸ் நீதிபதி ஸ்ரீ உ. வே. செங்கசாமி ஐயங்கார் B.A., B. L., அவர்கள் தலேமையின் கீழ் வெகு சிறப்பாக நிறை வேறியது. அச்சமயம் போலீஸ் ரிடயர்டு சூப்செண்டெண்ட் M. S. சாமசாமி அய்யர், B.A., M. R. A. S., அவர்களும், மதுரை கல்அரரி ப்ரொபசர் மகா-ா-ா-ஸ்ரீ கிருஷ்ணமூர்த்தி சாவ் M. A., F. R. E. S., அவர்களும் உபக்யசித்தார்கள்.

## இவ்வருஷத்திய நிகழ்ச்சிகள்.

இவ்வருஷம் இச் சங்கத்தின் ஆதாவின்கீழ் நான்கு உபந்பாசங் களே நடைபெற்றுள்ளன. எதிர்பாராத பல அசௌகரியங்களி ஞல் அதிகப்படியான கூட்டங்கள் நடைபெற முடியவில்ஃ. அடுத்த ஆண்டுமுதல் அதிகமான கூட்டங்கள் கூடுவதற்கான ஏற்பாடுகளேச் செய்துள்ளோம்.

|   | தேதி     | தலேவர்                                                                                      | உபர்யாசகர்                                                                                                                         | விஷயம்                                                                           |
|---|----------|---------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 1 | 31-8-36  | R. A. சங்கர<br>நாராயணேயர்<br>M.A., L.T., அவர்<br>கள், தலேமை<br>ஆசுரியர்,<br>A.R.H. School.  | பண்டி தர் சிவசுப்<br>பிரமணிய ஐயர்<br>அவர்கள், தமிழ்ப்<br>பண்டி தர், இரா<br>மேஸ்வரம் தேவ<br>ஸ்தானம் வட<br>மொழிக் கல் அரரி,<br>மதனை. | தமிழின்<br>பெருமை                                                                |
| 2 | 29-10-36 | பண்டிகர் T. இரா<br>மா நஜ ஐயங்கார்<br>அவர்கள், தமிழ்ப்<br>பண்டிகர், மதுரை<br>கல் லூரி, மதுரை | R. ஸ்ரீரிவாசன்<br>III U. C.<br>அவர்கள்.                                                                                            | தேசியக்களி<br>சுப்பிரமணிய<br>பாரதியாரது<br>ஜீனியமும்<br>அவரியற்றிய<br>நூல்களும். |
| 3 | 16-1-37  | K. செங்கசோமிஐயர்<br>M.A., M. SC.,<br>அவர்கள் புரொபசர்<br>மதுரை கல்லூரி,<br>மதுரை.           | பண்டிகர் K. குரு<br>நாதன் அவர்கள்,<br>மாணவர், மதுரை<br>தமிழ்ச் சங்கம்.                                                             | பழர்கமி<br>ழிலக்கியம்.                                                           |
| 4 | 8-2-37   | T, G. நாரயணன்<br>M. A., அவர்கள்,<br>புரொபசர், மதுமை<br>கல் அரசி, மதுரை.                     | III II. C.                                                                                                                         | ் விருர்<br>தோம்பல்                                                              |

எங்கள் வேண்டுகோட்கிணங்கிக் கலாசாலேக்குள்ளிருந்தும் வெளியிலிருந்தும் தலேவராகவும் உபர்யாசகராகவும் வந்து சிறப் பித்த கனவான்களுக்கு எங்களது மனமார்ந்த நன்றியைத் தெரி வித்துக் கொள்கிறேம். இச்சபை காரியங்களே இடையூறின்றி இனி த நிறைவேற்று தற்குபகாரமாகவும் மேற்பார்ப்பதற்காகவும் அடியில் கண்ட கன தனவான்கள் அடங்கிய நிருவாக சபை ஒன்று உண்டு. அத இருமுறை கூடித் தன் காரியத்தைச் செவ்வனே செய்து வந்திருக் கிறது.

- 1. மகா-ா-ா-ஸ்ரீ P. மகாதேவன் M. A., அவர்கள் தஃவர்
- 2. (i) ,, P. R. ஐயாசாமி ஐயர் B. A., L. T., அவர்கள் (ii) ,, பண்டிதர் T. இராமா நுஜய்யங்காரவர் தலேவர்கள
- 3. , அல்லாவு தீன் காரிய தரிகி.
- 4. ,, A. V. கிருஷ்ணமூர்த்தி உதவிக் காரியதரிகி.
- 5. ,, S. ராஜகோபாலன். IV U. C.
- 6. ,, E. தாமஸ்.
- 7. ., T. S. Сытын ры. III U. C.
- 8. ,, T. முத்துக்கிருஷ்ணன் II U. C.

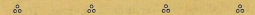
இக் கலாசாஃயில் கல்வி பயிலும் எல்லாத் தமிழ் மாணவர்களும் இதன் சாதாரண அங்கத்தினராவர்.

இச் சங்கத் திற்கு வேண்டியபோதெல்லாம் இடங்கொடுத்து தவிய பிரின்ஸிபால் P. மகாதேவன், M. A., அவர்களுக்கும், தீல வராயும் உபக்யாசகர்களாயும் வக்துதவும் பெரியார்களுக்கும், அடிக்கடி கூட்டத்தைச் சிறப்பிக்கும் மாணவர்கள் பலருக்கும் கல்லூரி போர்ட் கிர்வாகஸ்தர்களுக்கும் எங்களது மனமார்க்த வக் தனத்தைப் பின்னரும் ஒரு முறை செலுத்திக் கொள்கிறேம். இச்சங்கம் மேன்மேலும் விருத்தியடைக்கு தமிழுலகுக்கும் மாணவர்களுக்கும் கண்மை பயக்கும்படி எல்லாம் வல்ல இறைவன் அருள்புரிவாகை.

M. S. அலாவுதீன், A. V. கிருஷ்ணமூர்த்தி, காரியதரிசிகள்.

#### HOW THE MOVEMENT GOES

Last month we described the activities of religious and cultural movements giving due prominence to the educational side of such activities, movements like Arya Samaj, Sanatana Dharma, Radhasaomi and Benares Hindu University. The educational institutions which are maintained by them manifest well-planned stability and a sustained determination to keep them at a high level of practical efficiency in day-to-day's work. In Southern India, we find very few such indigenous National Educational Institutions of the Collegiate grade. It is worth while examining the reasons for this. Southern India has not shown in the past any lack of such spiritual, mental and moral qualities as compared with the North, which must in no small measure help in the matter of starting building and fostering such institutions. For, in Southern India arose great religious and philosophic leaders like Sankara, Ramanuja and Madhya; it was the home of the Saiva and Vaishnava Saints.



Perhaps, a study of such institutions maintained by foreign agencies in our midst will help us to understand and appreciate the qualities which are sustaining them. The Madras Christian College fostered and guided by the Free Church Mission of Scotland recently celebrated its centenary and as a landmark characterising that important event has created a new embodiment to manifest its extended activities which promise to open before it on the threshold of its second century of development. The Madras Christian College from the very beginningsof the small educational institution started by the Rev. John Anderson in 1837 further broadened and strengthened and developed by his remarkable successor The Rev. Dr. William Miller, and continued with zeal and devotion by the succeeding Principals is an outstanding illustration of the continuity of inspiring ideals sustaining the Institution during

these one hundred years, of the zeal and energy which religious fervour and devotion help to create, sustain, and manifest in any field of human endeavour, and of the spirit of sacrifice which it generates in the mind of the worker. Similarly, we have colleges maintained by the Jesuit Mission of the Roman Catholic Church with equal vigour and sustained earnestness and showing successful results. That we are not slow in appreciating the high qualities which distinguish the workers in the educational field of these foreign missions is shown in the warm manifestations of appreciation which the leading representatives of the Hindu community give expression to on occasions of festive or commemorative character celebrated in connection with these institutions. Yet, if imitation is an indication of real appreciation, we should have built upsimilar institutions for training our younger generations, maintained and developed them with steadfast purpose to similar heights of success.

We could not be deemed novices in the high art of appreciating the value of education of the soul, the mind, the emotions and the body of the human individual. Long before the rise of the medieval Universities of Europe, Hindu Culture recognised that education must be free and universal, saw well-organised seats of learning as for example, at Madura in the South, Thakshasila, Nalanda and Vikramasila in the North and Valabhi in the West, imposed on one of its four castes the discharge of the nation-wide responsibility of imparting knowledge, governing it with very strict rules of discipline and saw this duty well discharged for ages.

Without the aid of a noble religious spirit, unselfish love and a spirit of sacrifice, leading to practical action, no sustained work can be accomplished in any field and much less in the field of education where success lies often amidst nonrecognition, without the cheering plaudits of the multitude, and can only be measured by the inner consciousness of a duty felt as well discharged in its due performance, where homage is paid more to principles and ideals and less to personalities. This spirit is yet lacking to the degree and extent it exists in the north where it is shown as embodied in the external forms of the many educational institutions flourishing there which we recorded last month and therefore, has failed to show similar embodied forms amongst us.

Madura College and the High Schools-Setupati High School and the A. Rangaswami Aiyar High School-have inaugurated annual examination in Sanatana Dharma and Its Culture from this year. A Board of Examiners was duly constituted. A senior examinations for the College students and a junior examination for the students of the vi, v and iv forms were held on the 20th February 1937. Two papers were set for the entrants for each of these two examinations, one on Sanatana Dharma and extracts from Manusmriti indicating the bases of its culture, and two papers on Chapters II and XVI of the Srimad Bhagavad-Gita which is pre-eminently the all comprehensive scripture of Hinduism stamping it as all-embracing and universal. Students of the Madura College and students from the Setupati High School and the A. Rangaswami Aiyar High School sat for the examinations. The form and method were not dissimilar from those characterising the examinations of the University. The institution of these examinations will be a land mark in the history of the attempt to equip the minds of our modern youths with rational conception of Hindu Religion and Ethics, and the ideals enshrined therein, so that they may feel that they have the same power to inspire, sustain and lead the coming generations to the highest efforts of soul, mind and body even in these modern times as they did in the age-long history of this ancient land.