சிவமயம்.

திருச்சிற்றம்பலம். '

# வைதிக சுத்தாத்துவித

சைவசித்தா ந்த தத்துவப்பட

പ്പിത്ര പിത്ര

இது

காசிவாசி.செந்தி நாதையரால் இயற்றி

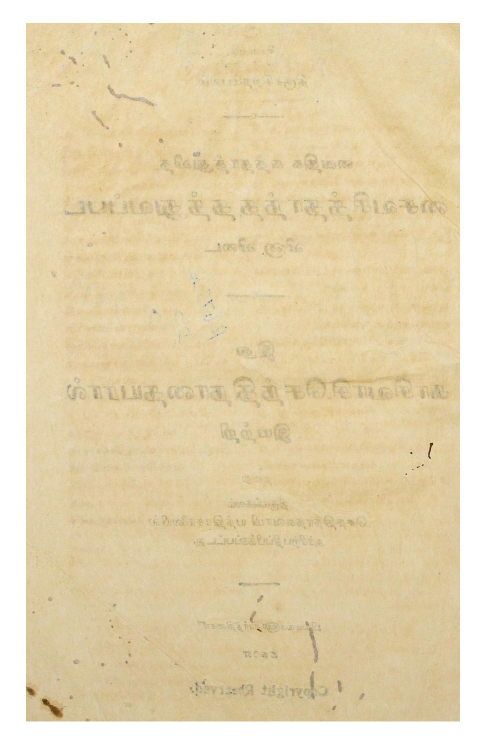
தமது

திருமங்கலம் செந்தி நா தசுவாமியந்திரசாலேயில் அச்சிற்பதிப்பிக்கப்பட்டது,

பிலவங்களு கார்த்திகைமீ

西 あ 0 67

Copyright Reserved.



சிவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்,

உபோற்காதம்.

புண்ணியபூமியாகிய பரத்கண்டத்தலே வழங்கிலரும் மத்துவம், வைன வம், ஏகான்மவாதம், சிவாத்துவிதம், சுத்தாத்துவித சைவசித்தாக்கும் என் னம் வைதிக மதங்களுள்ளே, மத்துவமதமும் வைணவமதமும் நாராயணா சகுணவழிபாட்டினம், எகான்மவாதம் கிர்க்குணேயாசன் இனம், கிலாத் துவிதம் அத்தியாசிரம் பாசுபத யோகத்தினும், சுத்தாத்துவித சைவசித தாந்தம் ஞானபாதத்தினும் அமைவனவாமென்றும், சகணேபாசண முதற்படிக்கண் ஹம் (Ist Stage), நீர்க்குஸ்போசனே இரண்டாவ தாடாவ கண்ணம் (and Stage), சிவாத்துவிதம் மூன்முவது படிக்கண்ணம் (ard Stage), கத்தாத்துவித சைன்சித்தாக்கம் நான்காவ து படிக்கண் ஹம் (Ath Stage) கில்யுறுவனவாம் என்றும், நாராயணம் சுபாலமுதலிய நாராயணுபகிடதப் பொருள்களும், இவ்வுபகிடதங்களுக்கியைய இராமா நஜர்களாற் பொருள் திரித்து இயற்றப்பட்ட ஈசகோரதி வைணவ் பாடியப் பொருள்களும், பிரமசூத்திர வைணவ பாடியப்பொருள்களும், காலாயி ரப்பிரபர்கப் பொருள்களும், பாஞ்சராத்திராசமப் பொருள்களும் சகுணே பாசணேயினும்; சர்வசாரம், கிராலம்பம், தேதோகிர் துழுதலிய ஏகான்ம வாதப் பொருள்களும், இவ்வுபகிடதங்களுக்கியைய வலிர்து பொருள் தில் வில்குச் சங்கராசாகியரால் இயற்றப்பட்ட சுசகோதி என்னமவாத பாடியப் பொருள்களும், பிரமசூத்திர எசான்மலாக பாடியப்பொருள் களும், இரத்திரப்பிரபை, பாமதி, நியாய கிர்ணயம், கற்பதரு, பரிமளம், பிரமானர்தீய முதலிய வடமொழி வியாக்கியானங்களும், சித்தார்தலேச சங்கிரகம், சிற்சுகிமுதலியவும், இவற்றை ஆதாரமாய்க்கொண்டு தமிழிலே கினாந்த கைவல்லிய நவநீதம், பஞ்சதசப்பிரசரணம், ஞானவாடுட்டம், ரிபுகதை அரம்கதை அரபோதசந்திரோதயம், வேதாந்த கூடாமணி, தத் துவசாயர்பாடல், விசாசசாகரம், விசாசர்தோதயுமுதலிய எகான்மவாத நாற்பொருள்களும் கிர்க்குணேபாசணயினும்; ஸ்ரீநீலகண்டசிவாசாரியால ஈசகோாதி உபகிடத மக்திரங்களுக்கும், இவற்றை ஆதாரமாய்க்கொண்டு கிளர்ந்த பிரமசூத்திரத்துக்கும் பொருட்டிரிவுபடுத்தாது சத்தியார்த்தமூல இயற்றப்பெற்ற சிவாத்துவித சைவபாடியப்பொருளும் அத்தியாகிரம் பாடி பதயோகத்தினும், சிவஞானபோதம் ஞானபாதத்தினும் முற்றி கிற்பன வாம் என்றும் உணர்த்துமாறு நாம் இயற்றிய சுத்தாத்துவித சைவசித் தாந்த தத்துவப்படத்தின் தத்துவங்களே கிரூபித்து விளக்குமாற வரையப் பட்டது இர்த வைதிக சுத்தாத்துவித சைவரித்தார்த தத்துவப்பட விஞ പിങ്ങ\_ ഡസ്.

இர்த வினுவிடை அச்சிமொறு இரவியசகாயஞ்செய்த சிவரேசர்கள்.... 1. மாரா-ஸ்ரீ சிதம்பரராத முதலியாரவர்கள், மிட்டாதார், சிகாழி. 2. ,, ஸ்ரீகிவாசம்பிள்ளேயவர்கள், வைக்கில், தஞ்சை. 3. ,, மு. ரா. ம. சி.லெ. சோமசுர் தாஞ் செட்டியாரவர்கள், தேவிகோட்டை

# குறிப்புவிளக்கம்.

OUB TEM TLE அ. சி-அதர்வசிகோபகிடதம் இரு. வே-இருக்குவேதம் இலிங். உத்-இலிங்கபுராண உத்தர TRALITA CILIFED இலிங். பூரு-இலங்கபுராண பூருவ பாகம் ஐத=ஐதசேயோபகிடதம் க=கடோபகிடதம் கி. ய. வே = கிருஷ்ணயசர்வேதம் கே-கோபகிடதம் கா் காமபுராணம் கை \_\_\_\_\_ைகவல்லியோபகிடதம் ச. உ\_சங்கரசங்கிதை உபகேச காடைம் -ச. த=சங்கரசங்கிதை தக்ஷகாண்டம் நிரா = நிராலம்போபநிடதம் ச. ப=சதபதப்பிராம்மணம் ச. ரு=சதருத்தியம் சா \_\_\_\_\_\_ தாக்கியோபகிடதம் சா. வே = சாமவேதம் சாங்—சாங்கியரூத்திரம் சர்வ \_\_\_\_\_சர்வசாரோபகிடதம் க=அதர்வகிரோபகிடகம்

. க. பா— ஸ்ரீகண்டபாடியம் சித். ஞான=சித்தாந்த சாராவளி ஞானபாதம் ரூ. சூ=சூதசங்கிதை சூதக்தை ச. ய. வே = சக்கிலயசர்வேதம் சுவே — சுவேதாசுவதரோபகிடதம் சை. கை --- சைவபுராண கைலாச சங் Bass bas and the சை. வா. Pt. I=சைவபுதாண வாயு சங்கிதை பூருவ பாகம் சை. வா. Pt. 11 == சைவபுராண வாயு சங்கிதை உத்தர பாகம் தை தத்தியோபகிடதம் பிரு\_பிருகதா எணியோபகிடதம் பிருக—பிருகச்சாபாலோபகிடதம் ப. ஆ—பவுட்கராகமம் பி த\_\_\_\_\_ கொபகிடதம் ம. நா=மகாநாராயணேபகிடதம்! மகாபா=மகாபாரதம் மாண்டேயாண்டுக்கியோபகிடதம் முண்ட-முண்டகோபகிடதம்

Supportation fairs and a containing with

பதயோகத்தினம், சீவதாணபோதம் காணபாதற்றாம் அற்றத் கீற்பன வாம் என்றும் உணர்த்துமாதாகம் அயற்றும் கத்தாதலிரத சைவசித் தாகத் தத்திலப்படத்தின் தத் காவற்களே இருதே தா வில தொக்கு வகையப் பட்டது இந்த வைத்த சக்காந்துத்த கைவிச்தாரத நத இப்பட்ட வீறு

Des alogedant gestingers Stalkestensigeris Suizeerseit. 1. women Baunstra constantion, Bierson, Berle.

Floor & marine , main another in Property a re to Bar Cor ar istant atria article

La Pallos

## <sup>ஒழ</sup> பிரணவம்.

பிரணவம் தேவராகரலிபியிற் காணப்படும் ஆகிருதியாயிருக்கவேண் மொ? கிரந்தலிபியிற் காணப்படும் ஆகிருதியாயிருக்கவேன்.மோ? என்பது சந்தேகம்.

் (பூருவபக்ஷம்) நாகரலிபியிற் காணப்படும் பிரணவாகிருதியாயிருக்க வேண்டும்; ஆரியா தேசத்தில் வழங்கப்படுவதொன்ருகலானும், தேவ என் னும் விசேடணத்தோடியைர் து தேவராகரி எனப்படுதலானுமாம் எனின்,

(சித்தாந்தம்) கூறு தாம். அது ஒவ்வாது; கீரந்தலிபியிற் காணப் படும் பிரணவாகிருதியே கோடற்பாற்று;

வரா வாதீருரீ விஷா சாயா விஷா வரா வருகாட வரவிஷு வராமத் 3-கஹாசாயா குணூடீட .....தஸராஃ வயு காயவா காஃட

" பரை, வாசேவரி, வித்தை, மாயை, பராவித்தை, பரவிந்து, பராசத்தி, மகாமாயை, குண்டலி என்பன (பிரணவகுண்டலியின்) பரியாயநாமங்கள் '' என் ற சிந்தியவிசுவசா தாக்கியத்திற் காணப்பட,

1. "பிரணவம் வில்லு" என்ற முண்டகோபகிடதத்திற் கூறப்பட லானும்,

நாவி ூ வர காலா விகு ஆகி வில நா

2. ''மூலகாடியாயும், வளேந்த சர்ப்பவடிவமாகிய குண்டலியாயும், ஹம்சத்தொனியுடையதாயுமுள்ளது (பிரணவம்)'' என்ற ஞானசித்தியாக மத்திற் கூறப்படலானும்,

வு 20 காறகாகார ஜ் தீயல் உணு 20 ஆடு கு

கி ஆால உண்டையாம் காகான் கு கு காகா கு கு காக் கு கு கு கு கு கு கு

പത്തും ബിറ്റ് ബാല് ക്ലായത്തിന് പത്തുക്കും പ്രത്തിന്

3. "முதலாம் உறப்பு ஈக்ஷத்திர வடிவமாயும், இரண்டாம் உறப்பு தண்ட வடிவமாயும், மூன்றும் உறப்பு குண்டலாகாரமாயும், நான்காம் உறப்பு அர்த்தசர்திரவடிவமாயும், ஐர்தாம் உறப்பு விர்துவோடியைர்த தாயுமுள்ள ஐர்து இலக்கணமுடையது பிரணவம்" என்ற சிவாசமத்திற் கூறப்படலானும்,

ரகர**கரகதின் உ**ணகேச மைசாகராக பிரையாக விரையில் பிரைக்கின் மாதப்பில் பிரிக் பிரிக் பிரிக் பிரிக் பிரிக் பிரிக் பிரிக் பிரிக்கிக்கு விரிக்கு பிரிக்கு பிரிக் பிரிக் பிரிக் பிரிக்கு பிரிக்கு பிரிக்கு பிரிக்கு பிரிக்கு பிரிக்கு பிரிக் பிரிக்கிக்கு பிரிக்கு ப

. 4. "(எழுத அரம்பிக்குங்கால்) ஏதற்குக் சிரசு வடபுறத்தினம், (முடிக்குங்காற்) பாதம் தென்புறத்தினும் இருக்கின்றதோ, எது எல்லா வற்றுக்கும் மேலாய் உள்ளதோ, அர்த மும்மாத்திரையுடைய சாக்ஷாத் பிரணவம் நான்'' என்று பதுமபுராண<del>ி</del>விக்தையிற் கூற**ப்படலானும்,** 

வா குண்டு கிடன் குறுக்க விடியாடு!

5. ''உலகத்துச் சராசரப்பொருளணேத்தும் மாயையாம் **குண்டலி** யால் வியாபிக்கப்பட்டது'' என்று ஞானசித்தியிற் கூறப்படலா*னு*ம்,

\_ கஸ்ராஃ வஜ வகொ முறை வகு மாலவாகர் கி மூலை கூல் குமா தா உக்கவற்காவ கி வூ உணிக்டு! கத் வஜ வஷ மலே மலவர் ூவல் கச்து கடு! லி வீணா வாலோ நல் கிராணா நேவல் ஸு வீதா! வாணா மணியலே நாறெ மல்வல் வஜை ச்சமாக்டை (ச. த. 5: 33, 37, 40)

மூலமெய்யெழுத்தன்னதோர் முதுவலம்புரியின் கோலமாகிரோற்றிருத்தியா அலகருள்குறிப்பால் (கர்தபுராணம், உமைகயிலேரீங்குபடலம், சஎ)

வே தமூலரேர்வால்வளேயுருக்கொடுவிளங்கி பட பேதமில்தோர்ப தமபீடத்தின்மேலிருந்தாள் (உமைகமிலிநீங்குபடலம், டுக)

தேனிமிர்கமலமொன் றிற்கிவனிடத்திருந்ததெய்வ வானிமிர்பணிலம்வைகமற்றவன தகண்ணுற்றுன்

(காளிர்திப்படலம், கஎ)

6. பிரணவம் வலம்புரிச்சங்குவடிவினதென்று ஸ்காந்தபுராண சங்கர சங்கிதையைச் சார்ந்த தக்ஷகாண்டத்திற் கூறப்படலானும்,

 "ஒங்காரவடிவானவுன்பாததாமரையும்" என விராயகர் ஒங்கார வடிவினர் என்ற துண்டிவிராயகர் திருவருட்பாவிற் கூறப்படலானும்,

ஒலகார 287 கல வரனு மில க்கூரா 2விரில் கூறு தல்கு குடி கல விசுரி குடியில்

8. "அமிர்தம் என்றும், பிரமம் என்றும், சிவம் என்றும், அக்ஷாம் என்றும், அவ்வியயம் என்றும் எதனேக் கூறுகின்றனரோ, அந்த ஒங்கா ரத்தை விநாயகர் என நமஸ்கரிக்கின்றேன்'' என விநாயகரை ஒங்கார வடிவாகக்கொண்டு ஸ்தவராஜத்திற் கூறப்படலானும்,

சிவமயம். திருச்சிற்றம்பலம்.

易走 化合合 网络 化合体结合

ID I GEN'LD CTER LET

0.8 6.58

\$ G. B. B. S. B.

altres in

வைதிக சுத்தாத்துவித சைவசித்தா ந்த தத்துவப்பட வினு விடை,

1. வைதிக சைவத்திற் கூறப்படும் தத்துவம் எத்தனே ? . . . . இ இலுக முப்பத்தாறு.

 இத்தத் துவம் முப்பத்தாறம் எத்தனே வகைப்படும்? ஆன்மதத் துவம், வித்தியா தத் துவம், சிவதத் துவமென மூவகைப்படும்.

3. இதற்குப் பிரமாணம் என்னே? இண்டு பாறு விக வி

കൃക്ടക്കാര്ഡ്ര് ഇന്ത്രം തില്പി. എക്ടക്കാര്ഡ്ര് ഇന്ത്രം തില്ലാം പ്രത്യാം എന്നത്ത് എന്നത്ത് അത്രം അത്രം അത്രം അത പ്രത്യാം എന്നത്ത് എന്നത്ത് അത്രം അ

ஆன்மதத்துவம் அதோபாகத்தினும், வித்தியாதத்துவம் மத்தியபாகத் தினும், கிவதத்துவம் ஊர்த்துவபாகத்தினும் உள்ளனவாம் எனப் பிருகச் சாபாலோபகிடதத்தினும் அகஸ்தியசங்கிதையினும் கூறப்படுகின்றது.

4. இதற்குப் புராணேபப்பிருங்கணும் என்ண ? காடல கட 68

மிவவிசலா தக்காவலு கக்கத் பில் கக்கு கானர் கில "சுவதத்துவம் வித்தியாதத் துவம் ஆன்மதத் துவம் என மூவகைத் தத்துவம் கூறப்பட்டது" (சை. வா. Pt. 1. 17: 28; 23: 17.)

பிருதினி, அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகாசம் (என்னும் மகாபூதம் ஐர் தும்); கர்தம், இரசம், ரூபம், பரிசம், சப்தம் (என்னும் சப்ததன்மாத்திரை யாகிய சூக்குமபூதம் ஐர்தும்); உபஸ்தம், பாயுரு, பாணி, பாதம், வாக்கு (என்னும் கன்மேர்திரியம்.. ஐர்தும்); ஆக்கொணம், சிற்றுவை, சட்சு, துவக்கு, சோத்திரம் (என்னும் ஞாலேக்கிரியம் ஐர்தும்); மனம், புத்தி, சித்தம், அகற்காரம் (என்னும் அர்தக்காணம் நான்குமாகச்) சேர்ந்த இரு பத்துநான்கு தத்துவமும் ஆன்மதத்துவம் எனப்படும்,

் சித்தத்தை நீக்கிப் பிர்கிருதியையேனும், குணதத்துவத்தையேனுஞ் சேர்த்து ஆன்மதத்துவம் இருபத்துநான்கு என்பாரும் உளர்.

# வைதிக சுத்தாத்**துவி**த சைவ சித்தாந்த

6. தத்தவம் இருபத்தாான்கிற்கும் சுருதிப்பிரமாணம் என்னே?

2

வருமிலி உவருமிலி சோதரா பாவநா வொசோதரா உகெ தெஜ நு தெஜொரேதரா உலாயு வாயு சாதரா வா காஸநா காஸர தரா உதை கூறா ஒர்ஷ லின் ஸெராதரண் ஸெரா தலின் வராண வை வராதலின் மஸ்நு மலிதலின் குடிதலில் பிதலின் வாது வதலின் கைஷெள வாச் கலினோ வலு முரா நாச் மிதலின் வாக விஸ் கிஸ் கி கி கலின் வாசென உதை வின் தேன் கே கலின் கிஸ் வொல்லின் வாசைன உதை கிலின் தி தன் செ கமி கலின் (பி . 4.8)

7. இத்தத்துவங்களுக்குப் புராணுபப்பிருங்கணம் என்னே?

(பிருதிகி முதலிய) பூதங்கள் ஐந்தும், (சப்த முதலிய) தன்மாத்திரை ஐந்தும், (வாக்காதி) கன்மேந்திரியம் ஐந்தும், (சுரோத்திராதி) ஞானேந் திரியம் ஐந்தும், மனம், புத்தி, அகங்காரம், குணம் என்னும் இருபத்து நான்கும் (சை. வா. Pt. I. 29: 13, 14) அம், தேவீபாகவதத்தினும்,

8. வீத்தியாதத்துவம் எவை?

் ைகாலம், கலே, நியதி, ராகம், வித்னுத, மாஸ்ம், புருடீன், என்அம் எழுமாம், , கூட எருபானை கொண்டிப்பு வலைக்குவாகு, கூடிக்கப்

பத்துகாண்கு தத்துவரும் ஆண்டித்து

9. இதற்குச் சுருதிப்பி ரமாணம் என்னே? காலை ஸுஹவொ கியகி ய-42 ஆா ஹூகாகி யொகில் வுறு भ क कु भुग क्ये नि

என்றது சுவேதாசுவதரோபகிடதம் (சுவே. 1. 2)

10. இர்தச் சுவேதாசுவதரோபரிடத மர்திரத்திரைல் வித்தியாதத்துவம் எழென்று கோடற்கட் பிரமாணம் என்?ன ?

(1) ..... துர்களி குறு குறி கனாoதகயாககவவன்க₀ வரிக்திக்கழி<sup>600</sup> () கட்டிற்றைக் காலாம் விசியா கட்டின் குழைக்கு குறைக்கு கடைவ வணக920 இரபொகவால உநீராரியல் கண்ணு கஜாரொகாகி கதுரகி மரு கருகதாகி நலைமையி கால்ஸ்தாவொ கியதிரித்த ராருதிரவுவீகி கல் ണ് ക് പഞ്ഞക<sup>83</sup>ച്ചറി പഞ്കണ് കുറ്ചും சுஜா நடீவன ககாமி வி தா நவி வி ஆல் கிய துமலாக வரகர தொவரிஸ் வா கா நய0 | வி வி தா ககி வ தா கூ ...

பருடனக்கு நியதி (1), காலம் (2), ராகம் (3), வித்தை (4), கலே (5), என்னும் தத்துவங்கள் ஐர்தும் அர்தரங்கமாகக் கூறப்பட்டன எனவும், இவை மாயை (6) யினின் அண்டாயினவெனவும், இதற்குப் பிரமாணம் (9-ஆம் வினவிடையிற்காட்டிய) "காலஸ்சுவபாவோகியதி" என்னும் (சுவே தாசுவதா) சுருதியாமெனவும், புருடனக்கு இர்த ஐர்தம் பஞ்சகஞ்சகம் எனப்படும் எனவும், இசனே உணராதோன் வித்துவானுமினும் மூடனே எனவும், பிரகிருதிக்கு மேலும் கியதிக்குக் கீழுமுள்ளான் புருடன் (7) எனவும், இவ்வேழும் வித்தியாதத்துவம் எனவும் (சை. கை. 9:29—34) கூறப்பட்டமையானும், 15. entideuzerals a più

(II) Cugii,

.....(ஆகரதி) வூருமுகைவு nach Ser W ்பட்டில் பிரம்பாதுக் காலாரியாலாக குடு பிருக்கு பிருக்கு பிருக்கு பிருக்கு பிருக்கு பிருக்கு பிருக்கு பிருக்கு ப எனப் பிரமாண்டுராணத்தினும், "டு டோட்டு மல்கு இழுக பாக

கிய கிணகலால வி வா கலா கொமா மவ ூரு வுள் என (கை. வா. Pt. 11. 5: 22.) அங் கூறப்பட்டமையானம் அறிக.

வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

11. சிவதத் துவங்கள் யாவை?

சிவம், சத்தி, சாதாக்கியம், ஈசுவாம், சுத்தவித்தை என்னும் ஐர்தாம்.

12. இதற்குச் சுருதிப் பிரமாணம் என்னே?

மிவா மதின ஸாதாவு லீமா விசுராவு வேவு என்னம் பிருகச்சாபாலோபகிடதமர்திரமே பிரமானம். (பிருக. 4. 19.)

18. இதற்குப் புரானேபப் பிருங்கணம் என்னே?

(1) முகுகில் காலதா விக்கு வாக தி

சுத்தவித்தை, ஈசுவ<mark>ரம், சாதாக்கியம், சத்தி, சிலம் எனப் ப</mark>ிரமாண்ட புராணத்தினும்,

(II) நாசாதிகிஸ் கொவிஷு வி-மஷொசெ அல்லா மரிலி கலா நஹைராரா ஜா கருு விசிலா வேறையாக என (சை. வா. Pt. 11. 5: 20) அம்,

(III) ......முக்கு கிக்கிக் கான் குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக் கைக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு கை குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குடிக்கு குட குடிக்கு குட

என (சை. கை. 9: 34, 35) னம் கூறப்பட்டமை காண்க.

14. மூவகைத் தத்துவங்களின் தொருப்பு யாது?

சிவம், சத்தி, சாதாக்கியம், ஈசுவரம், சத்தவித்தை; அசுத்தமாயை, காலம், கலே, கியதி, வித்தை, ராகம், புருடன்; (பிரகிருதி), சித்தம், புத்தி, அகங்காரம், மனம்; சோத்திரம், துவக்கு, சட்சு, சிங்ஙுவை, ஆக்கிரா ணம்; வாக்கு, பாதம், பாணி, பாயுரு, உபஸ்தம்; சப்தம், பரிசம், ரூபம், ரசம், கர்தம்; ஆகாசம், வாயு, தேயு, அப்பு, பிருதிவி என்னும் முப்பத் தாறுமாம்.

15. சாங்கியதாலிற் கூறப்பட்ட தத்துவங்கள் யாவை?

வைகையாக கேடுகரு பிரைகுமை மிலையை காற்று குடிக்கு கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் மாழ்ல் குடைக் பிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில் கிலையில கிலலை குடிக் வலையில் கிலையில் க

சத்துவ 'ாஜஸ்' தமஸ்' என்னும் மூன்றன்' சாமியாவஸ்தையையுடைய (மூலப்) பகுதியும், இதினின்று மகானும், இதினின்று அகங்காடமும், இதி னின்று 'ஐந்து தன்மாத்திரைகளும், ஞானேந்திரிய கன்மேந்திரியங்களும்,

50

£5.

தன்மாத்திரையினின் *ற*தூலபூதங்களும், புருஷனுமாகத் தத்துவம் இரூபத் தைர்தாம் (சாங். 1. 61).

16. இச்சாங்கிய தத் தவங்கள் இருபத்தைர் தும் சைவசாஸ் தொங்களிற் கூற**ப்** பட்ட எத்தத் துவங்களுள் அடங்குவன?

அவை ஆன்மதத்துவம் இருபத்துநான்கின்பாலனவாயடங்கும்.

17. இருபத்து நான்கிற்கு மேலுள்ள வித்தியாதத்துவ சிவதத் துவங்கள் சாங் கிய தூலிற் கூறப்பட்டனவா ?

Diala.

18. வைஷ்ணவத்திற் கூறப்பட்ட தத்துவங்கள் யாவை?

"பிருதிவி, அப்பு, தேயு, வாயு, ஆகாயம், இந்திரியங்கள், தன்மாத்திதை கள், பூதாதிகள், மகான், அவ்வியக்தம், அக்ஷரம், தமசு" என்பனவாம் என்று சுபாலோபரிடதத்திற் காணப்படுகின்றது.

19. இப்பிருதிவி முதலிய தத்து வங்களும் சைவத்திற் கூறிய எத்தத்து வத் துள் அடங்கின ?

இவ்விருபத்தாான்ரும் ஆன்மதத்துவம் இருபத்துநான்கில் அடங்கின.

20. ஏகான்மவாதோபலிடதங்களினும் மற்றை ஏகான்மவாத தூல்களி**னும்** கூறப்பட்ட தத் துவங்கள் யாவை ?

" சுரோத்திரம் தவக்குமுதலிய ஞானேர்திரியம் ஐர்தம், வாக்குப் பாணி முதலிய கன்மேர்திரியம் ஐர்தம், பிராணுதி வாயுக்கள் ஐர்தும், சப்தாதி ஐர்தும், மனம், புத்தி, அகங்காரம், சித்தம் என்னும் அர்தக்கரணம் நான் குமாகிய இருபத்துநான்கு தத்துவங்கள் '' என ஏகான்மவாத வராகோப நிடதத்தினும்,

(11) சூகாமாத்கி உூகாகி வணகௌஷாo வக்கு-கால் முணாழுவூரவும் வணவணகசேல் வராணாலு ஜாகெல்ல் பகைவை விராணாலா கம்பாலல் கோ வில்லி காமுறித்தினைகி. அகாஷ யol

# வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

52

க் கைஷால காரணை ூடுதொ zவிலாஷ மிலாகல் வருலி கிருஸிலாதல் கத் பா வரொ ராநில் வராழிலி

" ஆகாசமுதலிய பூதம் ஐர்தம், சப்தமுதலிய தன்மாத்திரை ஐர்தம், வாக்குமுதலிய கன்மேர்திரியம் ஐர்தம், சரோத்திரமுதலிய ஞானேர்திரி யம் ஐர்தம், பிராணன் முதலிய வாயுப் பத்தும், மனம், புத்தி, அகங்காரம், சுத்தம் என்னும் அர்தக்காணம் ரான்கும், இவற்றிற்குக் காரணமாகிய (மூலப்பிரகிருதி எனப்படும்) அவித்தையும், சிவனுமாகிய முப்பத்தா அதத் துவங்கள் '' என (சூ. சூ. 2: 3—5) னும் கூறப்பட்டது.

21. மாயாவாதத்தினும் சைவசாஸ்திரத்தினும் முப்பத்தாறு தத்துவங் கூறப் படுதலின், இரண்டின் முடிவும் ஒன்றுமா?

சைவத்திலே ஏகான்மவாதிகள் கூறிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களிற் போதை வாயுக்கள் பத்தும் பூதங்களுள் ஒன்முகிய வாயுவில் அடங்குத லானும், அவித்தை என்பது மூலப்பிரகிருதியேயாகலானும், சிவன் ராச சகுணத்தின் பாலதாகலானும், அவர் கூறிய முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் ஆன்மதத்துவத்தில் அடங்குதலான் அவற்றின் முடிவு ஒன்றுகாது.

22. உபரிடதங்களான் மேலே சித்திக்கப்பெற்ற வித்தியாதத்துவ சிவதத்து வங்கள் மூலப்பி ரகிருதியாதி தத்துவங்களுள் எவ்வாற்றுனும் அடங்கும் இயல் பினவா?

பிருதிவி தத்துவமுதற் புத்தி தத்துவமீருய இருபத்துநான்கு தத்து வங்கட்கும் வியாபகமாகிய மூலப்பி நிரதிக்குள், இதற்கு மேல் வியாபகமாய் கின்ற வித்தியாதத்துவ சுவதத்துவங்கள் எவ்வாற்றுனும் அடங்குமாறின் அ.

23. மாயாவாதத்திலே தத்துவங்கள் குறைவுறவும், (வேத) ஆகம (புராண)ங் களில் விரிவுறவும் கூறப்பட்டன என்பதற்குப் பிரமாணம் என்னே?

ஸால் பொற்பாற் விலாக்க்கா நிவில் காகிறிக் மிலமாஜ் வரஸிலாக்ககொ நா நிவிகர் தீமலி

" சில தத்துவங்கள் மாத்திரம் \*சாங்கியயோகத்திற் பிரசித்தமாயுள்ளன ; அவற்றின் வேருகிய தத்துவங்களெல்லாம் சிவாகமங்களிலே பிரசித்தமாயுள் ளன'' என்னும் சிவபுராணவாக்கியம் பிரமாணம். (சை. வா. Pt. 1. 25: 15)

\* சாங்கியயோகம் என்றது ஏகான்மவாதமாகிய மாயாவாதத்தின் மேற்று. இவ்வுண்மை எமது பிரமகுத்திர சிவாத்துவித சைவபாடியத் தமிழ் மொழி பெயர்ப் பின் 86-ஆம் பக்கத்து (365, 366) ஆம் இலக்கங்களினும், கூர்மபுராண ஈசுரீகதை இரண்டாம் அத்தியாயத்தினும்,இப்புஸ்தகத்திலே ழவித்பாவனே கூறும் விஞவிடை களினும் காண்க.

24. மாயாவாதம் என்றதின் பொருள் என்னே?

(ஐகத் சிலனும்) மாயையிலே வாதம் (விசாரம்) என்பது பொருள்.

25. இதற்கு பிரமாணம் என்னே?

The The Dent an

கை கலா துதா விவார்யெஜ் ஜீவவரசா தநா ஜீவனவஜ நாவ வொலெ வரகிறவினா வரகவையாவ் பிஷிக் என்னும் ஏகான்மவர்த பைங்கலோபரிடதவாக்கியமே பிரமாணம்.

26. இவ் வாக்கியத்தின் பொருள் யாது?

" தகத்து சீவன் பரமான்மா என்பவற்றைச் சதாகாலமும் விசாரிக்க, வாதிக்க என்ற (ஆசாரியர் சிடனுக்கறிவுறப்ப, சிடன் வர்தியாபுத்திறனேப் போன் றிருக்கும் ஐகத்தையும் சிவஜாயும் விசாரிக்க வேண்டியது, வாதிக்க வேண்டியது எற்றுக்கு? பரமான்மாவையன்றே விசாரிக்கவேண்டும் என, அதற்கு ஆசாரியர் மாயையாகிய) ஜகத்தையும் சிவணியும் விசாரித்தலான், வாதித்தலான் ஆன்மாவே சேஷிக்கின்றது " என்று உத்தரம் இறுத்ததாக, சங்கராசாரியர் சீடராகிய வித்தியாரணியர் தாம் இயற்றிய பஞ்சதசியின் சுத்திரதீபப்பிரகரணத்தில் மேலே உரைத்த பைங்கலவாக்கியப்பொருளே

ஸ்சா வி வாரமெ தலாஜ பஜீவ வரசா தநீ 

எனச் சுலோகமாக இயற்றிவிளக்கினமையான், அப்பொருள் உணரப்படும்.

இம் மாயாவாதம் என்னும் பதம் எங்கே காணப்படுகின்றது ?

பதுமபுராண உத்தரகாண்டத்து, 263-ஆம் அத்தியாயத்து 70-ஆஞ் சுலோகத்திற் காணப்படுகின்றது. (பூனைகரத்து ஆனர்தாசிரமயர்திரசாலே யில் அச்சியற்றப்பெற்ற பதுமபுராணத்து 1834-ஆம் பக்கத்திற் பார்க்க)

ப் 28, எசான்மவாதிகளும் பாஞ்சராத்திரிகளும் எத?ன அவலம்பித்து கிற்கின் iii Cursosion

இவ்விரு மதன்தர்களும் பிருதிவிமுதற் சிவதத்துவாந்தம் வரையி அமுள்ள முப்பத்தாறு தத்துவங்களுள்ளே அதமபாகத்துப் பிரகிருதிப் பாற்பட்ட ஆன்மாவை முறையே நீர்க்குணமும் சகுணமுமாகக் கொண்டு அவலம்பித்து கிற்கின்றனர்.

க்கினா, வாலவுக் வக்பவாறினி வூமாயல (இர. Ca. 1. 22. 20)

**் அர்த விஷ்ணுவினது பாமபதத்தைப் பெரியோர் சதாகரலமும் பார்க்கின்**ருர்" என்னும் இருக்குவேத முந்திரத்திற் கண்ட விஷ்ணு என்னும் பதம் எவர் மேலா யது எனப் பிரமாணத்தோடு நிரூபணஞ் செய்க 🕻

வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

4.F

ഗ്.வெர் 2ஹொ பெருவ ராசெராவிஷு விகா8ஹை; ஸாலைராகவை ஆவ் குலாலாம் ஆவ் விகா8ஹை; ஸாலலார்கொலு ஸ்வுக்கு வாலாது கிலைருக்கு

''சிவன், மகேசுவரன், உருத்திரன், விஷ்ணு, பிதாமகர், சம்சாரனைத் தியர், சர்வஞ்ஞர், பரமாத்துமா'' என்னும் சிவபிரானது காமாஷ்டகங்க ஞள் விஷ்ணு என்னும் சப்தம் படிக்கப்படுதலான், மேலே உரைத்த விஷ்ணு காமம் சிவபிரான் மேலதேயாம். (சை. வா. Pt. I. 28: 22, 23)

30. அவ் விஷ்ணு நாமத்தில் பொருள் என்னே? மிவ ககுவாதி ஹூலிநால மரரோதிவடிாதி வ

வராவராயிக்கதக் மிவலுகொ விஷு முதாஹுக்!

"சிவதத்துவமுதற் பிருதிவிதத்துவம் ஈருகச் சரீராதிகளேயும் கடாதிகளே யும் வியாபித்து கிற்கின்றமையாற் சிவபிரான் விஷ்ணு எனப்படுவர்" (சை. வா. Pt. 1. 28: 36, 37)

31. இந்த விஷ்ணு சப்தத்திற்கு வாசுதேவர் எனப் பொருள் கொண்டால் என்னே?

வாசுதேவாத வியாபகம் சிவதத்துவ வித்தியாதத்துவங்களில் இலாது மூலப்பிரகிருதி வரையில் உண்மையான், அவர்க்கு விஷ்ணு என்னும் பெயர் வாஸ்தவமாய்ச் செல்லாது உபசாரமாத்திரையாற் செல்லும்.

32. மேலே உதகரித்த இருக்குவேத மக்திரத்தின் பொருள் எச்சுரு தியினுல் வலிபு றத்தப்படும் ?

வொது நீ வாமசா தொக் கழ ஹோ வாசல வசுடு

(#. 3: 9)

" அவன் அத்துவாவின் கரைக்கண்ணதாகிய சிவரைது (பரமாகாய) பரம பதத்தை அடைகின்றுன் '' என்னும் கடவல்லி சுருதியான் வலியுறைத்தப் படும். எங்நனமெனில், அத்துவா என்பது முன்னர்ப் போதருமாறு மந்திராத்துவாமுதல் அறுவகைப்பட, இவற்றுள் ஒன்றுகிய தத்துவாத்துவா வில் விஷ்ணு என்னும் பதத்தின் அர்த்தம் முடிவுறு தலானென்க.

33. அத்துவா எத்தனே வகைப்படும்?

ீனோ வா விகா வா வண்காயா வெ கிரு விக்

. உுவநாலா கக்வாலா கரைலா வாகம-6க் க<sub>7</sub>லாகு

"மந்திராத்துவா, பதாத்துவா, வர்ணுக்துவா, புவனுக்துவா, தத்துவாத் துவா, கலாத்துவா என்னும் ஆறும் அத்துவா எனப்படும்." (சை. வா. Pt. 1. 25: 10)

க**ைக்குவன் ஹை** நல் வண்டு0 வஜ்க் வம்டு! 2த்துரொதி ஸாலைந்ஷல் வரிவல்தை

"க**ஃ, தத்துவம்,** புவனம், வர்ணம், பதம், மர்திரம் என்பன தொகுப்பாய் அறத்துவா எனப்படும்." (சை. வா. Pt. II. 15: 2)

34. கலாத்துவா யாது?

கீவு தராசுராஃ கலாஃ வஹ் கலாலாகம் கை வுுகெயல்

**கிவீர்த்திக**ஃ முதலிய (பிரதிஷ்டாகஃ, வித்தியாகஃ, சார்திகஃ, சார் **தியா நீதகஃ) ஐர் தம் கலாத்துவா** எனப்படும் (சை. வா. Pt. II. 15: 3)

35. தத்தவாத்தவா யாத?

மிவ கணால் உரூல் கணாலா ஸலு சாஹர கல்

சிவதத்துவமுதற் பிருதிவிதத்துவம் இறுதியாயுள்ள தத்துவம் முப் பத்தாறும் தத்துவாத்துவா எனப்படும் (சை. வா. Pt. 11, 15: 4)

36. புவனத்துவா யாத?

குயாராஜு நான்றுவாள் வரச்திக்கல்

ஆதார (காலாக்கினிருத்திர புவனமுதல்) உன்மனை (அநாசிருத புவனை) ந்தம் வரையும் உள்ள 224 புவனமும் புவனுத்துவா எனப்படும். (சை. வா. Pt. 11. 15: 5)

37. வர்ணத்துவா யாது?

வஹாரு ஒரு ஒவாலு வணகாவணகாலு இலைஜ் கால "(அகாராதி கூகாராந்தமாயுள்ள) சிவரூப \*ஐம்பத்தொரு அகூலாங்கள் வர்ணுத்துவா எனப்படும்'' (சை, வா, Pt. H. 15: 6)

38. பதாத்துவா யாது?

கதெகதெடி ஸ்வஹ் வஜாலூ ஸூஜாஹர் கீட அசேகபேதங்களேயுடைய (வீயோமவியாபினிமுதலிய எண்பத்தொரு) பதம் பதாத்துவா எனப்படும். (சை. வா. **Pt. 11.** 15: 6)

39. மர்தொத்துவா யாது?

ஸ்வூகொழிஹோக்கூர கேராலா ஸிச்சாஹர் கல் பிரை பல்லவங்களேபுமிறதியிற்றைய (பதினுரி மர்திரங்களும் மர்தி

நாத்துவா எனப்படும். (சை. வா. Pt. 11. 15: 8)

• ஐம்பத்தொன்றென்ற்பாலது ஐம்பதெனச்சுலோசத்திலே பொது வுறக் கூறப் பட்டது.

# ் வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

5.5m

40. இர்த ஆறத்துவாவும் ஒன்றுக்கொன்று வியாபக வியாப்பியமாதலுளவோ? • 8ஞா ஸூவெஃவலெசெவுஃாவுாவாகுஹாவாக வடிாகிவ வணெஃ (வஃணஃஸா8ூஹாவிவழானுவிஃவஸ்ரீதீகீ) ட வண்ஃாஸ்ரு மாவதொலுஃாவூாஷுஷாபகேஷூவைமை நாகு மாவ நா நூவி ககுவா வெயாலவலுானவ ஃவிீ சூசாகு வுராவூாகி (காரலெணலுகெஹாரானுகுவாச நெக்ரீக்) ட குளாவிஸாகி கக்காகிவுராவூரதை யலா கல்டு

ஆம். மக்திரங்கள் பதங்களானும், பதங்கள் வர்ணங்களானும், வர்ணங் கள் புவனங்களானும், புவனங்கள் தத்துவங்களானும், தத்துவங்கள் கலே களானும் வியாபிக்கப்பட்டன என்று கூறப்பட்டது.

82- 5 man a - Sna tranca ina ( т. a. . Pt. 1. 25: 11, 16)

- 41. சிவீர்த்திக‰யினுல் வியாபிக்கப்பட்ட தத்துவம் யாது ? உல்காக பிருதிவிதத்துவம்.
  - 42. பிரதிஷ்டாக‰யிஞல் வியாபிக்கப்பட்டவை யாவை ? அப்புமுதற் பிரகிருதி சுரூயுள்ள தத் துவங்களாம்.
  - 43. வித்தியாக லயினுல் வியாபிக்கப்பட்டவை யாவை வேற்று வருக்கு வியாமிக்கப்பட்டவை யாவை வேற்று வருக்கு வியாமுக்கு வியாமிக்கு வியாவில் வியாமிக்கு வியாவில் வியாமிக்கு வியாவில் வியாமிக்கு வியாவில் வியாவில் வியாமிக்கு வியாவில் வி வியாவில் வியா வியாவில் விய வியாவில் வியா வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவி வியாவில் வியா வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வியாவில் வில் வியாவில் வில் வியாவில் வியாவில் விய வில் வில

  - 45. சார்தியாதீதகலேயினுல் வியாபிக்கப்பட்டவை யாவை? இலாகு) சத்திதத் துவம் சிவதத் துவம் என்னும் இரண்டுமாம். மது இலை
  - 46. கீவீர்த்தி கலே யாது சக்காம் எனப்படும்? இதை அதிஷ்டிப்பவர் யாவர்? கிவர திரூடை 2ாவரா காவைருஷி ககிஷ் வைுமெல் வி தாஹோயிஷிகளுவடி 2 தெலிரோ விதழு

ரிவிர்த்திகலாரூபம் சிருஷ்டிசக்காம்; இதை அதிஷ்டிப்பவர் பீரமா; இர்தப் பிரமாவுக்கு இரண்ணியகருப்பர், விராட்டே, புருஷர், காலர் என நான்கு வியூகர் உளர்; இவரைத் தியானிப்போர் எய்தும் பதம் இர்ரிவிர்த்திகலா சக்கரமாம். (சை. கை. 10: 73, 69, 74)

#### 

566

REGERONS

"பிரதிஷ்டாகலாரூபம் ஸ்திதிசக்கரம்; இப்பதத்தை அதிஷ்டிப்பவர் விஷ்ணு; இவர் ரமாசத்தி வாமபாகத்தில் மேவ, அனேத்தையும் காக்கவல்லுகரும் மகாணமாய் விளங்குவர்; இவர்க்கு வாசுதேவர், அநிருத்தர், பிரத்தியும் நர், சங்கர்ஷணர் என நான்கு வியூகர் உளர்; இவர் படைத்தற் கர்த்தா வாகிய பிரமன் முதலாயினேர்க்கும் இரக்ஷகராவர்; விஷ்ணு சேவைசெய் வோர் அடையும் பரமபதம் இதுவாம்." (சை. கை. 10: 61—66)

48. வீத்தியாகலே யாது சக்காம் எனப்படும்? இதை அதிஷ்டிப்பவர் யாவர் 1 ஸாஹாராவு ஜிஷா வசுராரா – வே சுலாயேடு | சுயிஷி கணரா ஜொவ்ஷலே கணிராயேடு | சுலெலிரவ விரவிரா – வே ஸ்ரா விவாகியை குடையிடு | மிலவாஹரொ திவலவை வித்கு வசு 22 து – கடு |

வாகசெவவடி0 ரா ஆரா மாலக் கா விண்டு

"வித்தியாகலாருபம் சங்காரசக்கரம்; இது உருத்திரரால் அதிஷ்டிக்கப்படும்; இந்த உருத்திரர்க்குச் சிவன் ஹரர் மிருடர் பவர் என நான்கு வியூகர் உளர்; இந்திராமயமாகிய பதமே உருத்திரரைப் பூசிப்போர் அடையும் பதமாம்." (சை. கை. 10: 58, 52, 53, 59)

49. சாந்திகலே யாது சக்கரம் எனப்படும்? இதை அதிவ்ஷப்பவர்யாவர்?

# 🐘 📄 வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

# 91

ீசாந்திகலாருபம் தீரோபவச்க்கரம்; இது மகேசுவரரால் அதிஷ்டிக்கப்படும்; இம்மகேசுவரர்க்கு ஈசர், விசுவேசர், பரமேசர், சர்வேசுவரர் என நான்கு வியூகர் உளர்; இந்த உத்தமமாகிய பதமே மகேசுவரரை உபாசிப்போர் அடையும் பதமாம்.'' (சை. கை. 10: 49, 45, 46, 50)

50. சாக் தியாதீதகலே யாது சக்காம் எனப்படும்? இதை அதிஷ்டிப்பவர் யாவர்?

சுநானுஹீயல அசூல மானூ தீக்கலையிலு ஸ்ராமிவாயிஷி கண்வால் வடிலோஅடுக் குலெலுவலுஷி காவலை வேறாடிவ் காஷ் யடி வா கஷெவவுஷி பாவல் ம தீநால வாவி கா ஆநாடு வா கஷெவவுல் வராவல்கோலைாகல் லோநீருமால் வா கஷெவவுல் வராவல்கே நலைாகல் லோநீருமால் வா கஷெவவுல் வராவல்கு வர்ணும் அவிணா!

"சாந்தியாதீதகலாருபம் அறக்கிரகசக்கரம்; இது சதாசிவரால் அதிஷ்டிக்கப் பட்ட யரமபதம்; இவர்க்குத் (திரோபவாதி நான்கு சக்கரங்களிலுள்ள) மகேசுவரர், உருத்திரர், விஷ்ணு, பிரமா என்னும் நால்வர் வியஷ்டிரூபர்; பிரணவத்திருத்திய அறிவுடையராய்ப் பாலிக்குஞ் சதாசிவோபாசகர்களா சிய துறவிகள் அடையும் பதம் இதுவே; இவ்வுபாசகர்கள் பிரமசொரூபி யாகிய சிவனுரோடு மிகுந்த விரிவாகிய போகங்களேத் துய்க்கின்றூர்." (சை. கை. 10: 27—30)

51. மேலே உரைத்த ஐவகைச் சக்கரங்களுக்கும் ஆதாரம் என்னே?

வனாம் உத்த வரிவத்கதை

இவ்வைர்து சக்காங்களுக்கும் சிருட்டியாதி " ஐர்து ஆரங்களேயுடைய சக்கரம் மேலே விரிவாயுள்ளது '' என்னும் தைத்திரீய ஆரணியகத்து மூன் மூவது பிரசினத்துப் பதிரைாம் அதுவாகத்திற் கண்ட மந்திரம்,

52. இதற்கு உயப்பிருங்கணப் பிரமாணம் என்னே?

சைவபுராண கைலாசசம்மிதை 'பத்தாம்' அத்தியாயத்து இருபத்து நான்காம் சுலோகமுதல் எழுபத்தாறும் சுலோகம் இறுதியாய்ப் போந்த ஐம்பத்திரண்டு சுலோகங்களே பிரமாணம்.

. 53. கிவாத்தவிதசைவபாடியத்தமிழ் மொழி பெயர்ப்பின் 2-ஆம் பக்கத்திலே பிரம உருத்திரர்களே ஒர்போது தோற்றவித்தவர் விஷ்ணு என்றம், 6-ஆம் பக் சத்து, 16-ல் அர்த உருத்திரர் துரியருத்திரர் அன்றென்றும் கூறப்பட்டவிடத்

T.T

தம், அங்ஙனமே நாலாயிரப்பிரபந்தத்தினும். பிரம் உருத்திரர்களுக்கு மேலாய் விஷ்ணு துதிக்கப்பட்டவிடத்தும்

நீ ஆ<sup>38</sup> த-யே குறை ஸ் விறிலிகு கைகாரிணை (சேதமான்மியம், 3: 32)

'' யாவுர் தர்து வைத்தழிக்கும் வானேர் தலேவனே (மாராயணரே) போற்றி யென் ருன் '' எனப் படைத்தல் காத்தல் அழித்தல் செய்யும் பிரமா விஷ்ணு உருத்திரர் களுக்குத் தலேவர் காத்தற்கடவுளாகிய விஷ்ணு வென்ற கோடல் பொருர்துமா ?

வாஸுசெவாவியாநா ஸா தாணாதீகா ஸாகிஷனா! ஸகிவாதிர்கா கிரீத்யா குட்பிடி விறிகுடிகாழிகா! மாஜலீவாதிம் கிரீத்யா குட்பிட விரிகுடிகா! திதீயா மாசிஸ்ணீயலிட குடிதல் மென்ஸைஜீ வா! திஜீயா மாகிஸ்ணீயலிட குடிதல் மென்ஸைஜீ வா!

(46-ஆம் வினுவிடையிற் கூறியாங்கு) படைத்தற் கர்த்தாவாகிய பிர மாவுக்கு விராட்டு, புருஷர், காலர் என்பார் படைத்தல், காத்தல், அழித் தல் என்னும் முத்தொழில் செய்தற்கு அமைர்தாற் போன்றம், (48-ற் கூறியாங்கு) சங்காரகர்த்தாவாகிய உருத்திரர்க்கு ஹார், மிருடர், பவர் என்பார் படைத்தலாதி செய்தற்கு அமைர்தாற் போன்றம், (47-ஆம் விஞ விடையிற் கூறியாங்கு) காத்தற் கடவுளாகிய விஷ்ணுவுக்கு ராசசகுணத் தினராகிய (பிரமா எனப்படும்) அரிருத்தர், சத்துவகுணத்தினராகிய (விஷ்ணு எனப்படும்) பிரத்தியும்கர், தாமசகுணத்தினராகிய (ருத்திரர் எனப்படும்) சங்கர்ஷணர் என்பார் படைத்தல் காத்தல் அழித்தல்செய்தற்கு அமைர்தாரென்ற வாயுசங்கிதை முதலியகூறனே, அது பொருர்தும்.

54. விஷ்ணு உலகை உண்டவிடத்தும் அளர்தவிடத்தும் சிவபெருமான் அவற்றுக்குட்படாது மேலோங்கி ரின்றூர் என்பதைத் திராவிட சருதிகளான் விளக்குக?

> " மாவலிவேள் வியில் மா ணுருவாய்ச் சென் அ மூவடி தாவென் றி ரந்தவிம்மண்ணினே ஒரடியிட்டி.ரண்டா மடி தனிலே தாவடியிட்டான்,''

" ஞாலமேழும் உண்டு மண்டியாலிலேத் துயின்றவாததேவனே''' என்றற் <u>ரெடக்கத்தன</u>வாக நாலாயிரப்பிரபர்தங் கூற,

பலமா படியாலால் (வலால் பிற்ற காறு (தருப்பாதியப்புலியூர், ஞா., 9)

# ் வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

20

'' மண்டான்முழு தமுண்டமா அமலர்மிசைமேலயனு மெண்டான றியாவண்ணகின் றவிறைவன் மறையோ தி ''

(தருச்சண்பைககர், ஞா., 9)

என்றற்ரெடக்கத்தனவாகத் திராவிட சுருதி உரைக்கின்றமையான், பிரகி ருதிவரையில் வியாபித்துகின்ற காராயணரி னும் சூக்குமப்பிரகிருதி பரப்பிர கிருதிகளேக் கடர்து கின்ற சிவபிராரைது கிரவதிவியாபகப்பெருமை நன்கு புலப்படும்.

55. ஏகான்மவாதச் சுருதிகளிலே ஆன்மாவானது பிரம விஷ்ணு உருத்திரர் களுக்குத் துரியமாகக் கூறப்படுகின்றதா ?

விநாதுo கெவல் ஹாஹ் நால்லாதெதி கிழிநா | ரக்ககோ வீஷா மிதலால் வர்ணா ஸர்ஷெ ஷுகாரண்டு | வைமைரரொச் உதெல்ல வைசுo லிலெதி கிழிநா |

'' (ஆன்மாவாகிய) நான் சின்மாத்திரமாகவே இருக்கின்றேன் ; அநாத்துமா இல்லே என நீச்சயி ; காப்பவர் விஷ்ணு என்பதும், படைப்பவர் பிரமா என்பதும், அழிப்பவர் உருத்திரர் என்பதும் பிறவும் பொய்'' என ஆன் மாவைத் துரியமாகநிறுத்தி மாயாவாத தேதோவிந்துபநிடதங் கூறுகின் றது.

56. (46-ஆம் இலக்க வினுவிடையிற் கண்ட) பீரமாவுக்கும், (47-ற் கண்ட) விஷ்ணுவுக்கும், (48-ற் கண்ட) உருத்திரர்க்கும் தாரியராகிய (50-ஆம் இலக்கத்தச்) சிவபிரானே (55-ஆம் இலக்கத்திற் கண்ட) பிரம விஷ்ணுக்களுக்கு மேலாகக் கூறப் பட்ட ஆன்மாவினும் சிறந்த வாஸ்தவப் பிரமம் என்பதைச் சிறி தாரிரூபணஞ்செய்க?

I. அநாத்துமாவுக்கு வேறுபுள்ளது ஆன்மா என்-ற, இதனேயே ஏகான்மவாதிகள் முடிவாகக்கூற, அவ்வான்மாவை

கநாதந் வரெ வவை தீவா வாவ நலைாயல்

" அநாத்துமாவுக்கு மேலுள்ளவெல்லாம் பசுக்கள், சந்தேகமில்லே '' என்று சிவபுராணங் கூறகின்றது.

ട്രവെ നടും പിപയം ബൂട്ടുടന്നും പ്രപ്പെടും മംഗ്ട്

II. "(ஒரு விருக்ஷத்திருந்த இரு அழகிய பட்சிகளுள்) ஒன் அ இனிய பழத்தை உண்கின்றது; மற்றது உண்ணுது பார்த்துக்கொண்டிருக்கின் றது " என் அம் முண்டகோபரிடத சுருதியான து ஆன்மாவையும் சிவபேரு மானேயும் உணர்த் துவதாமென, வெளிப்படையாய் விளங்கற்பாலதாய விடத்தும், இச்சுருதிக்குப் பொருள் செய்கின்றேமென் அ ஏகான்மவாதி யார் தொடங்கி, ஆன்மாவைச் சத்துவம் (அந்தக்காணம்) என் அம், ஈசரை

# <u>தத் துவப்பட வினுவிடை.</u>

கேஷத்திரஞ்ஞன் (ஆன்மா) என்றம் தமது சூச்திர பாடியத்திற் பொருட் படுத்திக் கீழே ஈர்த்தார்; அங்ஙனமாயின்,

பி பிரியா நக்கை குள்ள குறைக்கு வாழு குறைக்கு குறைக்கு குறைக்கு குறைக்கு குறைக்கு குறைக்கு குறைக்கு குறைக்கு குற

"பிரதானம் (பாசம்), க்ஷேத்திரஞ்ஞன் (பச) என்னம் இரண்டுக்கும் பதி யாயுள்ளார் சர்வஞ்ஞதாதி குணங்களேயுடைய சிவபெருமான்" என்னஞ் சவேதாசுவதா மர்திரத்திற் கண்ட க்ஷேத்திரஞ்ஞனிலே இர்த க்ஷேத்திரஞ் ஞனும் முற்றுமாயின், அதற்கு மேலுள்ள குணேசராகிய சிவபேருமான் சார்தியாதீதகலாசக்கரத்தின் பாலராகிய சிவபெருமானேயாய் முற்றுவர். (முண்ட. 3.1: 1, 2, 3) ற் கண்ட " உண்ணுத பட்சியாகிய (சுசர்) அர்தக் குணேசராயே (சிவபெருமானயே) முற்றுவாரன்றி, ஏகான் மவாதியார்கூறிய வாறு ஒர்காலும் க்ஷேத்திரஞ்ஞனைமுற்றமாட்டார். ஆகலின், அன்னத்தைப் பேரமம் என்றும், பிராணணேப் பேரமம் என்றும், மனசைப் பேரமம் என்றும், அக்கினியைப் பிரமம் என்றும், ஆதித்தியீனப் பேரமம் என்றும், இர்திரீனப் பிரமம் என்றும் சுருதிகள் சிற்சில கூறுமாற போல, சில உபரிடதங்களி னும் க்ஷேத்திரஞ்ஞகைய ஆன்மாவானது பிரமம் எனக் கூறப்படுகின்றது.

57. ஆன்மாவைப் பிரமம் என்ற உபரிடதங்களும் சங்கராசாரியர் முதலாயி னேருங் கூற, அதனேப் பசு என்றும், தீவன் என்றும் கூறல் அடுக்குமா?

அடுக்கும் ! அடுக்கும் !! ஒரு ஊரிலே சிற்றாசராகிய ஒர் பூபதியானவர் (Zemindar) மஹாராஜா, சவாமிகள் என்றற்ருடேக்கத்தனவாக வாழ்த் திப் பூஜிக்கப்படினும், அவர் பூமண்டல ஏகசக்கிராதிபதியாகார். அது போல மாயாவாதச்சுருதிகளிலே அப்பசுக்களாகிய ஆன்மாக்கள் பிரமம் எனப்படினும், அவை (50-ஆம் இலக்கவின் வெடியிற் கண்டவாற) ஈசகே நாதி பரசுருதிகளினும், பிரமசூத்திரமுதலியவைகளினும் பிரதிபாதிக்கப் பட்ட பிரமமாகாவென்க.

58. மாயை எத்தனே வகைப்படும்?

லாயா லாயாஅ லாயாஅ லாயாவெ தி<sub>ர</sub>வியா வந்தாட

"மாயை (மகாமாயை), மாயை (அசுத்தமாயை), மாயை (பிரகிருதி) என மாயை மூன்று '' எனச் சிவாகமங் கூறுகின்றது.

59. அவை புராணத்தினும் கூறப்படுகின்றனவா? 2ஹாசாயா உ கோ அற்கூர ஆ வற்றுணெதிவு

\*மகாமாயை, மாயை, முக்குணத்தோடியன்ற பிரகிருதி என மாயை முக் திறப்படும் (சை. வா. Pt. I. 25: 34)

∗மாயாவாத மகர்நாராயணேபரிடதத்துக்காணப்படும்'்மகாமாயை''மூலப்பிரகிருதி '்மாயை''யைச் சட்டுமன்றி, ஈண்டுக் கூறப்பட்ட் மகாமானுயயை உணர்த்தாது.

# வை திக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

60. மகாமாயையும், மாயையும், பிரகிருதியும் வேறு எங்ஙனம் கூறப்படும்? • வரசுர திஷெஷாாலல் ூலாஸ திசூரா வரெதிவைள |

அவை ''(மகாமாயை) பரப்பிரகிருதி எனவும், (மாயை) சூக்குமப்பிரகிருதி எனவும், (பிரகிருகி) தூலப்பிரகிருதி எனவும் பெயர் பெறி''மெனச் சிவா கமங் கூறிகின்றது.

#### 61. மகாமாயையின் பரியாயநாமங்கள் யாவை?

22

"விர்து, குண்டலிரீ எனப் பவுட்கராகமத்தினும், வித்தை, மாயை, பரை, பரவாகேவரி'' எனச் கிர்தியவிசுவசாதாக்கிய முதலியவற்றினும் கூறப்படுகின்றது.

62. சிவதத்தவம் என்பத யாத? ஸ்ரூஷிகாலெகுகுப்பில் குண்குராகாரெணவ்பிக்கி கந்தெற ஜாமீசுகவனை உரூ வினா உீுவிக்கி கடித் துதுராரொஹிபர குகுவிராயேடு ப முறைலு புகலை காமா மிவ ககுவனைய கிலை பிக்கு 1

சுவுலேய ஃகிஷ்-ப்ரூஃதொளவஃசநாஃயடி | ஸூசூல் ஸவ-ு தல்கிதுல ஆுவஃவியல் மூருடி | ஸிவ ககவலிடில் வெராக்கல் ஸ்வெ பொழியல்விதே ப ஒல்காரா ஆகயா வா கி மானதா தீ க**் வா**மீரிவல்||

''சிருஷ்டிகாலத்திலே குடிலே குண்டலியாகாரமாயுற்றது; அதன் மத்தியிலே ஞானம் உதித்தது; அதன் வடிவம் நாதமெனப்படும்; இது கிராமயமாகிய பரதத்துவமாய், சுத்தஸ்படிகசங்காசமாயுள்ள சிவதத்துவ''மென ஞான சித்தியாகமமும்,

"அளக்கவும் உரைக்கவும் இயலாததும், உபமனிலாததும், அராமய மாயதும், சர்வலியாபகமாயதும், ரித்தியமாயதும், ரிலேயாயதும், எல்லா வற்றுக்கும் மேலாய ராயகத்தன்மை பூண்டதாயுமுள்ளது சிவதத்துவம்; சார்தியாதீதராய்ப் பரசிவஞருளராக, இது ஒங்கார சுவரூபமாய் விளங் குவது ?' என்று சுவாயம்புவாகமமும் கூறுகின்றன.

63. சிவதத்துவம் ஐந்தின் உற்பத்தியும் வியாபாரமும் என்ன?

உசெராமா ஆத்க்கம் வுலாகிய விமொலு சுக்றாலர் விஸ்ர கொ வி-லசொ வராஜர்க்கியாலாம ஸ்சுரர் லிகர்காஷ் வ செராவுக்கலது குயிகெற்றொக்கும் தோவ கிஸ்விக்மக்கு கிரா

தத் துவப்பட வினுவிடை.

2.1

ஶ௲ியா நாக ஜா நாவுராமதியொ நா நு நா நிவஹு பெரு நைலிலா வடு ககும்

"உலகத்தைச் சிருஷ்டி செய்ய விருப்பமுற்ற பாமசிவனுடைய வியாபாரத்தி ைல் விந்துவினின் அதியிற் கலாபுவனங்களானிறைக்த சத்திதத்துவம் உண்டாயிற்று; அப்பாமேசுரால் சத்திதத்துவத்தினின் அம் ஞானக்கிரி யைகள் சாமியமாய சாதாக்கியதத்துவம் உண்டாயிற்று; கிரியாசத்திசம் பந்தத்திலை அதினின் அமக்திரேசுவரர் அனக்தா தியரோடு ஈசுவரதத்துவம் உண்டாயிற்று. ஞானசத்திசம்பக்தத்திலை அதினின் அசப்தகோடி மகா மக்திரர் முதலாயிரைரேடு சுத்தவித்தியாதத்துவம் உண்டாயிற்று." (சுத். ஞான. 9)

64. இவ்வைர்த தத்தவங்களும் எவர்க்கு ஸ்தானம்? ஆர்வியல் வாலோஸ்ர் வவுுலெகாகெ வராஸ்ரதை | கிஷூல் வரம்லேஹேக கூகஸ்குல்கிஷல் டி தரதீயல் ஸ்கல் வெவ் நாநிலைகி விஜொதூலே | தரதீயல் ஸ்கல் வெவ் நாநிலைகி விஜொதூலே |

amao ബ എയാസ എക്ക രുട്ടാ ബൗബ എ<sub>ക്ക്</sub> റെ എ \_**ച്ചു-10 3 എ** \_ച്ച-പിരുടാ ഞു 8 എ \_ച്ഛ - പ്രി

"சிவத்துக்குள்ள வடிவம் மூன்றனுள்ளே (சிவதத்துவ சத்திதத்துவங்களே அதிஷ்டித்து நிற்பவர்) தலேயாய சுசூட்சும நிஷ்கள வடினினராகிய சிவன்; (சாதாக்கிய தத்துவத்தை அதிஷ்டித்துநிற்பவர்) இரண்டாவதாகிய சூட்சும சகள நிஷ்கள வடிவினராகிய சதூசிவர்; (ஈசுவரம் சுத்தவித்தைகளே அதிஷ் டிப்பவர்) மூன்றுவதாகிய ஸ்தூல சகள வடிவினராகிய மகேசுவரர்." (இலிங். பூரு. 75: 30, 31; 72: 164)

65. தத்துவம் என்றுல் என்?ன?

சூவரஉயo யதீஷதிஸவெ-4ஷாo வொ மலாமி உூதா நாo | கைவிதிவெராகைகை மரா வடாற்ககைகே!|

<mark>''தாத் துவி</mark>கமாகிய சரீராதிகள் போல உடனே அழிவதன்றிப் பிரளயகாலம் வரையும் நில்யு அதலான் தத்துவம் எனப்படும்''என் அ ஆகமம் கூ அகின்றது.

66. தத்துவங்களுக்கும் அதை அதிஷ்டிக்கும் தத்துவாதிபர்க்கும் பெயர் ஒன்றுதற்குப் பிரமாணம் என்னே?

யாகிநாலாகி ககவா நாலகாகி கணாயிவெலுவி | ஜாகொவலயொஜயொஞரும் வராஷு வீணக]

# ்வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

27

'' எவ்வெப்பெயர்கள் எவ்வெத்தத்துவங்கட்குளவோ, அவ்வப்பெயர்கள் அவ்வவற்றை அதிஷ்டிக்கும் அதிபர்களுக்குமாம் '' எனச் சர்வஞ்ஞானேத் தராகமம் கூறுகின்றது.

67. வித்தியாதத்துவ ஆன்மதத்துவங்களின் தோற்றம் எவ்வாறி?

8ாயாகொ zநைலியாறாக ஆலாமதிவகளைகால் கவல் கியகரா வி லாராறீ களாகீ வரகர்கிலைவிகொ ரு ு பூயாஜொண்2ேஷாகு வு வி மூராகொ விஹைகர்க கிறவில் நாண்யு காலீல் திடியை சா நலை வராகி கதிர்க்ஷானெறவாதாீல் வூறாண் நக்திலா வஹை தொகி காலிலி

"சூக்குமப் பிரகிருதி எனப்படும் மாயையினின் அசுவரதத்துவத்தினரா கிப அனந்தருடைய கீயோகத்திறை கலாதத்துவமும் காலதத்துவமும் ரியதிதத்துவமும், கலாதத்துவத்தினின் அவித்தியாதத்துவமும் ராகதத் துவமும் உண்டாயின. முற்கூறிய மாயையினின் அடருத்திரரேடு புருடதத்துவம் உண்டாயிற் அடி பின்னர்க் கலாதத்துவத்தினின் அபிரகிருதி யும், இதினின் அ(சத்துவம் ரஜஸ் தமஸ் என்னும்) குணதத்துவமும், இதி னின் அமுக்குணரூபமாகிய புத்திதத்துவமும், இதினின் அடமுக்குணரூப மாகிய அகங்காரமும், சாத்துவிக்குணமாகிய தைசசவகங்காரத்தினின் அ மனசும், (சித்தமும்), சரேத்திராதி ஞானேந்திரியம் ஐர்தும், இராசசகுண மாகிய வைகரியகங்காரத்தினின் அவாக்காதி கண்மேந்திரியம் ஐர்தும், தாமசகுணமாகிய பூதாதியகங்காரத்தினின் அசுபதாதி தன்மாத்திரை ஐர் தும், இத்தன்மாத்திரைகள் ஐர்தினின் அதுகாசாதி பஞ்சபூதங்களும் தோன்றின." (சித். ஞான. 10)

68. பிருதிவியாதி தத்துவங்கள் ஒன்றுச்குமேலொன்று எவ்வாறு வியாபகப் படும்?

பருதினியிற் பத்தமடங்கு அப்பு, இதிற் பத்தமடங்கு தேயு, இதிற் பத்தமடங்கு வாயு, இதிற் பத்தமடங்கு ஆகாசம், இதிற் பத்தமடங்கு (ஞானேர்திரியம், கன்மேர்திரியம், தன்மாத்திரை, மனங்களடங்கிய) அகங் காரம், இதிற் பத்துமடங்கு புத்தி, இதிற் பத்துமடங்கு குணம், இதிற் பத் துமடங்கு பிரகிருதி, இதில் நாறுமடங்கு ராகம், இதில் நாறுமடங்கு வித்தை, இதில் நாறுமடங்கு ரியதி, இதில் தாறுமடங்கு கலே, இதில் நாறு மடங்கு காலம், இதில் தாறுமடங்கு அசுத்தமாயை, இதில் தாறு மடங்கு காலம், இதில் தாறுமடங்கு அகத்தமாயை, இதில் துறி ரமடங்கு சுத்தலித்தை, இதில் ஆயிரமடங்கு ஈசுவரதத்துவம், இதில் ஆயிரமடங்கு சாதாக்கியதத்துவம், இதில் இலக்குமடங்கு சத்திதுத்துவம், இதில் இலக்கு மடங்கு சிவதத்துவம் என்க,

25

69. இத் தத் தவங்கள் ஒன்றின்மேலொன் றகுக்குமமாயுளவோ? கூநா தூணிவருயிவுரா செஸ் ூச்து எணு ஹஹ ஹ கேரு கில கஸ்ராஸ் ூச்து கரா வு ு விலுஸ்ரால் பரசுர கிரெவ வ கஸ்ரால் சுலாதிவ மு-4 நலாயாஸ் ூச்து கரா க கல்||

சப்தாதி தன்மாத்திரைகள் பிருதிவியாதி ஐந்து, தத்துவங்களினும் சூக்கு மம்; அகங்காரதத்துவம் அவற்றினும் சூக்குமம்; அதினும் புத்திதத்துவம் அதிசூக்குமம்; அதினும் பிரகிருதி அத்தியந்த சூக்குமம்; அதினும் கலாதி தத்துவங்கள் சூக்குமம்; அவற்றினும் அசுத்தமாயை அதிசூக்குமம்." (ப. ஆ. மாயா. 7, 8)

70. திருட்டி எத்தனே வகைப்படும்?

போயாயா திவியாஸ் ரூஷி: வூ ூலாஸ் ூதா தீகெகிவி | உரசூதீவில்தோஸ் ூதா விதா கணா தீ நா தீ கி வூ ூலா வு வ நா ூ வெண்மரி ராஷி தா வீ கா இ

"மாயையினின் அமுண்டாகிய சிருட்டி சூக்குமம் தூலம் என இருவகைப் படும்; ஆன்மாவில் தத்துவரூபமாக ஞானசத்தி வியஞ்சகமாயிருக்கும் கலாதிதத்துவம் சூக்குமசிருட்டி எனவும், புவனரூபமும் சரீரேந்திரியமும் தூலசிருட்டி எனவும்படும்'' (ப. ஆ. மாயா. 60, 61)

71. தத்துவங்கள் பின் எத்தின வகைப்படும்?

தத்துவங்கள் பொதுவும், சிறப்பும், பொதுச்சிறப்புமேன முத்திறப் படும்; புவனவடிவாகிய தத்துவங்கள் எல்லோர்க்கும் பயன்றருதலிற் போதுவாம்; சூக்குமதேகவடிவாகிய தத்துவங்கள் போகறகர்ச்சியின் பொருட்டுத் தனக்குப் பயன்றருதலிற் சிறப்பாம். தூலதேகவடிவாகிய தத்துவங்கள் தனது போக றகர்ச்சிக்கும், சந்தனம் பூமாலேபோல மனேவி முதலியோர் அதுபவித்தற்கும் வாய்ந்தமையிற் போதுச்சிறப்பாம். இத றை புவனவடிவாகிய தத்துவங்கள் முப்பத்தாறுய்ப் பொதுவாய்ப் புறத்தே கிற்றல்போல, அகத்தே ஆன்மாவைப்பற்றி முப்பத்தாறு தத்துவங்களும் சூக்குமமாய்கிற்குமென்றோக.

72. இம்முப்பத்தாற தத்து வங்களினும் அடங்கிய புவனங்கள் யாவை?

பிருதிவிதத்துவத்தில் நூற்றெட்டுப்புவனங்களும், அப்புமுதலிய இரு பத்துமூன் அதத்துவங்களில் ஐம்பத்தா அபுவனங்களும், வித்தியாதத்து வங்கள் ஏழினும் இருபத்தேழு புவனங்களும், சுத்தவித்தைமுதலிய மூன் அ தத்துவங்களிற் பதினெட்டுப் புவனங்களும், சத்திதத்துவ சிவதத்துவங் களிற் பதினேந்து புவனங்களும் உளவாம்.

# ் வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

73. சிவதத்துவ சத்திதத்துவங்களிலுள்ள புவனங்கள் யாவை?

2.5

• அநாசிருதை, அநாதை, அனந்தை, வியோமரூபிநீ, வியாபினி, ஊர்த் துவகை, மோசிதை, ரோசிகை, தீபிகை, இந்திகை, சாந்தியாதிதை, சாந்தி, வித்தை, பிரதிஷ்டை, நிவிர்த்தி என்னும் புவனங்களாம். மற்றைய தத் துவங்களிலுள்ள புவனங்களின் பெயர்களேச் சிவாகமங்களினும் சைவபுரா ணங்களினுங் காண்க.

74. முண்டகம், பிருகதாரணியம், கைவல்லியம், தைத் திரீயமகாகாராயணம் என்னும் உபரிடதங்களிலே "பிரமலோகேஷு" '' (பிரமலோகங்களில்) எனப் பன் மையிற் கூறியதற்குக் காரணம் என்னே ?

(73-ஆம்) இலக்க வின்விடையிற் கண்டவாறு அரேசு புவனங்கள் பிரமலோகத்தினவாய சத்திதத்துவ சிவதத்துவங்களில் உளவாமாத தேக்கியாம்.

75. ஈண்டுப் பிரமலோகம் என்பது பிரமாவுடைய உலகம் எனப்படாதா? படாது. பிரமாவின் உலகம் தத்துவங்களுள்ளே கீழுற்றதாயும், புநரா வர்த்தி (மீளச் செனனம்) கொடுப்பதாயுமிருத்தலின், அது பொருந்தாது.

76. அந்தப் பிரமலோகம் என்பது விஷ்ணுவுலகமாகாதா?

விஷ்ணுவினுடையவுலகம் மூலப்பிரகிருதிப் பாலதாமாதலின் அதுவும் உபசாரமாத்திரையாய்ச் செல்லுமன்றி வாஸ்தவத்திற் செல்லுமாறின்று.

77. மாயாவாதி கூறம் தன்னேப் பார்ப்பதாகிய பிரகிருதிப்பாற்பட்ட பிரமத்தில் அது முற்றுதா?

(I) அதுவும் முற்றுது; அவர் புருடதத்துவத்துக்கு மேலுள்ள தத் துவ விசாரணே இலராமாதலினும்,

(II) வரதையாகவேலைவடில் நுறையான கிக நு வுகாலக்கு (சா. 8. 15. 1)

" அவன் \*பிரமலோகத்தை அடைந்து மீளத்திரும்புவனல்லன் மீளத்திரும்பு வனல்லன் '' எனச் சாந்தோக்கியோபரிடதம் சிவலோகத்தையே முடிவாகக் கூற, இதனே ஆதாரமாகக்கொண்டே வேதனியாசர்

(III) சுநாவர திருஜா உநாவர திருஜா சு நாவர திருஜா சு | "மீளத்திரும்புவதில்லே மீளத்திரும்புவதில்லே" என வேதாந்த சூத்திரஞ் (4. 4. 22) செய்தமையானுமாம்.

\* சிவாத்துவித சைவபாடியத் தமிழ் மொழி பெயர்ப்பு 72-ஆம் பக்கம், 317. 💿

2 ot

78. சிவதத்துவமாவது யாது?

இதை (62-ஆம்) இலக்கவினவிடையிற் காண்க.

79. சத்திதத்துவமாவது யாது?

ஜாநெநசு தியாசுவள்கு ூவைவிஷுரு ஆதெ "ஞானம் (ராதம்) வாயிலாகக் கிரியை தோற்றிற்று; இதன் (சத்திதத்து வத்தின்) வடிவம் விர்து எனப்படும்'' என்று ஞானசித்தி கூறுகின்றது.

80. சாதாக்கியதத்துவமாவது யாது?

ൺപസുണ്ടാറില്ലം ക്ലിപുണ്ടാനി. ഇത്തും തുരുത്തും തുരുത്തും പുണ്ടും തുരുത്തും പുണ്ടും തുരുത്തും തുരുത്തും പുണ്ടും പ പ്രത്തിന്റെ പുണ്ടും പുണ്

" ஞானக்கிரியை ஒத்துவியாபித்தது கர்த்திரு சாதாக்கியவடிவம்; இச்சதா சிவதத்துவம் சகளகிஷ்களமாகும்'' என்று ஞானசித்தியிற் கூறப்பட்டது.

81. ஈசுவாதத்துவமாவது யாது?

ஜா நா - நா கி யாயிகு ? வெசாவுகவன் கு வி

" ஞானம் குறைந்து கிரியை அதிகரித்தது மகேசுவரதத்துவம்'' என்றது ஞானசுத்தி.

82. சுத்தவித்தியாதத்து வமாவது யாது?

கியாமக்கு வழைக்கு ஜாநமக்கு ஹைக்கா! விசிடி சியலிவாகவது ஜீரா மலி மலி கிக்டா!

" கிரியை குறைர் து ஞானமேறியிருத்தல் சுத்தவித்தியாதத்துவம்'' என் அ சிர்தியாகமத்திற் கூறப்பட்டது.

83. அசுத்தமாயையாவது யாது?

8ய துஷாஜ் திரும் சாயா தொல் சீரி கா। கிதெதுகா வுரவி நீ வஷு ர ூவா கஜ் சாரூ யா z மிவா। ஸாயாராணீ வ வெ சஷாம் ஸக்லா நாம் உ நீராராலி

" பிரபஞ்சம் அனேத்தையும் தன்விகாரமாசுச் செய்வது மாயை எனக் கூறப் படும்; அது நித்தியமாய், ஒன்முய், (எவற்றினும்) வியாபகமாய், பாவரூப மாய், கன்மங்கட்காசிரயமாய், பசுக்களுக்குச் சம்சாரத்தைப் பிறப்பிப்ப தாய், பிரளயாகலர் சகலர் யாவர்க்கும் சாதாரணமாயிருக்கும்." (ப. ஆ. மாயா. 1, 2)

84. அசுத்தமாயையினின்ற தோற்றிய ஐந்து தத்துவங்கள் யாவை? ... கூலாவிஷராவரா மரநு காலொ கிய திரெரவ வ வலவெ தா கி வ தகுவா கி சோயெயா கி ஷிஜொ தசோலே

# உஅ 🛀 வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

''**க‰, வி**த்தை, ராகம், காலம், ரியதி என்னும் ஐர்தும் மாயாகாரிய **தத்** தூவங்கள்.'' (ப. ஆ. பாச. 1, 2)

85. கலே என்பத யாத?

en நவகாதநா விகவா வெகந<sub>ி</sub> வரஸராதநீ

"சைதன்னியம் வெளிப்படுதற்கு எப்பிரகாரத்தினுைம் மலத்தைச் சிறி**து** நீக்குவது கலாதத்துவம்'' (ப. ஆ. பாச. 3)

86. காலதத்துவமாவது யாத?

" அனந்தசக்தியையுடைய மாயையினின் அ உண்டாயதாய், இறந்**தகால** நிகழ்கால எதிர்காலமென மூவகைத்தாய், மலத்தைப் பரிபக்குவப்படு**த்** தம்பொருட்டாயுள்ள த காலதத்துவம்'' எனச் சிந்தியாகமம் கூ **அகின்றது.** 

87. வித்தையாவது யாது?

'' ஆன்மாவிற்குப் போகஙிமித்தம் கலாதத்துவத்தினின் றகோற்றியதாய், கஃயிறை கர்த்திருபூதனுபுள்ள ஆன்மாவுக்குப் புத்தி கன்மத்தை அறிதற் குக் காணமாயதெதுவோ அது சுவசாஸ்திரத்தில் வித்தை எனப்படும்.'' (ப. ஆ. பாச. 8, 9)

88. ராகமாவது யாது?

பூவரு தஸ்டு வரவரு கூலை செவிரா மீ வரவ துக்கெ " விடயங்களிற் பிரவிருத்தியுள்ளவனுக்கு மிகுதியாகப் பற்றுண்டாமா ற பிரவர்த்திப்பது ராகம்.'' (ப. ஆ. பாச. 22)

89. கியதியாவது யாது?

<u> கிய திர</u>ு சமாக<sup>2</sup> ுவெடு நியப்ப தரணு ப

" கன்மபலத்தில் ஆன்மாவைப் பிரவர்த்திப்பது நியதி" (ப. ஆ. பாச. 24)

90. பருடதத்துவமாவது யாத?

''கலாதி பஞ்சகஞ்சுகங்களோடு கூடினவனுயும், அவித்தையோடிசைக்தவன யும், பிரகிருதிபோக்கியத்தைப் புசித்தற்கு உத்தியுக்தனுமுள்ளவன் புரு. டன் எனப்படுவான்.'' (ப. ஆ. பும். 1, 2)

- 91. பாகிருதி எங்கிருர் த தோற்றிற்ற?
  - ച്ച എന്നും എന്നും കണ്ടായും എന്നും പുറ്റും എന്നും എ എന്നും എന്നും

'' மாயையினின் அதோற்றிக் கலேயினின் அஸ்தூலரூபத்தை அடைக்கது மூலப்பிரகிருதிதக்குவம்; இதினின் அகுணதக்குவமுகற் பிருதிவியீருகிய தக்குவசமூகம் பிறக்கதை'' (ப. ஆ. பும். 17, 18)

''மலசம்பர்தத்தினுலே ஆன்மா பசு எனப்படுவன், முத்தன் எனப்படான்; கஃகளோடு கூடாது ஞானக்கிரியைகளேயுடையவனும் ஈசனல்லாதவனுபி ஹம், அவன் வியாபகனும், சின்மயனும், சூக்குமனுமாய்ச் சிவீனப்போ லுள்ளான்.'' (ப. ஆ. பசு. 1, 2)

93. பசுக்கள் எத்தின வகைப்படும்?

" பசுக்கள் சகலர், பிரளயாகலர், விஞ்ஞானகலர் என மூவகைப்படுவர்." (ப. ஆ. பசு. 2, 3)

94. அவருட் சகலராவார் யாவர்?

8வொவரு ஆசிக்கு விலி கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு முறிக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடு குடு க கடை விடிக்கு குதிக்கு குதிக்கு கடிக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடிக்கு கடைக்கு கடைக்கு கடிக்கு க

"மலத்தினுற் றடையுண்ட ஞானக்கிரியாசத்திகளேயுடையராய், அர்த ஞானக் திரியைகளின் ஏகதேசப்படர்ச்சி காரணமாகக் கலாதிதத்துவங்களோடு கூடினவராய், போகதுகர்ச்சியின் பொருட்டுக் கன்மசம்பர்தமுடையராய் இருப்பவர் சகலர்.'' (ப. ஆ. பசு. 4)

95. ஆன்மாவைப் போக நுகர்ச்சியின் பொருட்டுச் செலுத்தும் கலாதி தத்து வங்கள் எவ்வாறு பெயர் பெறும்?

பஞ்சகஞ்சுகம் எனப் பெயர் பெயம்.

ந o 👘 வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

.96. இங்கே கூறப்பட்ட ஆன்மாவை மாயாவாதிகள் தம்மாயாவாதோபகீடத நெறியானே எங்கனம் கூறுப ?

வைதிக சுத்தாத்துவித சைவசித்தாந்த தத்துவப்படத்து D'ற் கண்ட வாறு ஆன்மாவை நீர்க்குணப்பிரமம், கூடஸ்தப்பிரமம், சிவன், பரமசிவ முதலிய பெயர்களாற் கூறுப.

97. மாயாவாதோபரிட்தங்களினன்றிச் சைவோபரிடதங்களினும் உபப்பிருங் கணங்களினும் அங்ஙனம் கூறப்படுதல் உண்டா?

ஆம். தத்துவப்படத்தில் D²ற் கண்டவாறு ஆன்மா சிவன், பரப்பீர மம், அரன், கேஷத்திரஞ்ஞன்முதலிய பெயர்களாற் கூறப்படுதல் காண்க.

98. ஆன்மாவாகிய சிவன் பஞ்சகஞ்சுக முறமென்றமைக்கு உபப்பிருங்க ணப் பிரமாணம் என்னே?

"மலத்தாற் றடுக்கப்பட்ட 1. முற்றுத்தோழில், 2. முற்றறிவு, 3. பூரணத் துவம், 4. நித்தியத்துவம், 5. வியாபகத்துவம் என்னும் இவ்வைக்கு சத்தி கள் சிவனுக்கு (ஆன்மாவுக்குப்) பொதுவகையான் விளங்கினும், (சிறப்பு வகையான் அவை விளங்குமானு), அவற்றிற்கியைய 1. சிறுதொழிலே விளக் குதற்குக் காரணமாகிய கலே, 2. சிற்றறிவை விளக்குதற்குக் காரணமாகிய வித்தை, 3. விடயங்களில் இச்சையைப் பிறப்பித்தற்குக் காரணமாகிய ரா கம், 4. உளவும் இலவுமாம் பொருள்களின் விளக்கம் விளக்கமின்மைகளே உணர்த்தற்குக் காரணமாகிய காலம், 5. இது என்றை செயற்பாலது செயற்பாலதன்று என நியமனத்திற்குக் காரணமாகிய நிவத் என்றும் பஞ்சக்ஞ்சுகளுபம் பொருந்தினமையின், துன் பசுவாக (புருடனுக) நழு வுற்றனன்" எனக் கூறப்பட்டது. (சை. கை. 10: 158—166)

99. ஆன்மா சீவன் எனவும், பசு எனவும், பஞ்சகஞ்சுகன் எனவும் பெயர் பெற்று நிற்கும் நில தத்துவப்படத்தில் எவ்வெழுத்திஞற் குறிக்கப்பட்டது?

E² என்னும் எழுத்திறை் குறிக்கப்பட்டது.

100. ஆன்மாவுக்குக் கலாதி பஞ்சகஞ்சுகங்களே மாயையினின் ற பிறப்பித்த அனந்தர் எத்தத் துவத்தில் இருப்பவர்?

படத்திற் கண்டவாறு (33-ஆம்) தத்துவயாகிய ஈசுவரதத்துவத்தில் உள்ளவர்.

101. ஆன்மா எனப்படும் சிவன் கலாதிபஞ்சகம் வாயிலாகச் சிவனுதல் (பசுவா தல்) ஒழிக் து, வேற பிரகாரமாகச் சிவனுதலும் (பசுவாதலுங்) கூறப்பட்ளேதா ? ஆம்.

" சுவாங்களுபமாயுள்ள தத்துவங்களுள்ளே மாயையினுண்டாகிய தத்துவ வீபேதங்களினுலே '' தியாதா ''வாகிய சிவன் (ஆன்மா) பாமைசுவரிய பூரு வமாகத் தனது ரூபத்தை மாயையினுலே மறைத்துப் பதார்த்தம் அனேத்தை யும் விஷயீகரிக்கப் புகுந்தவிடத்துப் புருஷன் எனப்படுகின்றுன். இதுபற் றியே (தைத்திரீயசுருதியல்லாத மாயாவாத) சுருதி \*''தத்சிருஷ்டுவா '' (அதைச் சிருஷ்டித்து) என் ற கூறித்தொடக்கிக் காட்டிற்று; இந்தப் புருஷன் மாயையினுலே மோகிக்கப்பட்ட சம்சாரி யாகிய புசுவாயினுன்; இவணே விட்டு உலகம் பின்னம் என்றும், அந்தச் சிவனுக்குச் சீவன் பின்னம் என்றும் அறி கின்ற புசுவுக்கு என்றும் மோகமேயாம், (அந்த மோகம்) சிவனுக்கின்றும். இந்தேசாலிகனுக்குப் போல யோகிக்குப் பிரமையில்லே; உபதேசத்தினேல (மாயாவாதோபகிடதப் பிரகாரம் சச்சிதானந்த கித்திய பரி பூரணமுதலிய ஐசுவரியமுள்ள முன்னேப்) பரமைசுவரிய தருமம் இதுவாமென்று (மாயா வாத சர்வசாரோபகிடதத்துத் தத்துவமசி மகாவாக்கியத்தின் அசுடதலட்சி யார்த்தம் வாயிலாக) உபதேசிக்கப்பட்டவுடன் அறிவுசோருபனுகிய † சிவ ஞைய் விடுகின்றன்'' (சை. கை. 10: 153—157) என் ற கூறப்பட்டது.

\* ரிராலம்போபரிடதம். † நிர்க்குணப்பிரமம்,

# ்வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

Th 2

் 102. இர்தச் சிவன் (பிரமடி) தத்துவப்படத்தில் எவ்வாகிருதியாய் எவ்வெ .ழுத்திரை குறிக்கப்படுகின்றது ?

நேத்திராகிருதியாய் இயற்றப்பட்ட D¹ என்னும் எழுத்தினுற் குறிக் சுப்படுகின்றது.

103. ுகண்ணுகிருதியாக இயற்றப்பட்டமைக்குக் காசணம் என்னே?

சூரியனும் ஒளியுடைப் பதார்த்தமாக, கண்ணும் \* ஒளியுடைப்பதார் த்தமாக, சூரியனிலே இருள்பற்றுது கண்ணிலே இருள்பற்றுகின்றமை போல, பரப்பிரமசிவபெருமானும் சச்சிதானந்தர் எனப்பகோராக, (எகான் மவாதிகளுடைய) நீர்க்குணப்பிரமமும் சச்சிதானந்தம் எனப்பகோராக, (எகான் சிதானந்தகுணத்தையுடைய சிவபெருமானிலே மாயை அவலம்பியாது, நீர்க்குணப்பிரமத்திலே மாயை அவலம்பித்தலிரை, மாயை பற்றப்பெ அம் நீர்க்குணப்பிரமமானது இருள்பற்றப்பெறும் கண்ணுகிருதியாகப் படத் திலே கிருமிக்கப்பட்டது.

104. உபாதியுற்ற சீவன் (பசு) எவ்வெழுத்தினுற் குறிக்கப்படுகின்றது ?

E<sup>1</sup> என்னும் எழுத்திறை குறிக்கப்படுகின்றது.

105. இர்த E<sup>1</sup> எழுத்தினுற் குறிக்கப்பட்ட உபாதியுற்ற சேவனுக்கும், E<sup>2</sup> எழுத்திரை குறிக்கப்பட்ட பஞ்சகஞ்சுகமுற்ற சேவனுக்கும் பேதமுண்டா ?

இடத்திறை பேதமுறினும் விஷயத்திறை பேதமின்றும்.

106. இதற்குப் பிரமாணம் என்?ன ?

'' அத்துவைதசைவம் துவிதத்தை ஒரிடத்தும் சகிக்காது; சர்வஞ்ஞனும் சர்வகர்த்தாவுமாகிய (98-ஆம் வினுவிடையிற் கண்ட) சிவனே D' தனது மாயையினுலே (101-ஆம் வினுவிடையிற் கண்டவாது) சுருங்கிய வடி வுடையவணப் போலாகிப் புருஷனுயினுன் (பசுவாயினுன்) E<sup>1</sup>; (வைதிக பாசுபதோபகிடதப்பிரகாரம்) சர்வஞ்ஞனும் சர்வகர்த்தாவுமாகிய சிவன்

\* சங்கராசாரியர் (பிரு. 4. 3. 4) ஆம் மந்திரபாடியத்தில் தெஜவல ஹி உக்ஷு ஃ "ஒளியடைப்பொருளன்றே கண்" என்ற வரைந்திருக்கின்றூர்; ஆண் செகாண்க.

To The

D' கலாதி பஞ்சகத்திலை போக்தாவாக [98-ஆம் வினவிடையிற் கண்ட வாறு பசுவாக E<sup>2</sup> (பருடனுக)] கற்பிக்கப்பட்டான்; மூலப்பிரகிருதியின் மேலுள்ள போக்தாவாம் புருஷனே மூலப்பிரகிருதியிற், பிறந்த போகங் களேப் புசிக்கின்மூன்; (இவ்வாறு மாயாவாதோபரிடத நெறியானும் பாசுபதோபரிடதரெறியானும்) இரண்டிடத்தும் நேர்ந்த புருஷன் (பசு) விரோதமடைவானல்லன் " எனக் கைலாசசங்கிதை கூறிற்று. (சை. கை. 10: 166—169)

107. கலாதி பஞ்சகஞ்சுகமுற்ற சேவனும் உபாதியுற்ற சேவனும் ஒன்றுமாயின், கலாதி பஞ்சகஞ்சுகமுறதற்கு முன் ரின்ற சிவனுகிய ஆன்மப்பிரமமும், உபாதி அறைதற்கு முன் ரின்ற சிவனுகிய ஆன்மப்பிரமமும் வேறுபடுவனவா?

வேறபடுவனவன்று.

108. அங்ஙனமாயின் மாயாவாதிகள் தமது மதத்தை முடிந்த எல்லீலாகக் கோடல் நீதியா?

அன்ற: அவர்கள் புரமம் மாயாவாதோபகிடதங்களினும், அவற்றைப் போதிக்கும் சிவபுராணங்களினும் பிருதிவிமுதன் மூலப்பிரகிருதிவரையு முள்ள (20-ஆம் விஞவிடையிற் கண்டவாற) முப்பத்தாறு தத்துவமுடி விலேயே உளதென்பது பெறப்படுதலானும், அதற்குமேற் சுருதிப்பிரதி பாதிதமாகிய வித்தியாதத்துவங்கள் ஏழும் சிவதத்துவம் ஐந்தும் சேர்ந்த பன்னிரு தத்துவங்கட்கப்பால் மற்றோர் சிவப்பிரமம் வேதோபப்பிருங் கணங்கள் வாயிலாகப் பெறப்படுதலானும், சிவதத்துவத்தின்பாற்பட்ட சிவபெருமானே சிவன் எனவும், அதற்குப் பன்னிரு தத்துவங்கட்குக் கேற் D<sup>1</sup> எழுத்திறை குறிக்கப்பட்டு மூலப்பிரகிருதிப்பாற்படும் சிவப்பிரம மானது (சிவ) ஆன்மா எனவும் கிச்சமிக்கப்படுதலான், அவர்கள் அதீன முடிந்த இடமாகக் கோடல் தவரும்.

109. மாயாவாதிகள் ழலப்பிரகிருதியும், சைவர்கள் ழலப்பிர**கிருதியும் த**த்*து* வப்படத்தில் எவ்வாறு குறிக்கப்பட்டன?

மாயாவாதிகள் மூலப்பிரகிருதி F<sup>1</sup> என்னும் எழுத்தினுைம், சைவர்கள் மூலப்பிரகிருதி F<sup>2</sup> என்னும் எழுத்தினுைம் குறிக்கப்பட்டன.

110. மாயாவாதிகளுடையவும் சைவர்களுடையவும் புத்தி, அகங்காரம், மன்ம், சித்தம் என்னும் அந்தக்கரணங்கள் நான்கும் தத்துவப்படத்தில் எவ்வாறு சூறிக்க**ப்** பட்டன ?

மாயாவா ஞடைய மனம், புத்தி, சித்தம், அகங்காரம் என்பன முறையே 2? 27, 26 என்னும் இலக்கங்களானும், சைவர்களுடைய மனமுதலி, 21, 23 என்னும் இலக்கங்களானும் குறிக்கப் பட்டன,

# வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

历史

111. மாயாவாதிகளுடைய ஞானேர்திரியம் ஐர் தம், வாயுக்கள் பத்தம், கன் மேர்திரியம் ஐர் தம், தன்மாத்திரை ஐர்தும், மகாபூதம் ஐர்தும் தத்துவப்படத்தில் எவ்வாறு குறிக்கப்பட்டன?

் அவை முறையே H' M' J' K' L' என்னும் எழுத்துக்களாற் குறிக் குப்பட்டன.

<sup>10</sup> 112. சைவர்களுடைய ஞானேர்திரியம் ஐர்தம், வாயுக்கள் பத்தும், கன்மேர் திரியம் ஐர்தம்,தன்மாத் திரை ஐர்தும்,பூதாதி ஐர்தும் எவ்வாறு தத்துவப்படத்திற் குறிக்கப்பட்டன?

பட்டன. பட்டன.

113. பஞ்சகஞ்சுகமுறப்போகும் ஆன்மாவும் சீவோபாதியுறப்போகும் பிரம மும் ஒன்ரும் என்பது தத்துவப்படத்தில் எவ்வாறு குறிக்கப்பட்டது?

D<sup>1</sup> எழுத்திலிருந்து D<sup>2</sup> எழுத்துவரையும் இழுக்கப்பட்ட புள்ளிரே**கை** யிறை குறிக்கப்பட்டது.

114. உபாதியுற்ற பசுவும் (சீவனும்) பஞ்சகஞ்சுகமுற்ற (சீவனும்) பசுவுர் தத்துவப்படத்தில் ஒப்பாமென்று எவ்வாறு குறிக்கப்பட்டது?

E<sup>1</sup> எழுத்திலிருந்த E<sup>2</sup> வரையும் இழுக்கப்பட்ட புள்ளிரேகையினுற் குறிக்கப்பட்டது.

115. வைதிக சைவசாஸ் திரத்த மூலப்பிரகிருதியும் மாயாவாதசாஸ் திரத்த மூலப்பிரகிரு தியும் ஒன் ரூமென் பது எவ்வாறு குறிக்கப்பட்டது?

F<sup>1</sup> எழுத்திலிருந்து F<sup>2</sup> எழுத்துவரையும் இழுக்கப்பட்ட புள்ளிரேகை யிரை குறிக்கப்பட்டது.

116. பாப்பிரகிருதியிலுள்ள சிவதத்துவ சத்திதத்துவத்தினராகிய உமை யோடு (ஆதீயோடு) கூடிய சிவனும் (பதியும்), மூலப்பிரகிருதிப்பாற்பட்ட சத்துவ குணப்பிரதிலிம்பராகிய ஈசரும் (பதியும்) ஒருவரா?

இல்லே. மூலப்பிரசிருதி அகிர்வசனீயமாய்ப் பொய்ப்பட்டொழிய, அர் தச் சத்துவகுணப் பிரதிகிம்பாசுவானும் கற்பிதமாய்ப்போமென மாயா வாத சரசுவதிரகசியோபகிடதம், உருத்திரகிருதயோபகிடதம், அன்ன பூர்ணியுபகிடத முதலியன கூறுதலானும், முப்பத்தாரும் தத்துவத்தினாா கிய உமாசகாய சிவனர் ஈசகோரதி முக்கியோபகிடதங் ளிலே கித்தியரா கத் காணப்படுகின்றுன்றிக் கற்பிதராக யாண்டும் கூறட் .ாமையானும், அவ்வாற

கிக்குர கிக்கா நானுக நரைக் நா

. 10; EGal. 6. 13)

(5)

"கித்தியப்பொருள்களுள் கித்தியர்; சேதனப்பொருள்களுட் சேதனர்" என்.அம்,

கஜாக உதெவல் கமிதாு வரகிவடிகு

" ஒருவர் நீர் பிறவாதுள்ளீர் என்றும் இம்மொழிகளேக் கூறிப் பயமுற்றே நம்மை அணுகுகின்றுர்'' என்றும் (சுவே. 4. 21) றீபுகழப்படுதலானும், இவ்வீசர் கற்பிதராகார் என்பது பெறப்பட்டு, அவ்விரு ஈசரும் ஒரு வராகார் என்க.

117. மாயாவாத சாஸ்திரத்து மூலப்பிரகிருதி ரசோகுணப் பிரதிவீம்பனு கிய சேவனும் E<sup>1</sup>, சைவசாஸ்திரத்து D<sup>3</sup> என்னும் எழுத்திரை குறிக்கப்பட்ட சீவான்மாவும் ஒன்ருமா?

அன்றும்.

சுதைஃசுமனொவாயிகாஸ்வெ-3ஜீவால் parts

பிஜீவகவாோகவா கூலி க⊙ வஹுதொ நஹி

" சகல சிவர்சளும் அர்தக்காணேபாதிகர் ; என்னிடத்திலே (பிரமத்திலே) சிவத்தன்மையும் சுசுரத்தன்மையும் கற்பிக்கப்பட்டன ; வாஸ்தவத்தில் இல்லே '' என்று மாயாவாத மகாராராயனேபரிடதமும் சரசுவதிரகசியோ பரிடகமும் கூறலானும், D' எழுத்திறை குறிக்கப்பட்ட

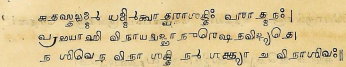
" ஜீவான்மான்மா அழிவதில்லே'' என்ற சார்தோக்கியோபரிடசமும் கட வல்லியுபரிடதமும் சுறதலானும், அவ்விரு சீவான்மாவும் பெயரால் ஒன் முமாயினும் விஷயத்தில் முழுமையும் வேரும் என்க.

118. மாயாவாத சாஸ்திரத்து **D**<sup>1</sup> பிரமத்தைப் பற்றிய மாயாசத்**தியும்,** முப்பத்தாரும் முப்பத்தைர்தாம் கிவதத்துவ சத்திதத்துவத்தினாகிய சிவஞ்சோடு கூடிய உமாசத்தியும் ஒன்*ருமா*?

அன் அ; D<sup>1</sup> எழுத்தினும் குறிக்கப்பட்ட பிரமத்தைப் பற்றிய மாயா சத்தி அத்தியாச (பொய்ச்) சத்தியாய் முடிதலினும், முப்பத்தாரும் தத்துவமுடிவிலுள்ள சிவனுரும் உமாசத்தியும் சமவாயசம்பந்தத்தினாய், அக்கினியும் சூடும்போலத் தருமதருமிபாலத்தினை தாதான்மியமாய் உளர் என் அம், கிரணம் சூரியின விட்டிராதவா அபோலச் சத்தியார் சிவபிராணப் பிரித்திலராம்

சவரைகு வராநிலில் கிரையில் கிரையில் கிரையில் கிரையில் கிரையில் கிரையில் கிரையில் கிரையில் கிருநில கிருநில கிருநி கிரையில் கிர

# வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த



என் அம் சைவபுரானுேபப்பிருங்கணம் கூ அதலானும், இப்பராசத்தியார் அழிவிலாாய், கற்பிதமாகிய மாயாசத்தியினின் அபெரி தம் வேஅபாடுடை யராம். (சை. வா. Pt. I. 25. 32; சிவாத் துவித சைவபாஷ்யம் 1. 2. 1; சை. வா. Pt. II. 5: 11, 12)

119. மாயாவாதிகளுடைய சர்வசாரம், நிராலம்பம், தேசோலிர் து, சுகரகசி யம், மகோபரிடதம், வராகம், உருத்திரகிருதயம், அன்னபூர்ணி, சாண்டில்லியம், யோகசிகை முதலிய உபரிடதங்களில் அங்கங்கே காணப்படும் மாயோபாதி, கானற்சலம், மலடிமகன், தாணுபுருஷன், வேதாளம், கர்தருவாகரம், இரச்சுசர்ப் பம், அத்தியாசம், ஆரோபம், சொப்பனவுலகு, சற்பனே முதலிய பதவழக்குக்கன் சுசகேன முதலிய முக்கியோபரிடதங்களிற் காணப்படுகின்றனவா?

Qinta.

the Fr

120. ஈசகோதி உபரிடதங்களிலே மாயாவாதோபரிடதங்கள் கூறிய பிரகா ரம் சீவேசுவரர் கற்பிதராய் மித்தியராய்க் கூறப்படுகின்றனரா?

இல்ல : இவ்வுபகிடதங்களிலே சீவேசுவரர் சற்பிதராகக் கூறப்படாது அத்துவா, (கார்க்கி) ஆகாசம் (சிதம்பரம்), தகராகாசம், வியோமம், பரா சத்தி, சிவனருள் (தாதுப்பிரசாதம்), உமாசகாயம், அம்பிகாபதி, உமாபதி, கிருஷ்ணபிங்களம், பொன்வண்ணர், ஈசானம், தற்புருஷம், அகோரம், வாமதேவம், சத்தியோசாதம், பிரணவம், விபூதியை உணர்த்துஞ் சிரோ விரதம் பஸ்மம் அத்தியாசிரமம் சாம்பவம் விரதம் பூதி, ஆன்மதத்துவ வித்தியாதத்துவ சிவதத்துவங்கள், பரமசாமியம், பரமாருந்தம், பூமா (முடி விறர்த இன்பம்), பிரமலோகம் (சிவலோகம்) முதலிய வைதிக சைவப் பத வழக்குக்கள் காணப்படுகின்றன; இவை மாயாவாதோபகிடதங்களிற் காணப்பட்டில.

121. அவ்வீசகோ முதலிய உபரிடதங்கள் யாவை?

அவை ஈச, கோ, கட, பிரசின, முண்டக, மாண்கே்கிய, ஐதரேய, தைத்திரீய, சாந்தோக்கிய, பிருகதாரணிய, கௌஷீதகிப்பிராம்மண, மகோப நிடத, பிருகச்சாபால, சரப, ஜாபால, கைவல்லிய, காலாக்கினிருத்திர, சுவேதாசுவதர, மைத்திராயண, அதர்வசிரசு, அதர்வசிகை முதலிய உப நிடதங்களாம்.

122. அவ்விரு திறத்து உபரிடதங்களும் வேறுபடுவனவா?

ஆம்: வைஷ்ணவர்களுக்கு நாராயணம் சுபாலமுதலிய உப்நிடதங்

கள் உளவாமாற போல, மாயாவாதிகளுக்கும் சர்வசாரம் நிராலம்பமுத லிய உபநிடதங்கள் உளவாய், அவை ஈச கேநாதி உபநிடதங்களினின்று முற்றும் வேறுபாடுடையனவாம்.

123. மாயாவாதோபரிடதங்களிலே சீவேசுவரர் கற்பிதராகக் கூறப்பட்ட இருவாக்கியங்கள் எடுத்துதகரிக்க ?

(I) காயெ<sub>)</sub> - காவாயி ராயல ஜீவி காரணொவாயி ரீஸாலி ''சீவன் காரியோபாதிகன்; ஈசுவரன் காரணேபாதிகன்'' என மாயாவாத சுகரகசியோபகிடதமும்

(II) யலாகாரொ வடிாகாமொ லாகாஸ உதீரிக்கு கலா தாலதை ஆட்லாவெராகதா ஹா தாஜீவெருமா தநா

" ஆகாசமான தா கடாகாசம் என்றும் மடாகாசம்' என்றும் கூறப்படுமாறு போல, பிராந்தர்களால் ஆன்மாவானவன் சீவேசுவரதொன இருபிரகாரமாகக் கூறப்படுகின்றுன் '' என மாயாவாத தரிசநோபரிடதமும் கூறுகின்றன.

124. இனி ஈசகோாதி உபரிடதங்களிற் சீவன் மித்தையாகக் கூறப்பட வில்லேயென்றமைக்குப் பிரமாணம் என்?ன?

(I) நஜாயதெ தி பைகி வாவிவாழிகு

''அறிஞன் (ஆன்மா) பிறப்பதில்லே, இறப்பதில்லே'' என்று (க. 2. 13) தும்,

கட்டு (11) நஜீவொதிரயதொ

" சீவன் இறப்பதில்லு " என்ற (சார். 6. 11. 3) னம்

(III) ฐาวิฐาามาลมามักา ธิดภามา

''பிறவா தவராகிய ஞனும் அஞ்ஞனும் (சீவனும்) ஆகிய இருவரும் (முறை யே) ஈசரும் \*அரீசனுமாம்'' என்ற (சுவே. 1. 9) னும்

ப்பாக (IV) காதாகதால ஹால்

" அழியாத அக்ஷரமாயுள்ளவன் அரன் (சீவான்மா)'' என்ற (சுவே. 1. 10) னும்

(V) കുട്ടാക്കായില്ലി

"அழியாதத வித்தை (சீவான்மா)'' என்ற (சுவே. 5.1) னம், மற்றைய உபப்பிருங்கண மகோபப்பிருங்கணங்களினும் ஜீவான்மா அழியாப் பொ ருள் என்ற கூறப்பட்டிருக்கின்றது.

\*92-ஆம் விஞவிடையிலே பவுட்கராகமமும் இச்சுருதிக்கியைந் து அநீசன் (ஈச எல்லன்) என்று கூறினமை காண்க

### ை வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

The Al

125. மாயாவாதோபகிடதங்களே ஈசகோாதி உபகிடதங்களினுஞ் சிறர்தன வாய்க் கொண்டு அம்மாயாவாதோபகிடதப் பிரகாரம் யாவரும் பொருள் கொண் டால் என்னே ?

வீயாசாருளிய வேதாக்த சூத்தோம் இக்த ஈசகோாதி உடஙிடதப்பொ ருள்களே ஆதாரமாகக் கொண்டு பிறக்தனவன்றி மாயாவாதோபகிடதங்களே ஆதாரமாகக்கொண்டு பிறக்தனவன்று. இவ்வுண்மை வியாசரருளிய வேதாக் தசூத்திரங்களான் உணரப்படும். ஆகலின், மாயாவாதோபகிடதங்களினும் ஈசகோரதி உபகிடதங்களே முக்கியமாம் என்க.

126. இந்த ஈசகோதி உபரிடதங்கள் யாது பெயர் பெறும்? ( ) )

வைதிக சைவ சிதம்பரோபரிட தங்கள் எனப்படும்.

127. வைதிகசைவம் என்றதில் வைதிகம் சைவம் என்பவற்றைத் தனித்தனி விளக்கி, அவ்வைதிகளைவம் யாதென்றம், அதனேப் பிரதிபாதிக்கும் தால்கள் யாவை என்றம் கிரூபிக்க?

இருக்காதி வேதோபகிடதங்களோடு சம்பர்தமுற்றது வைதிகட் எனப் படும்; சிவத்தோடு (ஆன்மா) சம்பர்தமுற்றது சைவம் எனப்படும்; இது பற்றியே "சைவஞ்சிவனுடன்சம்பர்தமாவது" என்று திருஷலரும், " இறைகளோடிசைந்தவின்பமின்பத்தோடிசைந்தவாழ்வு '' என் அடீரசுந் தாமூர்த்திராயனரும் அருளினர். இங்ஙனம் ஆன்மாச் சிவத்தலே தீன்த்து இன்பமு அம் அத்தியுத்கிருஷ்ட சிவசம்பந்தப்பேரின்ப கிலேயைப் "பூமா" என்னும் மொழியினுல் உணர்த்துவது வேதோபகிடதமாதலின், வைதிக சைவம் எனப் பெயர் போர்தது. இர்கில்யையே, ''அந்தமிலாவானந்த மணிகொடில்லேகண்டேனே'' என்று ஸ்ரீமாணிக்கவாசகசுவாமிகள் அரு ளிச் செய்தனர். உபகிடதங்கள் என்றது 121-ஆம் வினவிடையிற்கண்ட ஈசகோாதி உபகிடதங்களாம். ஆசவே, இவ்வுபகிடதங்களே ஆதாரமாய்க் கொண்டு கிளர்ந்த வியாசரருளிய பிரமசூத்திரங்களும், அவ்வுபரிடதங்க ஞக்கு உபப்பிருங்கணங்களாகிய இதிகாச சிவபுதாணங்களும், மகோபப் பிருங்கணங்களாகிய சிவாகமங்களும் வைதிகசைவத்திறத்தனவாம் என்று நன்கு கடைப்பிடிக்க.

123. யாது காரணத்திஞல் அவை வைதிகசைவ் சிதம்பரோபரிடதங்கள் என ப்படும்? விலை (1.3. மரா) இல்லை (ரமாலாமுக்) தனதில் தாப்பிழக

ை சிதம்பரமானது \*ஞாஞகாசம் எனப் பொருட்படலானும், அச்த ஆகாசம் வியோமம் என்பன பரப்பிரகிருதியாகிய பராசத்திக்குப் பெற ராமாற்றை

\* திருச்சிற்றம்பலம், உண்ட உலக்கி காடுக்கு காடுக்கு காடு

யலை ஸா வரசோசெலீ ராதி ராகாஸ் வைஜ் தாட என்.அ.கூர்மபுராணம் கூஅகின்றமையானும்,

வெராஃஸாஜா வராசு எஷாஸைம் ஹெைவத் ஃதாடி ஐமலதியார் வியோமம் எனப் பெயருடையரென் அ (சுர். பூரு. 12) கூ அத லானும், இந்த ஆகாசம் வியோமம் என்னும் பராசத்திப் பேரயோகம் தைத் திரீயம், சார்தோக்கியம், மகாநாராயணம், சுவேதாசுவதரமுதலிய உபரிட தங்களிற் காணப்படலானும், அவ்வா அ பராசத்தி விலாசப் பெயர்களாய பிரஞ்ஞானம், திருதி முதலியன ஐதரேயம், கடவல்லி, பிருகதாரணிய முத லியவைகளிற் காணப்படலானும், இவ்வுபரிடதங்கள் அரிர்வசனீய மாயா விலாசத்தை விதந் அஉரைக்கும் மாயாவாதோபரிடதங்கள் எனப்பட்டன.

129. இவ்வுபரிடதமுடிவுகளெல்லாம் எவ்விடத்தில் ரிலயுறகின்றன? தகராகாய மகாப்பிரணவரிலேயிலே முடிவுறகின்றன.

130. பின் சங்கராசாரியர் தமது ஆன்மப் பிரமத்தில் முற்றவும், இராமா ந சர் தமது நாராயணப்பிரமத்திலே முற்றவும் ஈசகோாதி உபரிடதங்களுக்குப் பொருளுரைத்தமை யுக்தமன்றும் என்பதை நிரூபணஞ் செய்க ?

அவ்விருவரும் சுரு்திபுராண வாகமப் பிரதிபாதிதராய்ப் பரப்பிரகிரு திப்பாலராயுள்ள உமாசமேத சிவபிராண மறைத்து, அதோபாகத்துள்ள மூலப்பிரகிருதி பற்றி (போக்தாவையே) ஆன்மாவையே ரிர்க்குணமும் சகு ணமுமாகக் கொண்டு, அவைகளிலே தத்தம் மாயாவாதோபரிடதப்பொரு ளேயும் நாராயனேபரிடதப்பொருளயும் முறையே முடித்துரின்றமையான், அவர் கொண்ட பொருள் \*அமுக்கியமாம் என்க.

\* A என்பானுடைய வைரிகளாகிய B C D என்பார் தங்களுள்ளே தான் கள் ஒற்றுமையிலராயவிடத்தும், அச்ச A என்பானுடைய சொர்த ஆஸ் தியாகிய ரிலத்தைத் தம்முடையதாக்கத் துணிர்து, அர்ரிலத்திலே A என்பானுக்குரிய வென்று உணர்த்தற்கு காட்டப்பட்டிருர்த எல்லேக் கற்களேப் பிடுக்கியும், கள்ளத் சாசனங்கள் பிறப்பித்தும், அர்ரிலம் அர்த A என்பானுக்குரியதாகாதவாறு செய் தும், அர்ரிலமுடையானத் தாஷித்தும், அர்ரிலத்தைத் ''தம்முடைய ஆஸ்தி'' ''தம்முடைய ஆஸ்தி'' 'பொதுவாகிய ஆஸ்தி'' என்று செய்காலமாக எழுதியும், பேரியும் ஆண்டுவருவாராக, அதைக் கண்ட A என்பானுடைய சர்ததியாரும், பர் தைக்களும், கிரேகரும், அர்த B C D என்பாருடைய வமிசத்தாரும், 'அவனைக் கதாதைக்கியாயமாகத் தொடர்ந்து ரிற்பாரும் அர்ரிலம் A என்பானுடையதன் து, B C D என்பார்க்குப் பொதுவாகிய ஆஸ்திபோலுமென்று மம்பியும் சொல்லி யும் எழுதியும் வந்தகாலத்தில், அர்த A என்பவன் சர்ததியாரமேற் டிற்றடையர தெரைவனுக்குச் சிற்சில ரூரிகளால் அர்ரிலம் A என்பானுக்குரியதென உண்மை புலப்பட்டவிடத்து, B C D என்பார் இன்ன இன்கைவாது கோகஞ் செய்து

## ்வை திக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

131. கேஷத் திரம், கேஷத்திரஞ்ஞன், சிவன் என் பவர் யாவர்?

F0

"(ஆன்மதத் துவம்) இருபத் துநான்கும் க்ஷேத்திரம் எனவும், இதற்கு மேலாய ஆன்மா க்ஷேத்திரஞ்ஞன் எனவும், க்ஷேத்திரம் க்ஷேத்திரஞ்ஞன் என்னும் இரண்டையும் தனக்கு ரூபமாகக்கொண்டவர் (முப்பத்தாறும் தத் துவத்தினராகிய) சிவனர் ''

வசாவி-மாதிக்காகி க்கை தரும் வொருக்கு மாறு வராஹு க்கை கிகிலில் நிலை கிகிலா கிகிலா விகிலா ( கிகிலா கிகிலா கிகிலா கிகிலா கிகிலா கிகிலா கிகிலா கிகிலா கிகிலா கி

அர்த A என்பானுடைய கிலத்தைக் கவர்க் தகொண்டார் என்றும், A என்பவ துடைய ஆஸ்தி என்றமைக்குப் பிரமாணசாசனம் இன்னது இன்னது என்றம் காட்டி, அந்த A என்பானுக்கே அந்நிலமுரியதென்று நீதிஸ்தலம்வாயிலாகத் திரு ட டீகாரஞ் செய்து காட்டிவிட்டாற் போல, ஈசகோோதி உபரிடதங்களும் பிரமசூத்தி ரங்களும் வைதிகசைவருடைய சொர்த ஆன்தியேயாக, அவ்வாஸ்திக்குரியராய், அதைப் பராமரித்தற்குப் பூரண அதிகாரிகளாயுற்ற ›› '' முப்பொழு தாக் திருமேனி தீண்டுவார்" எனப்படும் ஆதிசைவப்பிராமணர் திருயேனி தீண்டுதலிலே தங்கால முழுமையும் போக்கிப் பராக்காயிருந்தாராக, மகாசைவருள்ளும் பெரும்பான்மை யும் படித்தவர் இலாத அரியாரய்விட, அவ்வாய்ப்பாகிய சமயமுணர்ந்த ஏகான்ம வாதாசாரியரும், வைணவாசாரியரும், மத்துவாசாரியருமாகிய மூவரும் அவ்வுப கிடத பிரமசூத்திர ஆஸ்தி வைதிகசைவர்க்குரிய தன்றொன்ற அவ்வாஸ் திக்குரிய ராகிய ஆதிசைவரை அலட்சியஞ் செய்தும், பிரமகதை முதலிய கள்ளச்சாசனங்கள் பிறப்பித்தம், உபகிடதம் பிரமசூத்திரம் என்பன "தம்முடைய" "தம்முடைய" வென்றம், "பொது உபகிடத"மென்றம் காட்டியும், நாட்டியும்,எழுதியும்,பேசியும், பிரசங்கித்தும் வர்தாராக, அதைக் கண்ட ஆதிசைவரது வமிசத்தாரும் சிவன் மேற் பற்றடைய பிறரும், அவர்கள் கூறவது மெய்போலுமென்ற மனவருத்தத் தோடி தம்மீது ஏற்றர் தூற்றதல்களேயுஞ் சகித்துக்கொண்டு வந்தகாலத்தில், திருவருள் உணர்த்தினமையினுற்போலும் எகான்மவாதாசாரியர் முதலாயினேர் உபரிடதங்களுக்கும் பிரமசூத்திரங்களுக்கும் உரைத்த உரைகள் ஒவ்வாவென்றும், அவ்வுபலிடத சூத்திராதிகளுக்குப் பொருளாக ஸ்ரீலேகண்டசிவாசாரியரும், ஸ்ரீஅர தத்தாசாரியரும், ஸ்ரீஅப்பயதீக்ஷிதரும், ஸ்ரீவேதவியாசரும், சிவபெருமானும் முறை யே அருளிய பிரமசூத்திரபாடியங்களும், சதாவேததாற்பரியசங்கிரசமும், சிவார்க்க மணிதீபிகையும், சிவபுராணங்களும், சிவாகமங்களும், திருஞானசம்பந்தமூர்த்தி காயஞர் திருகாவுக்காசுகாயஞர் ஸ்ரீசுக்தாமூர்த்திகாயஞர் ஸ்ரீமாணிக்கவாசக்சுவாமி களாகிய வைதிக சைவ சமயஸ்தாபஞசாரியர்களும், (மெய்கண்டார் முதலிய சக் தாஞசாரியர்களும்) அருளிய திராவிடவேத (சித்தாந்த) சாஸ்திரங்களும் பிரமாண மாம் என்றம், அதனுல் அவ்வுபரிட்த பிரமசூத்திரம் வைதிகசைவர்களுடைய சொந்த ஆஸ்தியாமென்றம் எமது ''சிவாத்துவித சைவ்பாடியத் தமிழ் மொழி பெயர்ப்பு "க்கு முதற்கண்ணே வலிய பெரிய கோபுசமாய் நின்ற உபரிடதவுபக் கிரமணிகை பிரமசூத்திரவுபச்திரமணிகைகளில் விரித்து உல**கின**ர் நீதிஸ்தலத் தி**லே** இருடீகாரஞ் செய்து நிரூபித்திருக்கின்றேம். ஆண்டுக் காண்க.

J-35

க்கை தரிக்க துவிசாவெ கொ மிவ க்ஸ் ஸ்யான் வல் நகிலவி து மிவா உதரியி வராஹாஜி கீஷிணல் (இலிங். உக். 15: 13—15)

என்னும் இலிங்கபுராண வசனத்தினுல் அறியப்படுகின்றது. இதனுல் கே்ஷத் திரத்திற் சிறந்தது ஆன்மா எனவும், இதிற் சிறந்தவர் சிவபெருமான் என வும் பெறப்படுகின்றது.

132. சங்கராசாரியர் இம்மூன்றனுள் எதனேப் பரமான்மா எனக் கொண் டார்?

கேஷத்திரஞ்ஞனுகிய ஆன்மாவையே பரமான்மா (பரப்பிரமம்) எனக் கொண்டார். (இதற்குப் பிரமசூத்திர சங்கர பாடியமும், ஈசகேனுதி உப கிடத மாயாவாதபாடியமுமே பிரமாணம்)

133. வைவ்ஷணவர் எவரைப் பரமான்மாவாகக் கொண்டார் ?

வாசுதேவராகிய க்ஷேத்திரஞ்ஞணயே பரமான்மாவாகக் கொண்டார். இவ்வுண்மை

ஸ வாஸுஷெவொ <sub>உம</sub>வாக் கொதுஜே வாசொகுடு வைணவர் இலட்சுமிதர்தோத்திற் கண்டது.

134. செவன், கேஷத்திரஞ்ஞன், கேஷத்திரம் என்பன வைதிக சைவசித்தாங் தத்தில் எங்கனம் உரைக்கப்படும்?

இவை முறையே பதி, பசு, பாசம் எனப்படும்.

135. சருதியுபப்பிருங்கணங்களிற் கண்டவாற பாசம் எப்பெயர்களிஞற் கூறப்படும்?

தத் தூவப்படத்திற் கண்டவா அபாசம், போக்கியம், அபரப்பீரமம், அசத், கூஷாம், ஸ்தாவரம் (அசரம்) முதலிய பெயர்களாற் கூறப்படும்.

136. பசுவாகிய ஆன்மா எப்பெயர்களிஞற் கூறப்படுவன் ?

ஆன்மா தத்துவப்படத்தில் D° எழுத்திறை குறிக்கப்பட்ட கண்ணு கிருதிக்குட் கண்டவாற போக்தா, பாப்பிரமம், சத்து, அக்ஷரம், சாமுதலிய பெயர்களிறை கூறப்படுவன்.

137. பதி எப்பெயர்களிஞற் கூறப்படுவர்?

தத் துவப்படத் துப் பொணவாகிருதிக்குட் கண்டவா அபிரேரி தாரர், மகர தேவப்பிரமம், சதசத்பதி, கூஷராக்ஷரபார், தேவதேவர் என்றற்ரெடக்கத்த பெயர்களாற் கூறப்படுவர்,

6

# வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

42

138. ஸ்ரீலேகண்டசிவாசாரியர் எதனேப் பரமான்மாவாகக் கொண்டு சின்றூர்? இராமா நுஜாசாரியர் சங்கராசாரியர் என்னும் இருவரும் கேஷத்திரஞ் ஞர்களாகிய வாசுதேவரையும் ஆன்மாவையும் முடிவாகப் பரமான்மா எனக்கொண்டு கிற்பாராக, ஸ்ரீகீலகண்டசிவாசாரியர் கேஷத்திரம் கேஷத் திரஞ்ஞன் என்னும் இரண்டையும் உருவமாகக்கொண்டு முப்பத்தாறுக் தத் துவத்தினின்ற தேவதேவராகிய (சிவபெருமானேயே) பரமான்மாவாகக் கொண்டு கின்றூர்; இவ்வுண்மை சிவாத்துவித சைவபாடியத்து (1. 2. 1.) ற காணப்படும்.

139. இராமா ஒஜாசாரியர் சங்கராசாரியர் ஸ்ரீகீலகண்ட சிவாசாரியர் என்னும் மூவரும் எவ்வெப்பாவனேகளில் முற்றிரிற்பர் ?

இராமா தஜாசாரியரும் சங்கராசாரியரும் முறையே பிரகிருதிப்பாற் பட்ட சகுண கிர்க்குணேபாசனேகளினும், ஸ்ரீகீலகண்டசிவாசாரியர் ஆன்ம தத்துவ வித்தியாதத்துவ சிவதத்துவங்களினுயர்ந்த சிவதத்துவத்தின்பாற் பட்ட அத்தியாசிரம சிஷபாவணேயினும் முற்றிகிற்பர்.

140. சாண்டில்லியோபரிடதாதிகளிலே சகுணம் நிர்க்குணம் என்னும் இரு பாவீன்கள் மாத்திரம் கூறப்படவும், அந்தியாசிரம் சிவபாவனே என மற்றென்று கூட்டிப் பாவீன மூன்றும் எனக் கோடற்கட் பிரமாணம் என்னே?

(121-ஆம் இலக்கத்திற்) கண்ட ஈசகோோ தியுபகிடதங்கள் அத்தியாசிரம பாசுபதோபரிடதங்களாகும். இவ்வுபகிடதங்களிற் கூறப்பட்ட பாவனே அத்தி யாசிரமபாவணே எனப்படும்.

141. பாசுபதத்தின் பரியாய நாமங்கள் யாவை?

சரோவிரதம், அத்தியாசிரமம், சாம்பவமுதலியவாம்.

142. அத்தியாசிரமம் என்றது பாசுபதத்துக்குப் பெயராதற்கட் பிரமாணம் என்னே?

வரக் வாமுவக் மெரள கல்வ பிரிரவிரு நக்கு வரக்கிக்கை விரு விரு கல் வரக்கிக்கு நக்கிக்கு குடி வரக்கு கிகிக்கு குடி வரக் வா. Pt. 1. 29: 2, 83)

"வைதிசுபாசுபதவிரதம் அதர்வசிரசிற் கூறப்பட்டது; இவ்விரதத்தை அநாஷ் டிப்பவனுகிய நைஷ்டிகன் அத்தியாசிரமி, மகாபாசுபதன் எனப்படுவன்" எனச் சிவபுராணவாயுசங்கிதை கூறுகின்றது.

143. அத்தியாச்ரமம் என்னும் பதம் எவ்வுபகிடதங்களிற் காணப்படுகின்றது? சு.கிராரூஜீ திீ வாலே விகுழ என்று (சுவே. 6. 21) இயம்,

F Th.

141. முண்டகோபரிடதத்து முதற்கண்ணே காணப்படும் அபாவித்தை பைக் குறிக்குங்கால் அவ்வுபரிடதத்து இறுதிக்கண்ணுள்ள சிரோவிரதம் எதனே உணர்த்தும்?

ஆதர்வணிகர் அத்தியயனஞ் செய்தற்கு அங்கமாயுள்ள அக்கினிதாச ணத்தைக் குறிக்கும்.

145. பாவித்தையைக் குறிக்குங்காற் கிரோவிரதம் எப்பொருள் பயக்கும்? பாசுபதவிரதத்தைக் குறிக்கும்.

146. இதற்குப் பிரமாணம் என்னே?

வேதார்தசூத்திரத்து மூன்ரும் அத்தியாயத்து மூன்ரும் பாதத்து மூன் ரும் சூத்திரத்துக்கு ஸ்ரீரீலகண்டசிவாசாரியர் எழுதிய பாஷ்யத்துக்குத் தீபமாய் நின்ற ஸ்ரீ அப்பயதிக்ஷிதர் கடாவிடைகளோடு முடித்துக் காட்டிய சிவார்க்கமணிதிபிகையும் பஸ்மவாதாவளியுமே பிரமாணம்.

147. சிரோவிரதம் விரஜாதீகைக்யை உணர்த்து மென்பதற்குப் பிரமாணம் என்னே?

ஸ்ரொவுக்கிஓ வூாகல் கு உவகிஷத்னை வெஷ்கீ வா ஜாத்ஷா வுராகெயல் வாவ் காலி கி பேராவல் கு விக்கு யக்கா விதியி பிதில் கு விக்கு கு விக்கு விதில் கு விதில் வி

''உபரிடதங்களிலே இர்தப் பாசுபதவிரதம் சிரோவிரதம் என்று கூறப் படும்; இது பாபத்தைப் போக்கவல்ல வைதிக விரஜாதீகைஷயாகும்; சிவாகமங்களிலே இது மர்திரசம்ஸ்காரதிகைத எனப்படும்'' என்றும் ஸ்கார்தபுராண சனற்குமாரசங்கிதையைச் சார்ந்த காளிகாகண்ட மூப்பத் திரண்டாம் அத்தியாய ஐர்தாம் ஆரும் சுலோகங்களே பிரமாணம்.

148. சிவாகமங்களில் யாண்டாயினும் இப்பாசுபதவிரதம் கூறப்படிகின்றதா? ஆம்.

ഇട്-0 ലുപല്ല ഇത്ര തംബി

'' பாசவீமோசனஞ் செய்யும் அக்கினியினின் அபெறப்பட்ட விபூதி'' என அனலாகமத்திற் கூறப்பட்டது.

149. ஆதலின் ஈசகோர இஉபரிடதங்களிற் கூறப்படும் பிரடிபாவனே எவ் வுபாசனே எனப்படும்?

அத்தியாசிரமபாவணே எனப்படும்,

# ் வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

#F

150. அத்தியாசொமம் என்றதற்குப் பாமஹம்சசந்நியாசு எனவும், சுரோவிர தம் என்றதற்கு அக்கினிதாரணம் எனவும் சங்கராசாரியர் பொருள்கொண்டவாற கொண்டால் என்னே ?

உத்ஹாஸவு¬மாணாஜா௦ வெடி௦ஸஃ¬வவுா௦ஹயெக்! விதைகுஜாரு¬தா தெடிொஃாஃய௦ வுஹரிஷிதி|| (மகா. ஆதி. 1. 264, 265)

"வேதத்தை இதிகாசபுராண வாயிலாகப் பொருட்படுத்தாக; (அங்ஙனஞ் செய்யாத) சிற்றறிவுடையாஞெருவன் தன்னேக் கொன்றுளிடுவனென வேதம் அஞ்சுகின்றது'' என்று மகாபாரதத்திற் கூறப்பட்டமையான், இதி காசபுராணத்தைத் தழுவாது அவர் எழுதிய பொருள் ஒவ்வாது.

151. இராமா நஜாசாரியர் சங்கராசாரியர் ஸ்ரீநீலகண்ட சிவாசாரியர் என்னும் மூவருள் எவர் முற்பட்டவர் ?

ஞீ நீலகண்டசிவாசாரியரே இம்மூவருள்ளும் முற்பட்டவர், அவர்க்குப் பிற்பட்டவர் சங்கராசாரியர், அவர்க்குப் பிற்பட்டவர் இராமா துஜாசாரியர் என்க.

152. சங்கராசாரியருக்கு முற்பட்டவர் ஸ்ரீநீலகண்டசிவாசாரியர் என்ப தற்குப் பிரமாணம் என்னே?

சுவாத்துவித சைவபாடியத் தமிழ் மொழிபெயர்ப்பின் முதற்கட் போர்த 12-ஆம் பக்கர்தொடுத்து 16-ஆம் பக்கம் வரையும் எழுதப்பட்ட பிரமாணம் பார்க்க.

153. பாவின எத்தின வகைப்படும்?

இர்திரத்தியும்ரர் கூர்மராம் நாராயணரை நோக்கி, "சுவாமீ! மூவித பாவ ணேயையும் எனக்கு அருளுக" என்ற வேண்ட, நாராயணர் "முதலாவது பாவனே என் விஷயம் (சகுணவிஷயம்), இரண்டாவது பாவனே அவ்வியக் தம் (ரிர்க்குணம்) பற்றியது, மூன்ரூவது பாவனே முக்குணங்களேக் கடர்த பிராமிபாவனே, இம்மூன்று பாவனேகளுள் ஒன்றை அறிஞன் பாவிக்க; அசக்தன் (சகுணபாவனேயாகிய) முதலாவது பாவனேயையே ஆசிரயிக்க என வைதிகசுருதி கூறிற்று" என்று கூறினர். (கூர். பூர். 1)

154. ஈண்டுக் கூர்மராசிய நாராயணர் சகுணபாவனே யாதென்று கூறினர்? சகுணபாவணே தமது விஷயம் என்றுர்.

FIE

155. சகுணபாவனே நாராயணர் ஒழிக்து மற்றியார்பாலதாகும்?

பிரம உருத்திரருடைய வழிபாடும் சகுணத்தின் பாலதாம். ''அசக்தன் உருத்திரரையும் நாராயணரையும் பிரமாவையும் ஒழிபடுக் ''

156. அசுசபாவனே (கிர்க்குனபாவன்) யாதா? வாாசுவா தான் வால் வூணைபாவன்) யாதா? கி தரா நல்கவேல் தெரா திரக்ஷானைவேல் வாடி ( னொ மூயு) - 4 க்ஸைல் யனி தில் விலை திரி திற்யதொ காயு) - 40 ஜ மல் வன்ற காராணல் மாலி கிற்யதொ காயு) - 40 ஜ மல் வின்ற காராணல் மாலி கிற்ய செ காயல் கிற்பில் கிற்று கிற்று கிற்று கிற்று கால் விலைவ் - 4 வி திற்று கிற்று கிற்று வில் - கிற்று கிற்று கிற்று கிற்று கிற்று வா கதிலா மலாவர் விற்று கிற்று கிற்று த கண்டு கீ - மொ மை காரானு கல்லி மற்று - 4 வி

" மூலப்பி பகிரு திக்கு (தமசுக்கு) மேலாயும், சோதியாயும், அக்ஷபமாயும், சச்சி தாநர்தமாயும், அவ்வியக்தமாயும், பரத்துக்குமேலதிபாமாயும், பர தத் துவமாயுமுள்ள து பிரமம்; அதின் ஐசுவரியம் விபூதி எனப்படும்; காரியம் உலகம்; காரணம் சுத்தமும் அக்ஷாமுமாகிய அவ்வியக்தம்; சர்வபூதங் களுக்கும் அர்தரியாமியாகிய பாமேசுவான் நான்; சிருட்டி திதி சங்கார கிருத்தியம் என்னுடையதாகும்; (குருவுபதேசத்தினலே) இவ்வாய்மையை உள்ளவா ற அறிர்து கன்மயோகத்தினுலே எக்காலமும் வழிபடுக" என்று கூர்மபுராணத்து முதலாம் அத்தியாயத்தில் இரண்டாவ துபாவணேயாகிய ரிர்க்குணுபாசணே கூறப்பட்டது. (கூர். பூர். 1)

157. இந்திர்க்குணேபாசனே மற்றெப்பெயர்களாற் கூறப்படும்?

ை அக்ஷாபாவணயெனவும், நிர்ப்பீஜயோகமெனவும், அபாவயோகமென வும், சாங்கியயோகமெனவும், அவ்வியக்தபாவணயெனவும், கர்மயோக மெனவும் படும்.

158. இதுதான் மாயாவாதிகளுடைய கிர்க்குணேபாசின என்ற வேற பிரமாணங்களால் திருடீகாரஞ்செய்க?

வுகரை வாது அறு வாது அறு வாது .

# வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

« விக்ற்பம் ஒழிர்த தத்துவமே பர**ம்** எனப்படும் " எனவும்,

மிவாயவாக்ஜா ூவா வாகொயலுக் வூவக்கடு!

'' ஆன்மா பரமைசுவரிய பூருவமாகத் தனது ரூபத்தை'' எனவும் சைவ புராண கைலாசசங்கிதையினும்,

"போக்தாவும் அக்ஷாமும் புத்தமுமாயுள்ள சாட்சியை அறிஞர்கள் பேர கெருதிக்கு மேலுளதாகச் சொல்லுகின்றூர்; இவ்வான்மா தனியாயும், சுவச்சமாயும், சுத்தமாயும், சூட்சுமமாயும், சர்வார்தரியாமியாயும், சின் மாத்திரமாயும், தமசுக்கு மேலாயும் உள்ளது'' எனக் கூர்மபுராணத்துச் சாங்கியயோகம் உரைத்த அத்தியாயத்தினும்,

வைக்கொது தர்வு நாலை ூக்கொ யசாவர்காமதை கு தா கசானமர்கிரதி தி

" அகம் என்னும் பதத்தினுற் குறிக்கப்பட்ட ஆன்மா மணிகளின் நூல் போலத் தொடர்ச்சியாய்ச் சர்வசரீரங்களுக்குள்ளிருந்து நியாமகனுய்ப் பிர காசிக்குங்கால் அந்தரியாமி எனப்படுவன் '' எனச் சர்வசாரோபகிடதத்தி னும்,

சுஹலே ஹிரு ஆர சுஹலே ஹுஹலை ஷா சுஹலே ஹி நி தரா தா சுஹலே ஹி த சுவாலீ | சுஹலே ஹி நி தரா தா சுஹலே ஹி த சுவாலீ | சுஹலே எ து பி தாறையை விகியா ஸ் தாஸ் நி

" நானே சுத்தாத்துமா, நானே எப்போதும் நான், நான்தான் நீச்தியாத் துமா, நான்தான் சற்பான், நான்தான் அர்தரியாமி, நானே பரமேசுவரன் என இர்தப் பிரகாரம் (ரிருபசரிதமாய்) எக்காலமும் பாவிக்க'' என ரிபு தேதயினுங் கூறப்படலான், மேலே (156-ஆம்) இலக்கத்துக் குறித்த பாவணே நிர்க்குணேபாசணேயே என வலியுறைத்தப்பட்டது. (சிவரகசியம், அம்சம் 6, அத்தியாயம். 46)

159. மூன்று வது பாவீன யாத?

சுதீ காவு தராத்ஷுவைமையி வூல்வொமிலுரி குமை ந ஸாலுலைவுக்கூசாணி வால் வொரி லாலிர் கல் சூ தீ நி தா நீஙி கூற வா திரே வாவிலை ஐ தக !

F'Sn

FOT

லைப்பாவி வாவாட தையிட விட்கழ்துக் பிறி குடில் குட கவாய வாதல் காவாட தனிடல் கிட்கழ்துக்கு விடில் குடில் குடில் குடில் குடில் குடில் குடில் குடில் குடில் குடில் குட

" புத்திரா தியரிடத்துள்ள பற்றை அறுத்து நிர்த்துவந்துவனும், நிஷ்பரிக் கிரகனும், சர்வகன் மங்களுமொழிர்து மிக்க வைராக்கியமுடையனும், பரமை சுவரியம் பூண்டவன் பாசுபதயோகரெறியானே, ஆன்மாவிலே (அருட்) பரா சத்தியோடு பரமான்மாவாகிய சிவபிராணக் கண்டு, பின்னர்த் தனக்குப் பரமான்மாவாயுள்ளவரிலே உலகம் எல்லாம் இருப்பனவாகரோக்கி, இங் ஙனம் அக்ஷாபாவணே பூருவமாக (நிர்க்குணேபாசணே வாயிலாக) எய்தும் இந்த இது தியாகிய பிராமிபாவணேயை அடைதலாம் பரமயோகத்தினை ஏகராகிய சிவபோனைக் காண்கின்றுன்'' எனக் கூர்மபுராணம் மூன்றுவது பாவணேயை விதர்து கூறிற்று. (கூர். பூர். 1)

160. பராசத்தியோகெடிய இப்பாவின மற்றெவ்வாறு திருடீகாரஞ் செய் யப்படும் ?

" சிரௌதஸ்மார்த்தக் கிரியையினைவது, புதல்வணேயுடைமையினைவது, பொருளுடைமையினைவது, அப்போமவித்தை கிட்டாது; பின் இம்மூன் றையும் பரித்தியாகஞ் செய்தலிறை சிவத்துவம் அடைந்தார் பெரியோர்'' \_நகஜீ-ணோ நூறியா மநொதராதெ நொகெ சு?ரதகுலா நமுு? என உமையாரோடு கூடிய சிவரைது பாவணே உரைக்கும் அத்தியாசிரம

கைவல்லியோபகிடதம் கூறமாற்முனும், '' அரேக சென்மங்களிலே முற் றிய வைதிக ஸ்மார்த்த கருமங்கஃஎயுடையராய் அதனுற் பற்றற்றவராய் அறிவுடையராய் எய்தினேர்க்கே சுவபிரான் அருள்பாலிக்கின்றுர் ''

கடைக்ஜாவிலா நாட ரொ**சனா து⊀ா ந**ுவத்கி நாடு வி**ரக்கா** நாடி வர்வாலா நாடி வர்வீடி தி ஹோரி∦

எனப் பாசுபதயோகம் கூறமிடத்து, வாயுசம்மிதை கூறமாற்குனும் உணர்க. (சை. வா. Pt. 11. 8: 29) '' ஆன்மாகில் ஆன்மாவை'' என்ற விடத்து, ஏழாம் வேற்றுமையில் கின்ற '' ஆன்மா'' சிவான்மாளின்மேலும், இரண்டாம் வேற்றுமையில் கின்ற ஆன்மா (சிற்சத்தியோடியைக்க) பரமான் மாவின் மேலுமாயிற்று;

மிவமத் ஸீரயொ நீ வாரோதெதறு சாஹு காடு "சிவமும் சத்தியும் இசைர்ததே பரமான்மா என நிச்சமிக்கப்படும்" என் அம், (சை. கை. 10: 134)

வொச்சு, ஜி. திவிருஸ்ல வை ஆரா நகிரயா ஆக்டு ஸா சஞ்டில் தக் ஸ்லாவாயல் சூதா வரிசி தி சக்டி

# ்வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

म्भ

"சைதன்னியம் என்பது சர்வஞ்ஞத்துவ சர்வகர்த்திருத்துவமாகிய சுவாதர்தி ரியம்; அதனே எவர் இயல்பாகவுடையரோ அவர் ஆன்மா எனக் கூறப்பட்ட னர் '' என்றும் தைலாசசங்கிதை கூறுதலானும், (சை. கை. 10: 126)

" சந்தீரனும் சந்திரிகையும் போலச் சிவனர்க்கும் சத்தியார்க்கும் பேதம் இல்லே; சந்திரிகையின்றிச் சந்திரன் பேசாசியாத துபோலச் சிவனர் சத்தி யைவிட்டு விளங்கார்; கிரணத்தை விட்டுச் சூரியன் இல்லயாமா அபோலச் சத்திக்கும் சத்திமாஞுகிய சிவபோனுக்கும் பாஸ்பரம் அபேகூலா ஸ்திதி உளது; பராசத்தியார் சிவனர்க்குச் சமவாயசம்பந்தத்தோடுற்றனர்; அக் கினியும் சூடும்போலப் பராசத்தியும் பரமான்மாவும் குணகுணித்தன்மை யினர்" என் அவாயுசங்கிதை கூறலானும் (சை. வா. Pt. 11. 5: 9—12); (சி. க. பா. 1. 2. 1),

கூடைக்கில் கொடியா குக்கில குடியா குக்கில குடியா குக்கில காறிக்கு செக்கிய காறிக்கு காறி

என்னும் கடவல்லி சுவேதாசுவதா அதர்வகிரோபகிடதங்களிலே காணப் படும் மர்திரத்துக்கு வேதவியாசர் "பராசத்தியோடுகூடச் சிவத்தைச் சிர் தையிற் காண்கின்றவர்க்கு ரித்தியமாகிய பேரின்பம், மற்றேர்க்கின்றும்'' (ச. 5: 12, 13; சுவே. 6. 12; சி. 5)

கஸாக ஸ்ஹகயார <del>க</del>ுரஹர்சி **ப**ருகியெமிவடு

க்க்டி மாயித்கா குறை சுது கியி கியி கு

என் அவாயுசங்கிதாவுபப்பிருங்கணம் கூறினமையானும், மூன்ருவது பாவ ணேப்பொருள் அருட் பராசத்தியோடுகூடிய சிவபாவணேயில் முற்றியதென வலியு அத்தப்படும். (சை. வா. Pt. 11. 8: 20)

161. இம்மூன்ற பாவீனயும் மற்றெவ்வாற கூறப்படும்?

அவை முறையே பௌதிகயோகம், சாங்கியயோகம், அத்தியாசிரம யோகம் என்று கூறப்படும்.

PH

162. இங்ஙனம் மூவகைப்படுத்தக் கூறதற்கட் பிரமாணம் என்னே? யொடு அதிவியொஜெயொ ஹை கிகஹால் வாவ வ கரு தீயொ தராரு ஜீ வெரா கொயொ நீ த தூ பேரிர கீ வரயீா ஹா வ நா வ - ூவெ - லொலி வநா வ நா ப கரு தீயெ வா கிலா வெராகுகா ஹா வ நா வார ஜொ ரீ !!

" போகியாவான் பௌதிகயோகியும், சாங்கியயோகியும், அத்தியாசிரமயோகி யும் என மூவகைப்படுவன் என் அம், (கூர் மபுராணத்து முதலாம் அத்தியா யத்தில் உபதேசிக்கப்பட்ட) ஈாராயண விஷயமாகிய முதலாவது பாவணே பௌதிகயோகம் என் அம், அவ்வியக்த (அக்ஷா) பாவண சாங்கியயோகம் (ரிர்க்குணயோகம்) என் அம், மூன்மூவதாகிய இஅதிப் பிராமிபாவணே (பர மேசுவரபாவணே) அத்தியாசிரமயோகம்'' என் அம் கூறிய கூர்மபுராண இரண்டாம் அத்தியாயசுலோகங்களே பிரமாணம்.

163. சாங்கியம் என்பது நிர்ச்சுவாசாங்கியத்தின் மேலதேயாக, நிர்க்குணே பாசனே எனப் பொருள்கோடற்கட் பிரமாணம் என்னே?

''சாங்கியம், போகம், பாஞ்சராத்திரம், வைதிகம், பாசுபதம் என்பன வெவ்வே*று* வகைப்பட்ட மதங்கள் ''

ஸால் வானரா து0வேசாஃ வாமுுவ கண்மா | ஜா நாநெதா கிறாஜஷெ விலி நா நா3 தா கிலெெ∥ (மகாபா. சார்திபருவம், 349: 63)

என மகாபாரதத்திலே கூறப்பட்ட சாங்கியம் கிரீச்சுவரசாங்கியமேயாக, "சாங்கியம் வேதாந்தவிசாரம், யோகம் கிர்க்குணப் பிரமோபாசனே"

வாoவூo நா? வெசானவி வாரி யொ நானி கo கிறு-கன வரஹொடாஸ நடி

என்ற சித்தார்தலேசசங்கிரகமும்,

கஜா நொவு கல வொகொ விஜா ந கொ சுவறுகி! விஜா நல கீஜ் 4 வை வூரு நல கிவி கவு குடிவியுமு! கஜா நீத் கர தவ கல் விஜா ந சி தி தாத கழு! வா த உல் கழி கல வாலவுல வாஷி கல ஜா நீு தூல் ! (கர், உத். உ.)

"அஞ்ஞானத்திறைலே உலகம் மூடுண்டது; அதனை் அறிவுமயங்குகின்றது; இந்த அறிவு ரிர்மலமும் சூக்குமமும் ரிர்விகற்பமும் அவ்வியயமுமாயுள் எது, இந்த அறிவை ஒழிந்து மற்றெல்லாம் அஞ்ஞானம்; இவ்வாற உங் களூக்குக் கூறப்பட்ட ரிர்க்குண்ஞானமே (சாங்கிய ஞானமே) உத்தமமான

## வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

50

ஞானம்'' என்று கூர்மபுராணத்து ஈசுரகேதைச்சாங்கியயோகாத்தியாயமும் கூறுதலே சாங்கியயோகம் கிரக்குணேபாசண்யின் மேற்றென்றமைக்குப் பிரமாணம். ஆகவே, மகாபாரதத்திற் கூறப்பட்ட சாங்கியம், யோகம், பாஞ்சராத்திரம், வைதிகம், பாசுபதம் என்னும் ஐர்தும் ஒன்றுக்கொன்று உயர்ச்சியுடையனவாம் என்றும், பாஞ்சராத்திரம் சகுணத்தின்பாலும், வைதிகம் நீர்க்குணேபாசண்யின்பாலும், பாசுபதம் அத்தியாசிரமபாவணே மின்பாலும் கின்றவாறு உணர்க. இதுபற்றியே, இலிங்கபுராணம் பாசுபத யோகத்தை மோக்ஷத்துக்கு வாய்ர்த அத்தியாசிரமம்

வாவ0வாருுவ\_த0யொ\_00 யொதெ\_ருயു -& 8\_நு\_தூடு சு.தராரு\_389் விழைய0 உதுயெகொலைதி த∥

என்ற சுறிற்ற (இலிங். உத். 55: 26, 27). சுர்மபுராணத்துப் பதினுரும் அத்தியாயத்திற் காபாலம், லாகுளம், வாமம், பைரவம் என்பவற்றேடு படிக்கப்பட்ட பாசுபதம் வைதிக பாசுபதத்தின் வேருகிய அவைதிகபாசு பதம் எனவும், " இரகசியத்தினும் இரகசியமாய்ச் சூட்சுமமாய் முக்தியின் பொருட்டு வேதசாரமாயுமுள்ள சிரேளதபாசுபதம் சிவலை ஆக்கப்பட் டிது எனவும், வேதாரபியாசத்தில் விருப்பமுடைய அறிஞன் பசுபதியாகிய சிவபிராணத் தியானிக்க எனவும், இந்தப் பாசுபதயோகம் முமூட்சுக்களாற் சேவிக்கற்பாலதொன்றும் எனவும், வேத விருத்தமாய்ச் சிவலை இயற்றப் பட்ட வாமம், பாசுபதம், சோமம், லாகுளம், பைவம் என்னும் வேத பாகிய சமயங்கள் முமூட்சுக்களாற் சேவிக்கப்பாலனவன்றும்"

மீஜீ-கேo ஹியாவூூவ\_கo ரொன\_கoவாருவ\_கo ரு உலு துஹாஜு ஹுக்ல ஸூச்சூo வெஷலாரo விசேசூக்குயு வெஷாலுர்ஹாகொவிலாம் லிருவெல வாஷவாருவகொவிலாம் ஹெவமீயொசுசுவில் காலாமீவை ராஜோண்ளெகெக்கலிம் கொடைநா நிகவு வெஷவாஷவிரு லாம்சுவேக்குப் கா நிகவு

எனவும் வைதிகபாசுபதம் அவைதிகபாசுயதம் என்னும் இரண்டும் கூர்ம புராணவுத்தரபாகத்து முப்பத்தெட்டாம் அத்தியாயத்திலே பிரித்து விளக் குப்பட்டன.

் 164. வைதிக பாசுபத விரதம் எவ்வியல்பிற்ற?

அதர்வகொசலே கூறப்பட்ட பாசுபதலிரதம் செத்திரா பௌர்ணமி மூதலியவாகக் குறிக்கப்பட்ட புண்ணியகாலங்களிலே கிவாலயமுதலிய

புண்ணியஸ் கானங்களிலே செய்யப்படல்வேண்டும். பௌர்ணேக்கு முற்பட்டி திபபோதசியில் முழூட்சுவானவன் ஸ்நானஞ் செய்து நித்தியகருமமுடித்தி; குருவை வழிபட்டுப் பூசித்து, வெள்ளேவஸ்திரம் தரித்து, விபூதியிட்டு, தர்ப் பையின்மீத கிழக்கு ரோக்கியேனும் வடக்குரோக்கி யேனுமிருந்து, கையி லே தருப்பைகொண்டு பிரானுயாமஞ்செய்து, சிவபிரான்யும் சிவபிராட்டி. யாரையும் மனசினுலே தியானித்து, சீவபரியர்தமேனும், பன்னிரு வருஷமே னும், ஆற வருஷமேனும், மூன்ற வருஷமேனும், ஒரு வருஷமேனும், ஆற மாசமேனும், மூன் அமாசமேனும், ஒரு மாசமேனும், பன்னிரு தினமேனும், ஆற தனமேனும், மூன்ற தனமேனும், ஒரு தனமேனும் இவ்விரதத்தை அநட்டிப்பதாகச் சங்கற்பித்து, ரெய் சமித்து அன்னம் என்பவைகொண்டு மூலமர்திரமுச்சரித்து ஆகுதி செய்து, அதன்பின்னர்ப் பஞ்சபூத முதல் நாத தத்துவார்தம் வரையுமுள்ள தத்துவங்கள் என் சரீரத்திலே சுத்தமாகுக என விரஜாமந்திரங்களினுல் ஒமித்து, கையிற்கோமயத்தை எடுத்துப் பிண் டஞ் செய்த, அதனே அபிமர்திரித்து, அக்கினியில் வைத்து, தான் அவி சுண்டு, அதவே ஒர்தினம் காத்து, சதுர்த்தசி காலயின் முதற்றினத்திற் செய்தமை போலச் செய்து, கிராகாரஞய் அத்தினத்தைக் கழித்து, பின் னர்ப் பூரணேயிற் கிரியைகளேமுடித்து, ஒமத்தின் இறுதியிலே உருத்திராக் கினியை ஒடுக்கி, விபூதியைச் சாவதானமாயெடுத்து, சடையுடையனுயே அம், முண்டி தனையேனும், ஏகசடையுடையனுமேனும் ஸ்ரானஞ் செய்து, இலச்சை ஒழிர்தவனுயின் திகம்பானுயேனும், காஷாயவஸ்திரம் தரித்தவனு யேனும், சர்மாம்பரமுடையனுமேனும், கர்தை வஸ்திரமுடையனுமேனும், ஒற்றை வஸ்திரமுடையனுமேனும், வற்கஃயுடையனுமேனும், தண்டமுடை யனுயேனும், மேகஃவுடையனுயோகி, பாதசுத்திசெய்து, ஆசமித்து, சகளீகரணஞ்செய்து, விரசாக்கினியிலுண்டாகிய விபூதியை "அக்கிகிரி தி பஸ்ம'' என்றற் ரெடக்கத்த ஆறு அதர்வண மர்திறங்கொண்டு தன் அங் கங்களிற் பூசி, பின் பாதாதி கேசார்தம் பூசி, பின்னர்க் கிரமமாக விபூதியை எடுத்துப் பிரணவத்தையேனும் சிவபஞ்சாக்கரத்தையேனும் உரைத்துச் சர்வாங்கோத்தூளனஞ் செய்து, அதன்பின்னர்த் '' திரியாயுஷம்'' என்றற் ரொடக்கத்த மர்திரத்தை உச்சரித்துத் திரிபுண்டாத்தை இட்டு, சிவபா வனேயுற்றச் சிவயோகம் புரிந்து, சிவலிங்கார்ச்சனே செய்க; விதிப்படி அங் ஙனம் மகாதேவரை அர்ச்சித்து, செபித்து, பின்னர்க் குருவையும் விரதி களேயும் பூசித்து, சிவபத்தர்முதலாயினேரையும் தீனர்களேயும் போசனுதி களினலே திருப்திசெய்வித்த, தான் பலமூலங்களேயேனும் பாஃயெனும் உண்க; இன்றேல் பிச்சையெடுத்து ஒர் போது நத்தத்திலே போசனஞ் செய்த, எப்பொழுதும் வெறந்தரையிற் படுக்கப் பயில்க; இன்றேல் வீபூதி யிற் படுக்க ; இன்றேல் திருண்த்திலேனும், கர்தைத்துணியிலேனும், மான்,

ருக

# ை வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

62

ேருல்லேனும் படுக்க. இவற்றின் விரிவை யெல்லாம் சிவபுராண வாயுசம் மிதை பூர்வபாகத்து இருபத்தொன்பதாம் அத்தியாயத்திற் காண்க.

165. இர்த விரதம் (தீனசு) யாரால் அதுஷ்டிக்கப்பட்ட த? "பசுவின் பாசத்தை நீக்கும்பொருட்டு இருடிகளால் (இர்தத் தீனசுஷ) அநட்டிக்கப்பட்டது; விஷ்ணு, பிரமா, தேவர்கள், மார்க்கண்டேயர், ததிரி, துருவாசர், கௌதமர், ஜாபாலர், ஆதர்வணர், காத்தியாயனர், ததிரி, துருவாசர், கௌதமர், ஜாபாலர், ஆதர்வணர், காத்தியாயனர், அதத்தியர், ஸ்கர்தர், கணபதி, பிருங்கி முதலியோராலும் அதுஷ்டிக்கப் பட்டது, தண்டகாரணியத்திலே இராமர் அகத்தியராலும், கிருஷ்ணர் உபமன்னியுவாலும் விரஜாதீசைஷ எனப்படும் பாசுபத்தீகைஷ செயப் பெற்குர்; எவன் பாசுபதவிரதமுற்றுச் சிவபெருமானப் பூசிக்கின்றுனே, அவன் அந்த ஐர்மத்திற்றுனே சிவஞானியாய் முத்தியடைகின்றுன்"

**என ஸ்**ீஸ்காந்தபுராணசனற்குமாரசங்கிதையைச் சார்ந்த காளிகாகண்டம் கூ*று*கின்ற*து*.

166. தண்டகாரணியத்தில் அகத்தியர் இராமருக்குத் தீகைடி புரிர்தமை எவ்வாற?

"அகத்தியர் இராமரை நோக்கி, பேமனிஷ்ணு இந்திராதியராற் செயிக்க வியலாத மகாவரப்பிரசாதமுடைய இராவணனேச் சிவபெருமானருளின்றி, நீ எவ்வாறு யுத்தத்திற் செயிப்பாய்? ஆகலின், நீ யான் உபதேசிக்கும் விர ஜாதீகைஷபெற்று, மானிடனுகிய நீ திவ்பதேதோரூபமடைந்து, பின்னர்ச் சத்துருந்களேச் சங்கரித்துச் சகல போகங்களோடும் பூமண்டலத்திருந்து பரிபாலனஞ் செய்து, சிவசாயுச்சியமடைவை என்று கூற, இராமர் மிகவும் மகிழ்ந்து அகத்தியரைப் பணிந்து துதித்து, அம்முனிவரை நோக்கி "முனி வுரே, நான் எண்ணிய எண்ணம் கைகூடப்பெற்றேன்; சமூத்திரநீரையெல் லாம் கையிலடக்கிய நீஷிர் அடியேற்கனுக்கிரகஞ் செய்யின், அடியேன் அடைவதற்கு அசாத்தியமாவது யாது? ஆகலின் அன்புகூர்ந்து விரதா

#### PAGE NO- 53 TO 56 MISSING IN ORIGINAL

175. பின் ஞானபாதம் எதனுற் பேசப்படும் ? .

இரௌரவாகமத்துச் சிவஞானபோத சர்வஞ்ஞானுத்தர தேவியாமத. முதலிய சைவ சித்தாந்த சாஸ்திரங்களினுற் கூறிமுடிக்கப்படும்.

176. உபரிடதங்கள் யோகபரியந்தம் கூறி ஞானபாதம் கூறவில்ல என் பதற்குப் பிரமாணம் என்னே என்பதை விளக்கிக் காட்டுக ?

(1) உபகிடதங்கள் தியானயோகம் எனப்படும் யோகபரியந்தம் உரைக்கின்றமையான் ஞானபாதஞ் சைவசித்தாந்தத்திறை கூறக்கிடந்தது.

(II) சரியை கிரியை யோகம் ஞானம் என்பவற்றட் பாசுபதயோ கத்தை உபகிடதங்கள் விதந்து கூறமென்றமையானும், அந்த யோகத்து க்குப் பயன் பிரமலோசுமாகிய சிவலோகமென்று முக்கியோபரிடதங்க ளெல்லாம் யாண்டுங் கூறுதலானும், ஞானபாதம் சைவ சித்தாந்தத்தினுற் கூறக்கிடந்தது.

(III) சிரவண மனன நிதித்தியாசன சமாதி என்னும் நான்கனுள்ளே சமாதி கூறு து பிருகதாரணியோபநிடதம்

ரொ\_கலொ உதவொ கித் உராவிகவுஃ (பிரு. 4. 4. 5) நிதித்தியாசனத்தில் முற்றி நின்றமையானம், சமாதி சைவசித்தார்தத்தி⊚ற் சுறக்கிடர்த*து.* 

(IV) உபகிடதங்களுள்ளே சுறந்ததெனக் கூறப்படும் மாண்டேக்கி போபகிடதம் சாக்கிரம் சொப்பனம் சுழுத்தி என்னும் மூன்றுக்கும் மேலாகப் பிரணவப் பொருளாகிய சிவனைரத் துரியஙிலக்கண் வைத் துரைத்தமையான், அதன்மேற் போதரும் துரியாதீதம் சைவசித்தாந்தத்தி குற் கூறக்கிடந்தது.

(V) யாஞ்ஞவற்கியர்க்கும் கார்க்கிக்கும் இடையே நிகழ்ந்த சம் வாதத்தில் யாஞ்ஞவற்கியர் தகராகாச துரியநிலேக்கட் போதரும் பிரண வத்துக்குமேற் கூறவொட்டாது கார்க்கியைத் தடுத்து நின்றமையான் அதற்குமேலுள்ள அதிகாரவர்ச்சித சிவபோகநிலே சைவசித்தார்தத்திறை கூறக்கிடந்தது.

(VI) வொ zாுகை வை கா நூலா நு வை ஆனை விவ மிதா

(a) "அவன் சர்வஞ்ஞதையுடைய பிரமத்தின் ஆனக்தத்தோடு வேட்ட போகமணத்தையுக் தய்க்கின்றுன் ?' என் அ (தைத். 2.1) அம், ஜக்ஷ நீ, வ நூ88ாண8 ஷீலுவ கா யாதொ வ கா ஜா கிவிவு கா (b) "பெண்களோடாயி அம், யானங்களோடாயி அம், ஞாதிக டூட்அ வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

ளோடாபினும் எகைத்துக் கிரீடித்து ரமித்துச் சரிக்கின்ருன்?' என்று (சார். 8. 12. 5) அம்,

(C) காலு நீகாலா கூற நுலை ஹாக்டி காலை மனை பிரையு "தான் வேண்டிய போகங்களேயுடையனும் வேண்டிய வடிவங்களே அடை கின்றுன்" என்று (தைத். 3: 10. 5) னும்,

(d) தெஷாo வைவெ ஆு லொகெஷு காவோரொ வை தி
" அவர்களுக்கு எல்லாவுலகங்களினும் சுவதர்தொமுண்டு" என் ற (சார். 8.
4. 3) னுமாகப் பிரமானர்தத்தோடு வேட்ட போகங்கள் எய்துமென் ற சிவாகமங்களிலே சிவசாரூப்பியர்க்குக் கூறப்பட்டாற் போல, வைதிக பாசுபதயோகபாத முக்கியோபரிடதங்கள் கூறிதலானும், ஞானபாதம் சைவசித்தார்தத்திறை கூறக்கிடர்தது.

(VII) சிவபெருமான் சனகாதி முனீந்திர்களுக்குச் சைவசித்தாந்த நிலையை மிகு ாகசியத்தில் வைத்து உணர்த்தி நின்றூர் என்பதற்கு (111)

(சம்பவகாண்டம். 3: 51)

" (கைலாசத்திலே சிவபெருமான்) சனகர் முதலிய முனீந்திரர்களுக்குத் திரிபதார்த்தார்த்தங்களிஞலே சம்மிதமாயும் இரக்கியமாயுமுள்ள ஆகமாந் தம் என்னும் பெயர்த்தாகிய சித்தாந்தத்தைச் சொல்லிக்கொண்டிருந்தார் " என்று ஸ்காந்தபுராணம் சான்று கூறதலானும் உணர்க.

177. போக்குமீட்சி இல்லா முத்தி வேதார்த குத்திரத் தக்கு ஆதாரமாய் கின் த சுச்கோரதி முக்கிய உபசிடதங்களில் யாண்டாயினும் கூறப்படுகின் றதா ?

Dinto.

178. அங்ஙனமாயின், வேதார்த சூத்தா சங்காபாடியத்து 4.2.13. ல் ந தலா <sup>கூ</sup>ராணா உதோ?தை ெதெரவ ஸவேலியதொ

''அவனே விட்டுப் பிராணன்கள் உற்கிரபிப்பதில்லே; இங்கேதான் அவைகள் லயமா கின்றன'' என்று (பிரு. 5. 2. 11)லே கூறப்பட்டதாக உதகரிக்கப்பட்டிருக்கின்ற தாமாதலின், வித் துவானுக்குப் போக்குமீட்சி முத்தியிலே இல்லே என்று பெறப் பிகின்றதன்ரு, அதற்குச் சமாதானம் என்னே?

உப்படதமூலத்தில் (பிரு. 5. 2. 11) கதெதுவ ஸ2வ நீயகை 4 வாபுக்கள் இங்கே குழுமுகின்றன" என்ற கூறப்பட்டிருக்கின்றதேயன்றி லயமடைவதாகக் கூறப்படவில்லே; இர்த மூலச்சுருதி ஏகான்மவாதாசாரிய .ராற் றீரிவுபடுத்தி உரைக்சப்பட்டதாதலின், அது தவரும். அஃதன்றி அது

அவித்துவான் விஷயமுமாம் என்னும் இவ்வுண்மையும் பிறவும் (எமத) பிரமகுத்திர சிவாத்துவித சைவபாடியத் தமிழ் மொழிபெயர்ப்பின் உப ரிடத உபக்கிரமணிகை 291-ஆம் இலக்கர் தொடுத்து 317-ஆம் இலக்கம் வரையும், பிரமசூத்திர உபக்கிரமணிகை 438-ஆம் இலக்கர் தொடுத்து 454-ஆம் இலக்கம் வரையும் விளக்கப்பட்டிருத்தல் காண்க.

ருக

179. ஞானி எக்தெக்த இடத்தில் இறக்கின்றுனே அக்தக்த இடத்தில் லய மடைகின்றுன் என்று யாண்டாயினும் கூறப்படவில்லயா?

இங்ஙனம் லயமடைவதாகக் சூறம் வாக்கியம் முக்கியோபகிடதங்களில் இல்லே. சைவபுராண வாயுசங்கிதை உத்தரபாகத்திலே உபமன்னியுமுனிவர் கிருஷ்ணராகிய தமக்குச் சரியைகிரியாயோகங்களோடு உபதேசித்த சைவ சித்தாந்த ஞானபாதமானது தம்மால் அர்ச்சுனர்க்கு உத்தரகேதையில் உபதேசிக்கப்பட்டதேயாக, ஆண்டு ஞானபாதத்து ஞானிக்குக் கூறப்பட்ட போக்குமீட்சியில்லா முத்தியை உணர்த்தும் (உத்தரகேதை 2.8) ஆம் சுலோகத்தைக் காஞ்சீபுரத்து உபரிடதப்பிரமம் எனப்படும் ஒர் ஸர்கியாசி பெயர்த்துச் சைவ சித்தாந்த ஞானபாதத்தை அடுத்து, (முக்கியோபரிட தங்களெல்லாம் கோஷிக்குமாற) புராவர்த்திகொடாத பேசுலோகத்திலே (சிவலோகத்திலே) கிறத்தும் வைதிகபாசுபதயோகத்தினும் தாழ்ந்ததாய், புராவர்த்தி கொடுப்பதாய், வியாசரால் முக்கியமைனப் பொருட்படுத்தப் படாததாய், வேதாந்த சூத்திரத்தைக்கு ஆதாரமிலாததாய் உள்ள ஒர் மாயா வாதபைங்கலோபரிடதத்தில் இறக்கி இயைத்துரைத்த சுலோகத்தைக் கண்டு தங்களுக்குப் போக்குமீட்சியில்லா முத்தி எய்தியதாமென மாயா வாதிகள் கூறதல் சொப்பனப் பிதற்றுமன மறுத்த.

180. நான்காம் பாதமாகிய நூனபாத சைவசித்தாந்த நெறியின்கண்ணே கிற்பவனுக்கு ஞானயோகத்தையே முடிந்த முடிவாகக் கூறும் சிவாத்துவித ஸ்ரீரீல கண்டபாஷ்யம் உரித்தாயவாறு எங்ஙனம் ?

ஞானி ஞானத்தோட யோகம் கிரிபை சரியை என்பவற்றக்கும் உரியன் எனக்கொண்டு "ஞானயோகக் கிரியா சரியைகாலு நாதன்றன் பணிஞானி நாலினுக்குமுரியன் " என்று கூறப்பட்டமையால் உணர்க. இது பற்றியன்றே, வாயுசங்கிதை சைவசுத்தார்தத்தோடு அடுத்துச் கிரௌத பாசுபதத்தை நிறுத்தி

ெரைவைறிலானாை பாச்கத்தினரும் பாசுபதசைவரும்" என்ற கூறிய தூடமாம் என்க. (சை. வா. Pt. 11. 25: 177)

181. தரியப்போண வயோகத் துக்கு மேற்போக்க ஞானதரிசன முதலிய பதி னெட்டையும் தனித்தனி சிரூபிணஞ் செய்க ?

# வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

# க. ஞானதரிசனம்.

(1) அறிர்தறிர்து வர்த வவதாங்க டோ அஞ் செறிர்தறிர்து கின்றதெது தேரிற்— பிறிர்ததனே கின்றதறி யாம னிகழ்த்தியது ரீக்கியுண .யின்றழிய வைத்ததரு எென்.

Jin O

(2) அர்த வருளுனக்கிங் காதாரமா யல்லி னிர்து வெனவெறித்திட் டேகமாய்—முர்தி யுணயுனக்குத் தான்விளக்கி போவர் துணர்த்துர் தணியுனக்குக் காட்டுமே தான்.

(3) எல்லாம்பொய் யென்றிங் கிருந்தேனு நான்ன்றே நல்லா பெணேயறிந்தே னைன்றே—சொல்லாடு நான்பிரம மன்றி நடுவே யுணர்த்துதற்கு வான்பிரம முள்ளதோ மற்று.

- (4) அன் அமுத லின்றளவு மண்ணலறி விப்பதன்றி யின்றறிவே ஞனென் றியம்புவதெ—னென் அ மவத்தை தனிலுணர்த்தி யாங்கருத்தி யின்றித் தவத்தி லுணர்த்தினரார் தான்.
  - (5) உன்னறிவு நீயே யுணர்வையே யாமாகி லிர்நெடுநாட் பாசத் தியையாயே—யுன்னறிவை நீங்கா வறிவாகி நீரு மிரதமும்போ லாங்கா ணரனு ரருள்.
  - (6) உன்னறிவுக் சூள்ளே யுணர்வா பொழியாத தன்னறிவு தானுனக்குத் தாரகமாய்ப்—பின்னமற வொன்று யொழியாம லுள்ளடங்கி யுள்ளபடி நின்று லதுவாவை நீ.
  - (7) இச்சை யுயிர்க்கிரங்கன் ஞான மிசைந் துணர்த்தல் வைச்ச கிரியை வயநடத்த—னிச்சயமாஞ் சத்தியிவை மூன்றின்யுர் தந்ததொரு சத்திகாண் முத்தனே பார்நீ முய்ன்ற.

 உ. பராதரிசனம்.
 (8) கிரீயையறி விச்சை கிளர்ந்தசத்தி யேதோ பெரியபரா சத்தியெனப் பேசாய்—தெரியிலதில்

காரு மறியா வகண்டபரி பூரணமர்ய்ப் பேரறிவாய் நிற்கும் பெற.

- (9) அர்த வறிவு மறிவன்றே விப்போது தர்த வறிவுமது தானன்றே—வர்த வறிவிற் கிளேத்ததுகா ணவ்வறிவிங் கேதேல நிறைவிற் கிளேப்பற்ற ரேர்.
- (10) அறிவார்க் கறிவித்திங் கல்லாத தாகா வறிவாய் விகற்ப மறியா—வறிவேகாண் கண்பெற்றூர் கண்ட கதிரொளிபோற் கண்டதீன விண்பற்றுய் நில்லதிலே மேல்.

**டூ. பராவியாப்தி.** 

(11) விண்ணிற்.கதரோன் விளங்கி விரிர்த துபோற் கண்ணிற் கதிரோன் கலர்த துபோ— னண்ணிப் பரைகிறைவி னீயும் பதிவையே யாகி அரையிறர்திட் டொன்றுவை யுற்று.

> ச. பராயோகம். ரு. பராபோகம்.

(12) விண்ணில் விகற்பமற மேவியகா னின்ற துபோ னண்ணும் பரையதனி னண்ணியே—யெண்ணிறர் து நீருறங்குர் தன்மையோ னிற்கைபரை யோகமதிற் சீருறலே போகமெனச் செப்பு.

சு. சுத்தபராயோகம்.

(13) நீங்காத பேரறிவு நீங்காமற் கண்டநீ நீங்காம னின்றபடி நீன்றதனி—னீங்காம னின் அவிட லன்றேதா னின்மலன்றன் பேரறிவி லொன் அபட லென்னு முரை.

எ. சுத்தபராபோகம்.

(14) எத்திசையு மொன்ரு மிறையறிவி லேயழுர்தல் சுத்தபர போகமெனச் சொல்லுமே— ரித்தமறை யத்தன்மை கண்டாலது முத்தி சாக்கிரமாஞ் சுத்த மயலறவே தேர். STA

(21)

### வை திக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

அ. சாக்கிரா தீதம். வில கா

(15) நின்ற வறிவறிவை நீங்காமை சாக்கிரமா மன்றி யவிழ்த லதீதமாஞ்—சென்றறிவி னீங்காமை நின்று நெடிதுதுயில் கொள்ளவே வாங்கா தறிவாய் வர.

512

- (16) இவ்வறிவு கண்டா லிருடீருஞ் சாக்கிரமா மவ்வறிவு காணு ததீதமா—மிவ்விரண்டும் பாராம னிற்றல் பரையி லதீதமா மாரா வறிவகன்ற தால்.
- (17) ஈசனறி வாகியெலா மின் று கழன்றகன் முய் பாசமிக வைத்ததனிற் பற்றுதே—கூசாம னேராக நீங்கியதினின்ற சுவடறவே வாராய் சிவமேல் வர.

#### க0. சுத்தாவஸ்தை.

(18) அறிவடையச் சென்றங் கதேமாய் நின்ற குறியிறந்திட் டென்றங் குறியா—நெறியேது சுத்தவத்தை மைந்தாவுன் ரெல்லேமல மில்லயில்லே யத்துடனே செல்வதது வாம்.

# கக். சுகளூபம்.

- (19) பைய விருர் தட்பதைப்பற்ற பின்னுனக்குத் தய்ய சுகப்பேரபை தோன் அமே—வையனே கண்டாய் சிவபூமி காட்சி யறக்கலர் து கொண்டாள்வன் கண்டாய் குறித்து.
- (20) விழுர்த வவதரத்தில் விஞ்சு சுகர்தா னெழுர்ததிது வெங்கே யிறைவா—மொழிர்தருளாய் மாமணியிற் சோதி மலர்ர்த பிரபைபோ லாமரன்றன் பாலே யது.

(21) தன்பமற்ற விர்தச் சுகப்பிரபை தன்னேயே யின்பசத்தி இயன்றறிக் யெப்**போ து**மன்புறவே

ST ID

கின்றதலே யாறி <mark>கிலா</mark>வு கிலாவும்போன் மன்ற றரமணக்து வாழ்,

(22) தேனர மின்பச் சிவவடிவ மிப்படியோ வாடைர் காணுத மன்னவனே—ஞான வி துவுமொரு சத்தி யிறைவர்க் சுதனை தைமுத்தி சொல்லா மினி.

- (23) இந்தச் சுகத்தி லினிநீ விழியாம லந்த வறிவி னயர்ந்ததுபோற்—ெருந்தமறப் போதா யிதுவே சுகாதிதம் பொய்யற்ரேர்க் காதார மான வருள்.
- (24) ஒன் அஞ் சுகவடிவுக் குள்ளான தம்பிரா னன்றி யொருபொருளு மாகாதே— நின்றழுந்திச் சொல்லரிய விந்தச் சுகத்துக் கதிதமாய் நில்லவன்று **டை**ம நில

கா. சிவப்பிராப்தி.

- (25) எல்லாங் கழன்ற விடமே சுவமென் ற சொல்லாடுவர் கழன்ற தூயோர்க—னல்லாய்கே னின்றபடி தானே கிலேயா கிலயதனி னின் றவிடு நோக கீ.
- (26) வானகத்தில் வானு மணத்தின் மணமும்போ லானசுகப் பேற்றி லழுர்தியது—தாஞகு மாண்டகுரு நாதா வடியேன் பெருவாழ்வை மீண்டுசொல வுண்டோ விதி.
- (27) கீயும் சிவமுமாய் கின்றுயோ கின்றிலேயோ வாயவடி யேனே வதிகார காயனே யொன்றன் றிரண்டன் றிரண்டொன்று தானன்று கின்றதொரு தன்மை கிலே.
- (28) சாற்றி லதற்குவமை தாடஃபொற் சன்மார்க்க வேற்று விதிபலவும் வேண்டாவே—போற்றரிய நித்தனே சுத்தனே நித்தியா னந்தனே யத்தனே முத்தனே மாங்கு.

# வைதிக சுத்தாத்**து**வித சைவ சித்தாந்த

. (29) அர்

Sr P

) அர்தச் சுகத்துக் க்தீத வவத்தையென்பர் பர்தமற்ற முத்திப் பயனறியா—ர்தோ பிரியாத வின்பப் பெருமாணப் பெற்று மறியாத வாதண்யா லாங்கு.

க்சு. பரமானந்ததரிசனம்.

- (30) நின்ற நிலேசிவமாய் நின்றுயே நின்மலனு மென்றும் பயனு யிருந்தானே—யன்றே யவனுக் கிதமே தவனுகி நின்ற நிலை தொடைக்கும் (88) விவனுக் கிதமே தினி.
- (32) பார்க்கரிய வீர்தப் பரமசுகர் தன்னேயே சேர்ப்பனுயிர்க் கென்றிறைவா செப்பினேயே—மாற்றரிய வானர்த மாருயிர்கட் கண்ண லருத்துவது தானெங்குப் பெற்றவா சாற்று.
- (33) பெற்றருந்தி யின்பம் பிறர்க்கு மருத்தினனே யுற்றபர மானந்த முள்ளதோ—மற்றிதுதா னென்று கேட்கி லிறையுருவ மானந்த மென்றுரைக்கு மாகம நா லின்று.
- (34) ஆனபா மானந்த மாகின்ற வெல்ஃலயே வூனமிலா வுண்மைதனி லொன் அபட—லீனமறத் தானு போது தணவா தெழுந்தசுக மானே யதுவா மதி.

## கரு. பரமானந்தயோகம்.

- (35) வினேர்தபர மானர்த வெள்ளர் தனிலே தினேர் து தினேர் தாடியதிற் றேன் கு-வினர் துன்னே நீர்போ லமிழ்த்தியதி னீர்கிழற்போற் ருன்கரந்து பார்போற் றரிப்பாகும் பார்.
- (36) பாராதேயர்தப் பரமசுகர் தன்னே ரோகத் தாணு நிழல்போலத்— தேராச்

சுபாவ மதுவாகத் தோன்றி மறையாதே யபாவமாய் நில்லா யதில்.

## கசு. பரமானந்தபோகம்.

- (37) கின்றபர மானர்த ரேரே யனுபவித்தில் கொன்றபட வுள்ளூருகி யோவாம—லென்று மதுவுண்ட வண்டேபோன் மாளாச் சுகத்தைப் புதிதுண் டிருர்துவிடிப் போது.
- (38) பருகத் தொலுயாப் பரபோகர் தன்னே யுருகியடி யேனருந்த ஆட்டுங்— குருவே யழியாத வின்ப மரனருந்தா னென்னும் வழியேது சொல்லீர் மகிழ்ந்து.
- (39) சர்க்கரைதா ஞர்க்குர் தருமிரத மவ்விரதஞ் சர்க்கரைதான் கொள்ளுமோ சாற்றுங்காற்—சர்க்கரைக்கின் றின்புருவ மன்றி பெழிலுருவம் வேறுண்டோ வின்புருவ மேபிறைக்கு மென்.
- (40) நர்வா ரிரதமது நாவருந்த லல்லாதிங் காவா விரத மறியுமோ—வோவாப் பரமசுக முன்பாற் பலிப்பதே யன்றிப் பரமசுகங் கொள்ளா பயன்.
  - (41) இந்தச் சுகமான்ம லாப மெனவறிநீ யந்தச் சுகமொழிந்திங் காராதே—யிந்தச் சுகமெலா மந்தச் சுகமாகி லுன்ற னகமெலா மானந்த மாம்,

கஎ. பரமானந்தா திக்கியம்.

(42) அண்ணலுமா னந்த மருளுமா னந்தமுயி ரெண்ணிலா வானந்த மெவ்வுலகும்—பண்ணி யளித்தழிப்பா ராகு மவர்களுமா னந்தங் களித்ததுவே யெப்போ துங் காண்.

(43) எங்குநிறைக் தானக்த மெல்லா மமிழ்த்திமிகப் பொங்கித் கரைபுரண்டு பூரணமா—யெங்கும் அவை வளேத்த வுலகுபிரும் வாய்த்த சுகமா மளத்திற் புகுக்தற்போ லாங்கு,

9

்வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

स्ता मा

(44) கண்டவிட மெல்லாங் கருணேக் கடலமுத மொண்டுகொள லாய்கிறைந்த முத்திதனேப்— பண்டே திருமா லயனறியாத் தேசிகஞர் பாதந் தருமா மடியேற்குந் தான்.

கஅ. பரமானந்தாவசசாயுச்சியசிவபோகம். 🤇

- (45) பரமபர மானந்தம் பார்கீழ்மேன் மற்று மரவம்வா ராதே யகலும்—புரணமா யாங்கே யமிழ்ந்தி யவசமா மானந்த நீங்கா ததுவாகி கில்.
- (46) உற்றபர மானர்தத் தொன்ரு யதிலுறங்கி முற்றுவதே முத்திமுடி வென்றுரைக்குங்—குற்றமிலா வைதிக சைவம் வழிறால் புராண மற்றுஞ் செய்வனறு லெல்லார் தெளி.

N. B.—வேதார்தசூத்திரத்துக்கு ஆதாரமாய்கின்ற ஈசகோாத உப கிடதங்களுள் ஒன்றுய், உத்தாதாபினியிறை றன்பொருள் அறியற்பால தாய்க்கிடர்த மாண்கேகீயோபரிடதத்திலே பிரதிபாதிக்கப்பட்ட (அமல) சாக்கிரமுதலிய நான்கு அவஸ்தைகளேயும் (ஐர்தாவதாகிய தரியாதித அவஸ்தையையும்) வேதசாரமும் உபப்பிருங்கணமுமாகிய கிவபுராணம்

(உபதேசகாண்டம். 84: 59,60)

(கேவல சகல) சுத்தாவஸ்தையிலே போர்த சாக்கிரம், சோப்பனம், சுமுத்தி, துரியம், துரியாதீதம் என் அசுப்பிக்க, அப்புராணத்தினுஞ் சிறர்து வேத சாரமாய் (வேதார்தத் தெளிவாய்), வேதமகோபப்பிருங்கணங்களாயுள்ள காமிகம், சுவாயம்புவம், பராக்கியை, சூக்குமமுதலிய ஆகமங்களினும், சிவா கமவிஷயமாயுள்ள ஞான தேக்ஷாப்பிரகாகிகையினும் கூறப்பட்ட சுத்தாவஸ் தைச் சாக்கிராதி நிலேகளில் ரௌரவாகம் சிவஞானபோதத்து இரண்டாம் ஐர்தாம் சூத்திரமுதலியவற்றுல் உணர்த்தப்படும் தத்துவகுபமுதலிய தச காரியங்களும் நிலேயு அவனவாம் என்.அம், இத் தசுகாரியங்களுள்ளே (பஞ்ச பூதப் பழிப்புமுதற் சைதன்னியதரி சனமீறுகிய பன்னிரு காரியங்களும்) ஞானதரிசன முதற் பரமானந்தாவசமி அதியாகிய பதினெட்டுக் காரியங்களு மாகச் சேர்ர்த முப்பதும் அடுங்குகிற்கும் என்.அம், இந்தச் சுத்தாவஸ்

தையின் அமலசாக்கிரமுதலிய ஐந்தும் திருவர்வைரய்த் திரிபுரமெரித்த விரி சடைக்கடவுளும், அருட்பராசத்தியாகிய ஸ்ரீமீஞக்ஷியம்பா சமேதருமாகிய சோமசுந்தூக்கடவுளால் அன்பிணந்திண் என்றற்றெடக்கத்தனவாக அரு ளிச் செய்யப்பட்ட இறையஞாகப்பொருளிலே கூறப்பட்ட குறிஞ்சி, பாலே, முல்லே, மருதம், நேய்தல் என்னும் ஐந்திலங்களாற் சூசிப்பிக்கப்பட்டன என்றும், அவ்வைர்கிலங்களிற் கூறப்படும் நாயலியும், நாயகனும், தோழியும், தோழனும் குறிப்பர்த்தத்திரை முறையே சிவமும், ஆன்மாவும், அருளும், ஆன்மபோ தமுமாம் என்றும்,

ரவா வெ வல (தைத். 2. 7. 1)

"ஆனந்தம் அவரன்றே" எனவும்,

ரவொஹியாயல் உயாநாத உவகி (தைக். 2.7.1)

"இவன் (ஆன்மா) ஆனந்தத்தைப் பெற்றன்றே ஆனந்தமாயிருக்கின்றுன்" எனவுங் கூறியவா அ. ஆனந்தமாகிய பேறு சிவம் என்றும், ஆனந்தசு கத் தைப் பேறுவான் ஆன்மா என்றும், ஆன்மாவும் சிவமும் ஊடியும் கூடியும் நிற்கும் அன்புநீலே பல்பிரகாரமாகத் துறைகளில் வைத்துத் திருக்கோவை யாரிற் புகழப்பட்டதாம் என்றும், சர்வஞ்ஞானுத்தரத்திற் கூறப்பட்ட வாறு துரியலில்க்கண்ணதாகிய நிஷ்களசிவனை ஆன்மா இசைந்தமையான் எய்திய முடிவிலின்பத்தை உணர்த்துவது சால்தோக்கியத்து (7.23) ற் கண்ட பூமாவாம் என்றும், இது சண்டு அதிகாரவர்ச்சுத சுவத்திலே ஆன்மா இசைந்தமையாற் பெறப்படுமே ஆனந்தபரவச ஆன்மலாபமாகிய ஊதியத் தின் மேற்றுமென்றும் உணர்த்து கொள்க. இதணேயே பரமானந்தாவச சாயுச்சியசிவபோகம் என்று சகுணம் நிர்க்குணம் அத்தியர்சிரமமென்பவை களேக் கடந்த நான்காவதுபடியில் நிறுத்தி, வைதிக சுத்தாத்துலித சைவ சித்தாந்த தத்துவப் படம் வரையப்பட்டதாம் என்றும் ஒர்க.

> சாந்தீபாத்தால், கை, கை, 10: 27) காற்றுண்ணது வை, வாதிர திரை வாதி காற்றுண்ணது (கலே, <u>1.6)</u> தவித்தலையை ஆஸ்திக் அழவுவிகு | 11. பிரணவப்பொருள் சிவன். (சை, வா. 14. 11. 27: 86)

coope ne. 1401-a Grade referre 1847 coso

- Siror

ைவதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

தத்துவப்படத்துள்ளே உள்ள குறிபீபுவிளக்க வாக்கியங்கள்.

சிவாத் துவித கற்பவிருக்ஷம்.

1. சிவாத்துவித கற்பவிருக்ஷம். (சை. கை. 10: 96) மிவாவெ உசீஹாகளு வரசுதனூகியரு-சுசா வைசுப

பிரணவம்.

- 2. ஓம். (சா. 1. 1. 1) ஒ8்தெ து து கு நா ு நில ு வா வி து
- 3. உற்கீதம். (சா. 1. 1. 1) ஒசிதெ) கடிக்காலா சீய லாவாவல் கட
- 4. பாணவம். (சா. 1. 5. 1) வாஷ வரணவ ஒ8ிகி

Sir A

- 5. மகாமாயை. (சை. வா. Pt. 1. 25: 34) ஹோரோயா வாயா வரகரகி ஹிறுணைகிவு
- 6. குண்டலினி (குடிஃல). (ப. ஆ. விர் தபடலம். 2) ஸவிஜுரி தி 3தைவுணெவ குணை கி கீ தாட
- 7. பரப்பீரகீருதி. (சி. க. பா. 1, 1, 1) ஆம் சூத்திரபாடியம். வாவரகர கிரூவாவாராதிவி-கிஷ்ணாசு வு
- 8. சதாசிவ அஙக்கிரக சக்கரம். (சை. கை. 10: 24, 42) சுநு ஆண்கு விலை குறி வண்கு காரண்டு வஷாமிவலைவே விலு காகாமாயிவ கி வரலாலி
- 9. சாந்தியாதிதகலே. (சை. கை. 10: 27) சுநுற<sub>ு</sub>ஹீயஹகு<sub>1</sub>o மாதறாதிக்கலாயே (
- 10, பீரமசக்காம். (சுவே. 1. 6) \_கவலிக் ஹாலி தராலிக வரவு வகு ப 11. பீரணவப்போருள் சிவன். (சை. வா. Pt. 11. 27: 86) மிவாவா வரணவொஹெஷ வரணவொ வாமி

#### . (1) சிவன்.

தத்துவப்பட வினுவிடை,

சிவன்; (இரு. வே. 10: 8. 92. 9) மேலுரல் வொ கூலு ரு ஆராய மிகவை கூய தீராய நீலா திதிஷ நடயை விழிவ ஜீவாo வரவயாவ விதி-வவலிஷத் ஸ்யமா நிகால்வில்

> ,, (கி. ய. வே. 4. 5. 8. 1) நலீறிவாயவ மிவ தராயவ |

,, (ம. ரா. —ைதத்திரீய ஆரணியகம், 10. 34) மிவாய நஜீ | ப

,, (ടെ. 6) ഗിഖാ പ്രഗ്നങ്ങാും പുണ്ണയിലും

, (முண்ட. 3. 2. 9; சி. க. பா. 4. 1. 16) சுவிவாயருணூஉழிவ உதிவா உவ வெ சு ப தொ ஸஉ ஸ்வ செ ப தொஸ் உலைவ வெ சுப தொஸ் உலல் கு ப

,, (சுவே. 3. 11) ബെപ്പുനപ്പോ ഇതാന് കയുന്ന സെപ്പാ കംഗ്റിയാം

, (#Ca. 6, 20)

யசா வதே அவசாகாமால வெஷ யிஷ திலா நவால் | கசா மிவல் விஜாயசு ுல்வல் ரா தொ உலிஷ தி ||

,, (ச. த. 1. 26) <sup>ஆ</sup>ுப்பில் குரா<sup>33</sup> நாஜாவெஷ யிஷ கிவி வின்ன விருக்கில் குரியில் குறியில் கில்லாயில் க

" (மாண்டே 12) <sup>ക3</sup>ന കാന്ത്വ മാര്ഷം പ്രാരുഖയാനധുക്ക് പ്രാഖയ്തെന്ന ഗാഗ്പിരെണ്ടായെ കണ്ടെയ്നാക്കുന്നാം

## வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த GTO (2) உருத்தார். உருத்திரர். (இரு. 8. 8. 72. 3). 29 . 8 . (ப கல் கண்டு) கண்டு கனழின் ஆது மாக் பிற்று குடியாலில் குடியாலில் கு வில் வாலல் ( අ රි යා. 3. 2) 99 வாகொஹிருஷாநதி தீயாய கலுு (ம. நா=தைத்திரீய ஆரணியகம். 1. 5) 99 2ஹாசெவஸ பி 2 ஹி க ஹொரு உ<sub>ர</sub>்வ , வொ உயா ஆ (9) 99 Canunat 08)in 21 (3) தேவசவிதா(சிவார்க்கர்). தேவசலிதா(சிவார்க்கர்). (இரு. வே. 3. 5. 62. 10) \_\_\_\_\_\_க்ஸவி\_து\_\_\_\_\_பு மாணு வி \_\_\_\_\_ க் கு வலி ராது நில கு நில கு நில கு நில கு கு க க க க க க க க க க க க க க க யியொயொந° வ<sub>1</sub>வொ<sub>சி</sub>யாக] (B. u. Ca. 1. 5. 6. 4) 99 யியொயொ ந**்வ**ரவொசயாக| (சு. ய. வே. 30. 2; 36. 3) 99 யியொயொ நஃவ, வொ சயாக " (эт. Сал. 2 ј. 7. 10) யியொயொ நஃவ 7 வொ வா கா

(4) சத்து.

சத்து. (சா. 6. 2. 1) ஸசுவஸௌஜிசுஃறுகுவீகுட (5) ஈசர்.

लडते. (सहत. 1)

orovoraran angle oanar ly

», (mf. ms. 11. 45) (5 Car, 6, 8) oroom\_நாக்கண்றையாதிராவாஸ் இசு0ஐ தக ] т (ш. Бт. 16. 3) (முண். 3. 1. 2) ေဆာင္ မခုက ရက္က အျဖစ္ပါ (6) ஈசானர். சுசானர். (பிரு. 6. 4. 15) 1000 (B. w. Co. 3. 1. 4. 2 » (A. 6. 4. 22) வாஷொzனஹு ஆய சூகாமலாலி நிலை த வாவ anjargana-Canjur \_ 5 | (5.4.5) 99 ாலாநா உடுக்கை (5. 4. 12) 99 பாலாதொறைகவை விலி (#Ca. 3. 12) 99 ஸுகிஜ்-பைதிலா வராவூல்மா நொஜொ திருவுயல் (ம. நா – தைத்திரீய ஆரணியகம். 10. 39) 99 oroom நலுவக்விசிட நடிவியின் விவகுக இடையாடு (क) .99 anonour 22 anonour 28 (2. 8) 59 ஆராமீகெமா நலவு ஆராயி கவுல வை ஆத்தல வரனு (7) 山勇. பதி (சுவே. 6. 7) வ திலவத் நாலவரு 20 வர் வாற் தால் தெவல து வ தொ เจริยาใจเ (னச. வர. Pt. I. 4: 122) (St OI) and real have வதில் நாலவுகல் வாணாக

6T 5

வைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

(8) பசுபதி.)

பசுபதி (கி. ய. வே. 3. 1. 4. 2) யெஷாலீரெவரு வ. கீ வரு தொனு குஷ் தாலு த வ ஜிவ தாடு | " (ம. நா — தைத்திரீய ஆரணியகம். 10. 40)

குoவிகாவ தய உ?ாவ தயெ வருுவ தயெ ந?ொ \_ந?? |

·· (\* Cat. 8, 12)

14 . THE . BIR ]

,, (チ. 西.)

(8. 4. 12) Jeude Lorman (8. 4. 12)

(9) அம்சம். கொலால

அம்சம் (சுவே, 1. 6) \_\_\_\_\_\_\_\_க்ஹணொஞாலிதை ஆன் குப்பிரு (10) பிரமம்.

பீரமம் (சே. 26) <sup>வா</sup>வ,வெ<u>த</u>ஹோவா அ

,, (தைத். 2. 6. 1) சுவநீஸ் ஹெ தீவெதி<sub>28 1</sub>

(11) ஆன்மா.

ஆன்மா (ஐத. 1. 1)

சூதாவா உடிகே வாவாறகுவிக்கு (12) சதாசிவர்.

சதாசிவர் (சை. கை. 10: 42)

ณยาเนาลาขึ้อปีขางแล่นระเยาเกายา 2001 2000 1

612

# கைத்துவப்பட வினுவிடை. எந்

# (13) பிரேரிதாரர்.

**பீரேரிதாரர் (**சுவே. 1. 12) ஹொசுதாஹொ <sub>மறி</sub>ல்வெரரி கார ஹ<sup>8</sup>கூரு

" (சை. வா. Pt. 1. 4: 73) கொகூரதொ திலிவராயி கால்க்கிரவீயல் ஆர கிழ

(14) மகாதேவப்பிரமம்.

மகாதேவப்பிரமம் (சை. வா. Pt. н. 6: 3) சுவால வரவூர் ூவன்வாவர்வறா ஆகன்லாட கெறிவாஹாஜ் - ஹாஷெவல் நால் கில நலவாடி • (15) வசி.

வசீ (சுவே. 3. 18) வரிவை அழைகொக்கலு வராவராவலு அராவலு அ

,, (சுவே. 6. 12) (சி. சு. 19 படிகள்) தப்படிகள் இதை வர்கொல் பிருந்து கொண்டுகள் பிருந்து வர்கள்

\$ Dr. 7012 18 Miles Smith

- " (பிரு. 6. 4. 22) ബഖ-പ്സുഖന്ബപ-റ്രെയുന്ന ടീ
- " (க. 5. 12) வாகொவமீஸவ-கது \_ தானரா தா

" (ம. நா—தைத்திரீய ஆரணியகம். 1, 14) சுஹொரா தராணிவிடிலதிருவலு ஜிஷதொவமீட

(16) தேவதேவர்.

தேவதேவர் (சை. வா. Pt. ப. 6: 1) விரு ஊலஷெவஷெவலரவிரு2ை கறுரா வாடி

(17) விசுவகுரு.

விசுவகுரு (சை. வா. Pt. п. 6: 7) விசுராவிசுரா த<sub>க</sub>லவெவ விருலவிரு றுரொவி-ஹோஃட (18) சதசத்பதி.

சதசத்பதி (ம. நா.) ஸ்சுஸ்சுஸ் திஜோ கடு

10

### ைதிக சுத்தாத் துவித சைவ சித்தாந்த

" (சை. வா. Pt. 11. 6: 12, 13) ஸ் தாஸ் அஜ் தி ாலாரி மலா செல் நீ கயொஃ திக்வா து மிவலேஷ்ஸ் த திரு அதெர (19) கூராக்ஷரபரர்.

கூதாக்ஷாபரா (சை. வா. Pt. 11. 6: 14, 15)

GT F!

கூராவை-காணிஉூதாகிக ஆட ஹொக்கு கிடை கமொஃபாலிவராகைகோர்காவாலேலு கூடு கிடு

(20) கூராகூரபரசம்பு.

கூராக்ஷரபரசம்பு (ச. உ. 88: 7) கூராக்ஷரவாரும் ஆரியா கிஷி கைற்றா உயி (21) கூராக்ஷரபதி

கூராக்ஷரபத் (சை. வா. Pt. լ. 4: 14) ககூராவாமுரி க**ுகைஃதாலவாமை உராஹர கஃ |** கூராகூரவாலய துகவ திரி கூலிலிய தெ∥ (22) ஞன்.

ஞன் (சுவே. 1, 9) ஜாஜௌ வாவஜாவீமா நீமௌ 4 (23) ஏகர்; தேவர்,

எகர்; தேவர் (சுவே. 1. 10)

கையால் குவலையில் காடி குடியா காடி குடியா க செவவாக்கு

(24) wCaffar.

மகேசிதா (சை. கை. 10: 150)

கஜையாஜம**சுஸ்ஷ**ா?ு இணைக்கு கு

(25) дСтят.

BCom an (#Cal. 6. 16)

ejur Barg E and I we



GE

000 (7)

### (26) விஷ்ணு.

**வீஷ்ணு (இரு. வே. 1. 5. 22. 20)** \_கதிஹொஃவரால<sub>வு</sub>சலல்ஷாவரல் திலை ூரயலே தலில் வக்கு நாரா கக்கு

,, (ச. 3. 9) ஸொzஐநஃவாரலோவொ தி கதிஷோஃவால்ஷை!

> ,, (சை. வா. Pt. 1. 28: 36, 37) மிவ கக்வாஜ் ூலித்குமாரி ராஜிவடி ாஜி வ விராவிராயி கிஷ கிமிவல் கொவிஷு ராஷாஹர் கல்

> > (27) உமாபதி.

**உமாபதி (ம. ரா**—தைத்திரீய ஆரணியகம். 10. 40) உரோவ\_தயெவருுவ\_தயெந்ரோ நலே∥

(28) உமாசகாயர்.

உமாசகாயா் (கை. 7)

உசாஸஹாயலோலெ மூல் காலக்கிடை காடி நீலக்ணுல் பிடியான் இ

(29) சம்பு; தியேயர்.

சம்பு; தியேயர் (அ. சி) வைவெ பாயரு பல வே தை வை பாறு 0 உு மாகாரு லெலிலி

(30) அரன்.

அரன் (சை. வா. Pt. r. 2: 46) யதொல்க்காலவில் குமைக்கு இரு கக்காமி காவு ஹைய்கோ தா நாவெகொதெல்ல மேஹரல்

சன் தத் துவப்பட வி<u>ன</u>விடை.

,, (т. т. 10: 124—126)

ၮႜႜၛႜႜႜႜႜႜၛႜၟႜႜႜႜႜႜႜႜႜႜႜႜၛႜၯႜ႞ႝႜၜ႞ၜၯၯၟၯ႞ၜၜႝၜႜၜႜၟ႞ႜႜၛၟႍႜႜႜၜႜၯႜ႞ႝၜၯႜႜႜႜႜႜႜႜႜႜ႞႞ၜၯႜ ႜႜႜႜႜႜၟၟႜ႞ႜၜၟၮႄၟၜၜၯၟႜႍၜႜႜႜႜၣၣၣႜၯၟႜ႞ႜႄ႞ႜၮႜၜႝၜၯႜႜၣၟၯႄၟၜႜႜႜႜႜႜ႞ ၛၜႝႜၜႜၜႜႜႜႜႜႜၣၟၜၮၟၜၜၯၜၜၣႜၓၟ႞ၜၮၟၮၜၯၮၟ႞ႜၜႍၮၯႜၑ႞ ၜၜႝၜႜၜႜႍႄႜၟၛႄႜၛၜႝၯၟၮၜၯၯႜၛၟၟႜ႞ႜႄႜႜၛႝၟႜၯ႞ႜႜႜၛၟႜၟၛႜႜႜႜႜႜၛ ၮၘၮႜၜၛႄႄႍၟၜၜႜႜႜၛၮၘၜၮၜၮၮၮၟၛႄႜၛၟၮၛႜၛႜၛၟႍႜၛႜႜႜႜႜၛ

(9) திருதி, மனமுதலியன (ஐத. 5. 2)

யசெக்குர்சயல் நகொத்கலைஜா நலாஜா நல விஜா நல வஜா நலலெயு உரவியர் அதில் கிலி குடியில் கிலைகளு சேர் குப்பில் காலை நால் கிலி வெகா நிவுஜா நஸி நாலியா நிலவ விட வெகா நிவுஜா நஸி நாலியா நிலவ விட

" (சை. வா. Pt. 11. 8: 5, 6)

ஸாரதிஸூவ-ுமா ஸூக்ஷா வரவொயா நாஷ ரு வெ ணீ | ருதிரோநு அது செவரிவழி காரா உருஷ ணூ | வெஷிழிவழிவா விஷராவ-ஜா வெவரா - தி ஸீரி கீ! யி கிரொஷா விழிகினி - ஷாஜா நெ தாக§ -ரக்கயல்| குஜாவெவ

W. COTO Th

2\_நணெவெ2்க் அடுவறை நட நா வழிதின் நட

" (Эт. 6. 4. 19)

<sup>8</sup> நணைவா நு<sub>ச</sub>ு ஆவ இடை நடை நா வழிகின நட

# (12) ஆகாசம் (சா. 1. 9. 1)

ஸவ-காணிஹவாஜ2ா நிஜ-ூ கா நராகாரா செவல2-ர்க வசின் சுகாராலா திஸ்லயனி!

, (கூர். Pt. 11. 38) காஹொரீ மதிர நாதிணிலாஷோல் (ப) தவட்ட்ட

## 🛛 👘 தத்துவப்பட வினுவிடை.

(14) பரமானந்தம் (பிரு. 6. 3. 33)

வாலகு நுவாஷவு வநவொகல்

ஆனந்தம் (தைத். 2. 8)

ஸவாகொற வரண கு ந0 201

" (ச. ப. 14. 7. 1. 31) ஸவரகொறுவரணசூ ந0ஜஃப

(15) (கார்க்கி) ஆகாசம் (மிரு. 5. 8. 11)

**. க**ஹி**ஹுவ**ைக்ரொ வா விடியா யா விடியா கடு குடியா ஆட

(16) залапаны (эл. 8. 1. 1)

18 QL B ISTUT

(17) பர்க்கர் (இரு. வே. 3. 5. 62. 10) க்கலைவி குவ்பரெண்டு ஹரு வல்லி இவரி யியொயொ நீவர வொடியாக!! கோக திராம வலிக்கை

சிவலோகம்,

(1) பீரமதாமம் (பிரமவீடு) (முண். 3. 2. 4)

வாஷகு தர் விர தெற்ற விர பி

, (cupain, 3. 2. 1)

லை கிருக்கு பில்லாலாலா குடியில் குடியில் குடியில் குடியில் கால காகிரு குடியில் கால கிரியில் கால கால கிரியில் கால

, (சை, வா. Pt. I. 25. 19) செருவடத்துவால்லால்யது நாவற்ஷ விரு வலி

(2) சுவர்க்கலோகம் (ஐ.த. 4. 6)

எக

.

தத் துவப்பட வினுவிடை.

2155

D² எழுத்தக் குறிக்கும் கண்ணுகிரு திக்குட்பட்ட வை திக சைவர்களின் ஆன்மப்பிரமம்.

> ,, (சை. வா. Pt. 11. 6: 14) கூராவை காணில ூ தா கிக ூட ஹொ சஷா உ அசெ

, (சை. வா. Pt. I. 4: 14) கக்ஷாலவராரி துகைஃசுரலவால உசாவர கீ !

(2) み方(ம. **ந**ர)

, (சை. வா. Pt. 11. 6: 12) ஸ் தாஸ் த ஜுதியால் மாரியல் வாசெதி நல

(3) போக்தா (சுவே. 1. 12) தொகூரதொறி காரனா விகா கா

> " (சை. வா. Pt. 1. 4: 73) வொகூரஹா தலவேராயி கா? தவல் திரவியண் குரக்டு

- (4) പ്പെട്ടെ (சுவே. 5. 1) ക്നെങ്ക്കലില്ലാന് ഇറ്റ് കങ്ങാപില്ലാന് പില്ലാന് പില്ലാന് പ്രാസാസം പ്രാസം പ്രാം പ്രാസം പ്രാം പ പ്രാം പ്ര
  - , (சை. வா. Pt. 11. 6: 6) வசெற்கிவேக் நால் நாணுஸ்ரவிசலா8வேக் நாடு

(5) சரம் (சுவே. 3. 18) வமீஸவு விரைக்ஸ் இருக்ஸ் வாவி அருவி

(2) fami (mr. mr. 10, 158, 159)

| ஆடி வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த                                                                                                                            |  |  |  |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| ,, (சை. வா. Pt. 11. 6: 1)                                                                                                                                        |  |  |  |  |
| ം പ്രത്തായിന് പ്രത്താല്ക്കായില്കുന്നു. പ്രത്തായില് പ്രത്തായില് പ്രത്തായില് പ്രത്തായില് പ്രത്തായില് പ്രത്തായില് പ                                                 |  |  |  |  |
| (6) பரப்பிரமம் (சை. வா. Pt. 11. 6: 3—5)                                                                                                                          |  |  |  |  |
| சுவால்லிடி அவன் வியிலியில் கிலையா                                                                                                                                |  |  |  |  |
| கெறிஷாஹுஜ்ஃஹாஷெவ்தோதிகிய ந0வாடி∦<br>கூறிஷாஹுஜ்ஃஹாஷெவ்தாதிகிய ந0வாட்டு∦<br>கூறிஷாஹாஜ் கூறி காட்டி                                                                 |  |  |  |  |
| கூடால வரவீழத்தும் வாலைகாக குடு கால் கால் கால் கால்<br>காம் விலிர்து குல்லாம் விலில் கால் கால் கால் கால்                                                          |  |  |  |  |
| ടെ പ്രത്യാഷ്റഞ്ഞ നകുലെ ഇംഗ്ലിയുള്ളം പ്രത്യാം<br>അലംഗ് സിന്മുമ്പം ഈഗ്ലിയുള്ളം പ്രത്യിന്റെ പ്രത്യാം പ്രത്യാം പ്രത്യാം പ്രത്യാം പ്രത്യാം പ്രത്യാം പ്രത്യാം പ്രത്യാം |  |  |  |  |
| zயிவகெல் வுஹொல்                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| (7) ஆன்மா (க. 5. 13)                                                                                                                                             |  |  |  |  |
| (*) ஆன்மா (*. 9. 19)<br>தாது பிரிக்கில் பட்டு ஆன் கால மாகி நா                                                                                                    |  |  |  |  |
| ஆம் தர் கூ<br>மூதீ நெதரொஷாடு                                                                                                                                     |  |  |  |  |
| , (#Ca. 1. 6)                                                                                                                                                    |  |  |  |  |
| வு வரு கா கல வெரிகா பி கா ப                                                  |  |  |  |  |
| (8) சேஷத்திரஞ்ஞன் (சுவே. 6. 16)                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| புயா நக்கை துஜவ திறு பிணையல்  <br>பூயா நக்கை துஜவ திறு பிணையல்                                                                                                   |  |  |  |  |
| (9) சிவன் (சை. கை. 10: 158, 159)                                                                                                                                 |  |  |  |  |
| enal ( and ( and the                                                                                                         |  |  |  |  |
| வூது காரு தா கிகுகவலாவககவலாரு கிவின்<br>காற்கு காற்று காறு குக்கு காலு காறு குக்கு குறு குறு குறு குறு குறு குறு                                                 |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |
| சுவிஸ்லகொ அர ூவெணவி உரசூ உலக்கிலால்<br>கவிஸ்லகொ அர ஆவி கிகி மலி                                                                                                  |  |  |  |  |
| (10) சீவான்மா (சா. 6. 3. 2)                                                                                                                                      |  |  |  |  |
| കിവ്യാണ് പ്രാപ്പായിന്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ്റ                                                                                                       |  |  |  |  |
| (11) அந்ஞன் (சுவே. 1. 9)                                                                                                                                         |  |  |  |  |
| ஜாஜௌ உாவஜாவீமா நீமௌ (                                                                                                                                            |  |  |  |  |
| (12) Aria (#Ca. 1. 10) . (0:0.13 19. m                                                                                                                           |  |  |  |  |
| பிரைக் முறையாகது காக்கால குடியா குது                                                                                                                             |  |  |  |  |
|                                                                                                                                                                  |  |  |  |  |

(5) eni (=0a. 3. 18)

. (13) சam (சா. 6. 11. 3)

ம் (ை நாஜீ வொ திழ்யதெ para bear and bear

## சூக்குமப்பிரகிருதி. (6)

தத்துவப்பட வினுவிடை. ் அந

(அசுத்த) மாயை (சுவே. 1. 2) கால்ஸ்லாவொகிய திய-சேர வா ை தா நியொ நீஃ \* வாரு ஷஉ திவிசூடு !

> ,, (சை. கை. 9: 30) (81.8 . மூல்) ப்பாகும் (4) நடிக்குக்கைகள் கிடிலாயொக்கு எல்லாம் (4)

> , (சை. வா. Pt. I. 25: 34) (கி. வ) த்தக (d) ஹோஃாயா உலா கர கிவி ுணைகிய (

> > பஞ்சகஞ்சுகன். பாட கடை

பஞ்சகஞ்சுகன் (சை. கை. 9: 32)

பசு (சை. கை. 10: 163) உடினுல்கு கு. கு. விழில்கு (7) கிய திஸ்றால்வாருதிலு சாசுவாக வசெசுவாலி கிய திஸ்றால்வாருதிலு சாசுவாக வசெசுவாலி

புருஷன் (சுவே. 1. 2) காலீஸ்லாவொகிய தியற்–ுத்து தா தியொகில வுுருஷ உசி வின்றிழே |

#### பாசம்.

(1) போக்கியம் (சுவே. 1. 12) உொகூரா கொது வொது கோரன கோட

, (சை. வா. Pt. 1. 4: 73) சொகூரவொ துலை திலை தால் கால் கல் பிரி கால் கல் கு

\* மாயை.

( in the sharp inst ( she

97

ബ ച ക് ച് ചെങ്കു പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റെ പ്രത്തിന്റ

(சை. வா. Pt. II. 6: 13)

ஸ்லாசுதேச்சு <sup>கூழ்த</sup>ும் திரிக்கர் குடித்து குடி திழுதீய், 1

க்காடை மாடலாக்கூகை வாலாக்கு பிடியாலாக்க

சிவதத்துவங்கள் ஐந்து.

# A. 5. Tatwas (36-32) Siva-Tatwas. Vide Brihat Jabala-Upanishad. 4. 19.

சிவதத்துவங்கள் (மரு. 4. 19)

ൾഌ൦സക്ട്ട<u>ണ</u>്ണെല്പായിട്ടുന്നായില്പായിരുമായ 1

# தத் துவப்பட வினுவிடை.

A15

வித்தியாதத்துவங்கள் ஏழு.

B. 7. Tatwas (31–25) Vidya-Tatwas Vide Swe. 1. 2.

anur - fag say and

ureally please

வித்தியாதத்துவங்கள் (சுவே. 1. 2) காலீஸ்லாவொகிய திய<sub>ி</sub> சுரு தானூ தா கியொகில வுுருுஷ உதி விஞ<sub>ி</sub>ழு

வித்தியாதத் துவசிவதத் துவங்கள்.

ஆன்மதத் துவம் இருபத் துநான்கு.

C. 24. Tatwas (24–1)=Atma Tatwas. Vide prasna-Upanishad. 4. 8.

ஆன்மதத்துவம் இருபத்துநான்கு (பிச. 4. 8)

வைதிக சுத்தாத்துவித சைவ சித்தாந்த

215

D' எழுத்தக் குலிக்கும் கண்ணுகிருதிக்குட்பட்ட ஏகா**ன்மவா திகளின்** ஆன்மப்பிரமம்.

ரீர்க்குணப்பிரமம் எனப்படும் கூடஸ்தப்பிரமம் பளிக்கியல்பு பூண்ட தென்றமை (திரிபாத்லிபூதி மாயாவாத மகாராராயணேபகிடதம். 3)

> யமாஜவாகுுஸுவோனி உராசு கூஸூடிகவு கீகி வுறைனொடிவிராவி வாரு கூஸ் நுணைவரி ஆ மாத்வு கீகீடி உவாயிலியானி நு-!ண்கிரவயவா தி வரதிகிட

பிரமம் (சர்வசாரோப்கிட தம்) வரனைவாஹ் (

aningsaui Beisa<del>nnis (</del> an t- <sup>5</sup>)

பாசிவம் (சூ. சூ. 2:5) பாரை-கொஜை கில விருஸ்) ஐ உசல்சு துகாவ ரொரா நில விருஸ் வி

தத் துவப்பட வினுவிடை.

-9151

<u>ஏகான்மவாதத்துத்</u> தத்துவங்கள்.

எகான்மவாதிகட்குரிய 36 தத்துவங்கள் (சூ. சூ. 2—5) குகாமாதிகில தொகிவணகௌரைவருகித்திக்கால் முணாமுலூடியல் விவைணகஜெ - ம்லி பின்னி வ ஜாநெலி பாணிவணெவவராணா ஜாலாவாயல் கே நாவு - கிராவைகாரமரித்தினை கி வகு - ஷைய டி! கெஷாமகாரண - ூகெகா - வி தராஷ பிலமகல் புமால்! விழுல் இது கல்கத் காவமொரா நிலவாமம்?

திருச்சிற்றம்பலம்.

பிழைகிருத்தம்.

| பக்கம், | ഖரி. | பிழை.        | திருத்தம்.   |
|---------|------|--------------|--------------|
| 6       | 19   | கண்ணற்றுள்   | கண் ணுற்றுன் |
| 13      | 23   | எகான்ம       | ஏகான்ம       |
| 35      | 20   | சீவான்மான்மா | சேவான்மா     |
|         |      |              |              |

10-ஆம் பக்கத்து இஅதிவரியின் இஅதிமொழியோடு "மனசும்' என்ற சேர்த்து வாசிக்க.