## REPORT

OF THE

# CONJEEVARAM PARISHAD.

(in English and in Sanskrit)

# काञ्चीपरिषद्घतान्तः

आङ्गलभाषामयः । संस्कृतभाषामयः

द्वितीये

पण्डितेर्दत्ताः

अभिप्रायाः केचित् उपन्यासाश्च अन्तर्भवन्तिः

1912.

PRINTED AT THE BRAHMAVADIN PRESS,

MADRAS.

# CONJEEVARAM PARISHAD.

Proceedings of the Committee authorised to issue invitations and make other arrangements for the Parishad

At a meeting at Beach House, Mylapore on sunday the 4th August 1912

## Present\*

Dr. Sir. S. Subramania Aiyar K.C.I.E. (Presdt.) M. R. Ry., Pandit. D. Gopalacharlu A. V. S.

, V. S. Srinivasa Sastri.

, P. B. Anantacharlu.

" M. E. Srirangachari

" R. Swaminatha Aiyar. (Secretary).

### Resolutions

- (1) Resolved that the draft report of the sub-committee be adopted as modified.
- (2) Resolved that five hundred copies of the report, Sanskrit and English, and also 500 copies of the English part only be printed for publication.

M. R. Ry., S. Kuppuswami Sastri. M. R. Ry., T. V. Srinivasa Sastri.

<sup>[ \*</sup> The following members of the sub-committee appointed to draft the report were also present.

- (3) Resolved that Pandit T. V. Srinivasa Sastri's book "The marriageable age of Dvija girls" be published out of the funds remaining with the Secretary.
- (4) Resolved that any balance remaining after publishing the above report and book with translations be left with Mr. R. Swaminatha Aiyar to be utilised with the consent of Dr. Sir S. Subramania Aiyar K C.I.E. towards the expenses of any future Parishad that may be organised.
  - 5. Resolved that the committee be dissolved

S. SUBRAMANIAM

President.

4-8-12.



# Subscriptions.

| Dr. Sir S. Subramania Aiyar K. C. I. E. Rs.     | 200 |
|-------------------------------------------------|-----|
| Sir V. C. Desikacharyar Kt                      | 100 |
| M. R. Ry., S. Srinivasa Aiyangar                | 100 |
| The Rajah of Pittapur                           | 200 |
| Proprietor, Kapilesvarapuram                    | 25  |
| The Hon'ble Mr, L. A. Govindaragava Aiyer       | 150 |
| " Hon'ble " Justice Sundram Aiyar               | 200 |
| " Hon'ble " Justice Sadasiva Aiyar              | 50  |
| " Hon'ble " T. V. Seshagiri Aiyar               | 100 |
| " Hon'ble " P. S. Sivaswami Aiyar C.I.E., C.S.I | 400 |
| M. R. Ry., T. R. Ramachandra Aiyar              | 150 |
| Pandit D. Gopalacharlu                          | 100 |
| M. R. Ry., T. Rangachariar                      | 50  |
| M. R. Ry., M. Venkatesvara Row Pantulu          | 100 |
| M. R. Ry., C. P. Ramaswami Aiyar                | 100 |
| The Maharaja of Cochin                          | 50  |
| M. R. Ry., K. Srinivasa Aiyangar                | IOC |
| " A. Rangaswami Aiyar                           | 50  |
| " K. Narayana sastri                            | 50  |
| " N. Radakrishna Aiyar                          | 100 |
| The Jugirdar of Arni                            | 30  |
| M. R. Ry, T. V. Gopalaswami Aiyar               | 25  |
| " P. Ramanujachari                              | 20  |
| The Honble Mr. M. Audinarayana Aiyah            | 25  |
| M. R. Ry., K. Krishnaswami Row C.I.E            | 10  |
| R. Srinivasier                                  | 20  |

|            | The Shrotriumdar of E   | davanu  | r     |       | 15             |
|------------|-------------------------|---------|-------|-------|----------------|
|            | Kanyakaparamesvari ch   | narity  |       |       | 200            |
|            | Yatindra Pravana chett  | y char  | ity   |       | 100            |
| M. R. Ry., | A. Srinivasa Row, Sub-  | Engine  | eer   |       | 10             |
| "          | T, V. Srinivasa Aiyar   |         |       |       | 5              |
| ,,         | M. Rangachariar         |         |       |       | 25             |
| "          | P. Vaidyanatha Aiyar    |         |       |       | I              |
|            | Moses & Co., Mount B    | Road    |       |       | 25             |
| M. R. Ry., | M. T. Narasimhiangar    |         | 101   |       | 5              |
| "          | Numberumal Chetty       |         |       |       | 30             |
| "          | Tulajaram Row           |         |       |       | 50             |
| "          | A. Sundara sastri       |         |       |       | $7\frac{1}{2}$ |
| "          | P. R. Ganapati Aiyar    |         |       |       | 15             |
| ,,         | P. R. Narayana Aiyar    | 200     |       |       | 5              |
| "          | V. L. Gopalaiyah        |         |       |       | 5              |
| * ,,       | A. Ramaswami Sastri     |         |       |       | 10             |
|            | Sub-Judge, Chittoor     | ***     |       |       | 5              |
| M. R. Ry., | Shivanath Ramuath       |         |       |       | 20             |
| Through M  | I. R. Ry., Gomatham Sr. | inivasa | chari | iar   | 94             |
|            | (a) Name not noted      |         |       |       | 5              |
|            | (b) Do                  |         |       |       | 25             |
|            | (c) Do                  |         |       |       | 5              |
|            |                         | Total   | Re    | 2167_ | 80             |

# Report.

The Hindu Sastras provide for the settlement of disputed questions concerning social and religious practices by Conferences of pious and learned men. Power is also reserved in the Sastras for such Conferences to make suitable changes in the customs of the people in times and under circumstances not provided for by the ancient lawgivers. These Conferences, or Parishads as they are called, which obviously require some central authority to convene them have long fallen into desuetude. idea of reviving them for the discussion and settlement of social questions now agitating Hindu society was started some time ago by a few pandits of Conjeevaram; and a prospectus in Sanskrit was issued in January last on their behalf by Vidvan Prativadi Bhayankara Anantacharva Swami, Editor of Manjubhashini, Conjeevaram, It being thought, however, that the matter could not be brought to a successful issue without the help of influential laukikas one of the originators sought the co-operation of the Brahman gentlemen of Madras.

2. An informal meeting was accordingly held in Madras at 'Beach House' the residence of Dr. Sir S. Subramania Aiyar for considering the above prospectus. Among those present were, besides the host, the Hon'ble Mr. Justice P. R. Sundra Aiyar, the Hon'ble Mr. P. S. Sivaswami Aiyar, C. I, E, Sir V. C. Desika chariar, Dewan Bahadur K. Krishnaswami Rao, C. I. E,—Rao Bahadur Professor M. Rangachariar, the Hon'ble Dewan Bahadur L. A. Govindaraghava Aiyar, Mr. T. R. Ramachandra Aiyar, Mahamapodadhyaya Chandrasekhara Sastrial, Vidvan T. Lakshmanachariar, Vidvan P. B

Ananthachariar, Vidvan S. Srisaila Tatachariar, Vidvan Alwar Aiyangar and Vidvan M. Kumaratatachariar. The meeting cordially welcomed the idea of a Parishad and suggested the lines on which it may be conducted.

3. Subsequently an influential meeting of the townsmen of Conjeevaram held on the 20th January resolved finally on summoning the Parishad,

The subjects to be taken up were stated to be :-

- (1) Encouragement of the study of Sanskrit.
- (2) Sea-voyage.
- (3) Re-admission to the Hindu Religion.
- (4) The age of marriage of girls.
- (5) Vaidika Acharas and Dharma Sastra ceremonials generally.
  - (6) Alterations necessary in the Hindu Law.
- (7) The best means of creating a spirit of toleration, wide sympathy and mutual respect amongst Pandits.
- 4. A joint prospectus embodying these proposals was issued in the beginning of February last by a Working—Committee composed of Madras and Conjeevaram Members. The lines on which it was originally contemplated to conduct the Conference need not be entered into at length here as they have had to be departed from subsequently in almost all important respects. They were briefly (1) The Parishad or Conference was to consist of not more than 36 Pandits selected out of persons specially invited for the purpose by the Working-Committee. (2) Rao Bahadur Professor M. Rangachariar was to be the President of the Parishad with a casting vote. (3) Certain English knowing gentlemen were to attend the Parishad and to assist the Pandits in regulating their procedure. (4) The resolutions of the conference

were to be published with the reasons and the authorities in their support, the minority being entitled to have their view also included in the published proceedings.

- 5. Soon after the issue of the joint prospectus certain private communications from Conjeevaram caused the Madras Committee to fear that the movement was not generally popular in Conjeevaram and might end in a fiasco, and they suspended further collection of subscriptions pending the result of local enquiries; and it looked at one time as if the Madras men would withdraw from the movement. Mr. R. Swaminatha Aivar went to Conjeevaram to make these enquiries and it was only after a report from him that work was resumed. The net result of the enquiries was, however, to put the Madras Committee on their guard, and from this time forward this Committee had entire control of the arrangements for the Parishad. The number of Pandits to be invited, the form of invitations &c., &c., were all decided at Madras, and the entire correspondence was carried on by the Madras Secretary. The only work done at Conjeevaram was the construction of the Parishad pandal and the issue of Sanskrit invitations to the selected Pandits The Madras Secretary went to Conjeevaram a week before the Parishad to look after the arrangements.
- 6. The Madras Committee also took steps to ensure that the Pandits chosen to form the Parishad made themselves fully familiar with the precepts contained in the Sastras on the questions to be submitted to the Parishad for decision. For, it is only a few Pandits that make a special study of the Dharma Sastras in these later days and the knowledge of these Sistras possessed by the generality of them is as a rule limited to a few texts in

support or in explanation of the existing customs. As the object of the Conference was to ascertain how far the existing customs could be modified without violating the spirit of the Sastras it was necessary that the Pandits deciding the question should have a full and accurate knowledge of the latter. The Working-Committee therefore invited the Pandits to meet at Conjeevaram a few days before the Conference so as to study the authorities on the various subjects to be discussed and to make themselves familiar with opposed schools of thought by a mutual exchange of ideas, the object of the Committee being to choose the inner voting Parishad of thirtysix Pandits mainly from among those taking part in these preliminary discussions. These discussions extended over four days viz., 1st to 4th April, but the progress was very slow owing to the obstructive attitude assumed by one or two Mysore Pandits who objected to the very idea of changing long established custom by means of a Parishad, and the only subject that was discussed was that of the marriageable age of Dvija girls.

7. The Parishad was formally opened by Dr. Sir S. Subramania Aiyar K. C. I. E. at the Davanotsava Mandapam within the precints of the Little-Conjeevaram Temple on the 5th of April last. A large number of Pandits from Mysore, Jamnagar, Vizianagar, Chidambaram, Madura, Kumbakonam, Tiruvadi and Madras were assembled besides about 500 visitors from different places. A grand pandal was put up in front of the Mandapam to accomodate the Pandits and visitors. The actual number of Pandits that had been registered up to that date was eighty-one: 70 from outside Conjeevaram and 11 local Pandits. Their names and designations are

given at the end of this report. The Pandits numbered I to 6I and I to XX were the eighty one registered on the 5th April; the latter twenty did not attend the reconstituted Parishad. Pandits numbered 62 to 7I did not register themselves at all but appear to have attended the reconstituted Parishad and have given replies to the questions placed before the Parishad; they apparently arrived late.

8. It is unnecessary to detail here the circumstances which led to the dissolution of the first Conference. These are fully explained in the communication made to the press about the middle of April last by Mr. V. S. Srinivasa Sastri. This communication is reprinted as appendix IV to this report and another communication by Satchithanandendra Sarasvati is reprinted as appendix V A section of the Pandits assembled were dissatisfied with the regulations laid down by the Working-Committee for the conduct of discussion at the Conference and demanded modifications thereof in important particulars. One of the modifications proposed was that the ordinary modern form of discussion shouldbe abandoned in favour of the traditional dialectic method of argument called Vakvartha, under which the discussion is confined to two representative disputants after which the Madhyathas or umpires finally decide the question. It is well known that argument under this system on any question may be prolonged for days and weeks, and as further the system was totally unsuited for the purpose in hand, it was impossible to accede to this demand. If the labour and expense involved in assembling the Pandits were not to be wasted, it was absolutely necessary to dissolve the Conference and to

form another of Pandits willing to abide by the regulations of the Working-Committee.

9. The following is a brief statement of the proceedings of the Parishads from the 5th to the 10th April 5th April morning Opening of the Conference. Address, by Dr. Sir S. Subramania Aiyar.

Evening Working-Committee meeting. Opening speeches by Professor M. Rangachariar M. A. and Vidvan P. B. Ananthacharya Swami. Announcement of the regulations made by the Working-Committee.

6th morning, Business meeting.

Evening The subjectof the improvement of Sanskrit was discussed unde the rules announced, and two resolutions were adopted 2. Discussion of the sea-voyage question under the Vakyarthar system.

7th morning Dissolution of the Parishad by the President.

Evening Meeting of the reconstituted Parishad first at Arni house and afterwards at the Devanotsava Mandapa. Discussion of the Sea-voyage question under the modern system.

8th April morning. Discussion of the sea-voyage question continued.

Evening. Sea-voyage question concluded, and the opinions of Pandits taken thereon. Post-puberty marriage question begun.

9th April Discussion on the Post-puberty marriage question concluded and the opinions of Pandits taken thereon.

10th April The subject of the readmission of Converts discussed and the opinions of Pandits taken thereon. The closing of the Conference.

10. The following is a summary of the opinions of the Pandits on the various subjects discussed.

Sea-voyage. Four questions were submitted to the Parishad in connection with this subject.

(i) Whether sea-voyage is objectionable in itself or becomes so only under special circumstances determined by such things as place, time, motive etc.—in other words—because it involves the non-performance of the prescribed daily ceremonies and the partaking of forbidden food and drink; (ii) whether the Sastras prescribe suitable purificatory ceremonies for removing the taint resulting from sea-voyage, (iii) whether persons incurring such taint are fit to be associated with after the performance of the ceremonies, (iv) whether the above statements apply to Brahmans only, or to all the twice-born castes.

Fifty Pandits have recorded their opinions on the first question. Of these the majority (30) consider that sea-voyage is not objectionable in itself but is only rendered so under certain special circumstances. One considers that it is not objectionable at all under any circumstances, while eighteen hold that sea-voyage is per se sinful. As many as forty-five are of opinion that the sin resulting from sea-voyage can be removed by the performance of suitable ceremonies while three consider that the sin is inexpiable. On the third question twenty-seven are of opinion that the man who has undergone purification is fit to be associated with, while seventeen

of the rest are for curtaling the scope of this association in various directions. Fifteen of these seventeen hold that others should not eat in the company of foreign travelled men while four Pandits hold that such persons should not be associated with at all. On the fourth question twenty-seven are of opinion that the above statements are applicable to all the twice-born castes, two consider that they apply only to Brahmans and Kshatrias, and eighteen think that they apply only to Brahmans.

Re-admission of Repentent Converts:—On this subject only thirty seven have recorded their votes. Of these thirty are of opinion that it is proper to re-admit such of the converts as penitently desire to return to the Hindu-fold; but there is great difference of opinion as to whether the converts are to be re-admitted into the caste to which they originally belonged. There is little sastraic authority one way or the other on this question and the Vice-President is of opinion that the subject has not been fully discussed.

Post-puberty marriage. The question of the marriageable age of Dvija girls was the one that received the largest attention at the Conference being also the subject that was examined by the Pandits under various aspects during the preliminary discussions from the first to the fourth of April.

Three distinct issues had to be decided by the Conference for the satisfactory settlement of this subject (1) When Srauta Lingams, that is, inferences suggested by Vedic mantrams come in conflict with the express precepts of the Smritis which are to be held superior. (2) Is the bedding of the bride and bridegroom enjoined by the

Grihya Sutras an integral part of the wedding ritual. (3) Do the Sastras enjoin or at least permit the post puberty marriage of Brahman girls in these days. Fiftypersons have recorded their opinions on these issues. On the first nineteen are of opinion that Vedic Lingams (inferences) are superior to Smritis, eleven consider that the lat ter are superior and ten are of opinion that the two are of equal authority; nine Pandits did not express any opinion. On the 2nd question twenty five consider that the bedding of the couple is an integral part of the wedding ritual while nineteen think that the bedding might come later, and five express no opinion. the 3rd question seven are of opinion that the sastras absolutely prohibit post-puberty marrige while three more think that though permitted by the sastras under certain circumstances such marriages should not be reintroduced as they are opposed to the custom of the Sishtas i. e. the learned and the pious. Of the remaining thirty nine Pandits eight are of opinion that postpuberty marriage is ordained by the Sastras while two others are of opinion that the sastras are not unanimous on this question, some premitting such marriages while. some others ordain them. The remaining twenty nine consider that there is a permissive rule for such marriages, as a Gauna or Apad Kalpa, limited in time to three or four years after puberty as the case may be. Of the above twenty-nine the number that use the word Apad in their replies is nine, and two of these nine further limit the rule to cases in which there is no male relative to give the girl away. The list of Pandits thus admitting that there is provision in the Sastras for the post-puberty marriage of Brahman girls includes most of the learned

and distinguished Pandits that attended the reconstitued Parishad.

# Mahamahopadhyayas. 2

- Chandra Sekhara Sastri of Mylapore.
- Tata Subraya Sastri of Vizianagaram.

## Mahavidvans. 4

- Lakshmipuram Srinivasachari. 3.
- Kasi Venkatachala Sastri 4.
- 5. Narahari Josier,
- 6. Mandikal Ramasastri,

Mysore.

## Other Pandits. 33

- 7. Brahma Sri Panchapagesa Sastri
- 8. Brahma Sri Srinivasa Sastri,
- 9. Brahma Sri Padmanabha Sastri
- 10. Brahma Sri Ramanatha Sastri,

Mylapore.

- 11. Brahma Sri Narasimha Sastri Presidency College Madras.
- 12. Brahma Sri Nilkanta Sastri,
- 13. Brahma Sri Krishnamachari.
- 14. Brahma Sri Srinivasa Madhavachari,
- 15. Brahma Sri Seshasayee Aiyangar.

16. Brahma Sri N. Venkata Sastri,

17. Brahma Sri Dharmachariar,

{ Vizianagaram.

Tiruvadi.

- 18. Brahma Sri Gunda Sastri, Mysore.
- 19. Brahma Sti Somanatha Sastri
- Jagannath. 20, Brahma Sri Jayakrishna Misra,
- 21. Brahma Sri Kanakanakhalli Narasimha Bangalore. Sastri
- 22. Brahma Sri Jayaram Venkatachariar.

- 23. Brahma Sri Sitarama Sastri, Madura
- 24. Brahma SriNarayana Vajapayee, Tiruvalur.
- Brahma Sri Srinivasa Sastri, Namakal.
   and others

II. The following explanation is necessary to understand the above issues and voting. It is well known that the Mantras used at Brahman weddings and the ordinances of the Grihya writers on the subject contain clear indications that the brides contemplated therein are grown up girls who have attained puberty; some of the Grihya sutras prescribe that the couple should he bedded in the small hours of the fourth night of the wedding. Most of the Smritis on the other hand contain definite and direct injunctions that girls should be married before puberty, while a few of them contain a permissive rule extending the age of marriage to three years after puberty in cases in which the parents or guardians are unable to find suitable husbands for the girls, a fourth year being allowed for the girls themselves to choose their husbands in those exeptional cases in which the parents or guardians fail to give them in marriage for more than three years after puberty. To the student examining the question from the historian's point of view the explanation of the above discrepancy is obvious and easy. He argues from internal evidence that of the three classes of writings mentioned above the Mantras are the oldest, and that the Grihya Sutras laying down the ritual to be followed at weddings are older than most of the Smirtis. Owing to the operation of various causes there has been a gradual lowering of the marriageable age of girls during the last three thousand years. The Smirtis of various dates record the customs that prevailed from time to time during this period, while the marriage ritual has remained the same that it was more than two thousand years ago, and the *Mantras* which convey no meaning to any but the most learned ears continue to be repeated mechanically though they are inapplicable to the immature brides and bride-grooms of the present day.

The Pandits will reject this explanation altogether. To them all Smritis are equally old and all are based on the Vedas. The Grihya Sutras merely lay down the order in which the precepts of the Smritis are to be carried out and are therefore inferior in authority to the Smritis. Lastly mere inferences and indications cannot prevail against express precepts. It might be argued per contra that the Mantras being part of the Vedas, their Lingams (i.e.,) the inferences from or indications contained in them cannot be lightly set aside, The late Mahamahopadhyaya Vedantakesari Ganapati Sastri of Panganadu examined this last question in his book Vayonirnayah (marriageable age of Brahman girls, and concluded, on the imagined authority of the Bhattavaritikam of Kumarila Bhat, that though the Mantras (Vedas) are superior in authority to the Smritis mere inferences drawn from the former cannot prevail against the express precepts of the latter. This question has been re-examined by some of the Pandits that took part in discussions of the Parishad, notably Brahma Sri Padmanabha Sastri of the Adyar Library, and these have taken up the position that the conclusion arrived at by the late Pandit Ganapati Sastri was due to a misreading of Kumarila Bhat and that a proper appreciation of BhattaVartikam undoubtedly leads to the conclusion that the Lingams or inferences and indications in the Mantras are superior in authority to the precepts of the Smirits. In this view it would obviously follow that the Sastras ordain the post-puberty marriage of girls. Even without this admission it may be contended on the basis of the permissive rule in some of the Smirits that such post puberty marriage is permissible under the cirumstances specified as an inferior alternative, that is in the language of the Pandits, as a Gauna or Apad Kalpa.

The above voting on the Age question may, it is trusted, be regarded as a decided step forward in marriage reform. Thirty years ago it used to be said that a Brahman girl attaining puberty before marriage should be drowned in river flood, her parents committing suicide at the same time; and even now it is believed that an unmarried Brahman girl attaining puberty loses caste. Considering the prevalent opinion hitherto in the matter is it not an important point gained that a considerable number of Pandits yielding to none in piety and leaning, should announce publicly that there is provision in the Sastras for the marriage of Brahman girls even after puberty? Social ostracism of girls marrying after puberty ought to be impossible after this expression of opinion.

12. It will be seen from the above that the original proposal to have an inner voting Parishad of thirty-six pandits was not acted upon at Conjeevaram. One of the modifications in the regulations demanded by the dissatisfied Pandits was no doubt that every Pandit that had been invited by letter should *ipso facto* become a member of the Parishad, but it was not solely in view of this demand

that the original proposal was dropped. It is only a few Pandits that make a special study of dharma sastras, and opinions bred by long standing custom are not likely to be changed by the discussion of a week; further many Pandits naturally shrink from the avowal of opinions which are at variance with the popular view. For these reasons the Committee are of opinion that the provisions of the Dharma Sastras should be more widely and more fully known before sound conclusions can be expected to be arrived at. The beginning made at Conjeevaram is, however, full of promise and the Committee cannot but feel gratified at the right grasp of the true spirit of the Sastras and at the outspokenness displayed by the opinions recorded by many of the Pandits.

- Rs. 3167-8-0 of which Rs. 3017-8-0 has been collected; the remaining Rs. 150 will also be paid up shortly. Of the amount collected a sum of Rs. 1034 was spent under the direction of the Conjeevaram Committee; and the expenditure by the Madras Secretary aggregated to Rs. 813-12-0. The unexpended balance is thus Rs. 1169-12-0. Of this amount about Rs. 600 to Rs. 700 will be required for printing and distributing copies of this report, and for publishing the book entitled the Marriageable age of Dvija girls written by Pandit T. V. Srinivasa Sastri of the Mylapore Sanskrit College in the cause of marriage reform; further the report and the book have also to be published in some of the vernaculars.
- 14. It must be noted here that the actual expenses of the Parishad would have far exceeded the collections had it not been for the generosity with which the efforts of the Committee had been seconded by Sirdar Kanta

Raj Urs., of the Royal family of Mysore; the Government of Mysore, and His Holiness Jagadguru Sri Sankaracharya of Kumbakonam. As many as twentyeight Pandits attended the Conference from the Mysore Province, and Sirdar Kanta Raj Urs., with generous munificence bore the entire expenses of all the Pandits that came from Mysore and its neighbourhood; the batta and the travelling expenses of the Pandits that came from Bangalore were paid by the Mysore Govern-The Conjeevaram Math of Sri Sankara bore the feeding expenses of all the smarta Brahmans that attended the Parishad. The thanks of the Committee are also due to the Rajah of Vijianagaram, the Dt Board of Tanjore, the Managing Committee of the Mylapore Sankskrit College, and the Dharma Sastra sabha of Madura for giving leave of absence to the Pandits in their employ and permitting them to attend the Parishad. The Committee take this opportunity of tendering their thanks to the subscribers who have liberally contributed towards the expenses of the Parishad. The Committee cannot close this report without enpressing their sense of obligation for the services rendered by the Pandits in attending the conference and giving their opinions after due consideration. A special meed of praise is due to the President and the Vice-President of the Parishad for the patience and tact which they brought to bear in the discharge of their duties.



# Names and Designations &c of Pandits that attended the Conference.

NAMES.

. Somanatha Sastri,

. Kavyatirtha Jayakrishna Misra,

. Hathee Bhaee Shankar Sastri,

.. Kavidayasankar. Ravisankar Kavya Vachaspati, 5. Mahamahopadhyaya Tata Subbaraya

Sastn, 6. Naduri Venkata Sastri,

Kidambi Srinivasa Dharmacharya,

8. Daivagna Chakravarti Tandava Krishna macharya,

9. Vyakaranacharya Sadasiva Sastri, o. Upadrashta Maniganda Subramanya Sastri,

1. Parimi Narasimba Sastri,

. Svayampakam Suryanarayana Sastri, . Mahavidvan Mandikal Rama Sastri,

4. Mahavidvan Narahari, Josier,

DESIGNATIONS &C.,

Jagannath, Orissa.

Do.

Jamnagar, Kathiawar.

Cambay.

Principal, Sanskrit College, Vizianagaram. Vyakarana Pandit, Sanskrit College, Vizianagaram. Pandit, Maharajah's College, Vizianagaram.

20

Vedasala, Vizagapatam.

Tutor to the Guru, Pushpagiri Math.

Amalapur. Pandit, High School, Bandar. Agent, Sringeri Math, Ongole.

Sanskrit, Pandit, Maharaja's College, Mysore.

Mysore.

NAMES.

Mahavidvan Mayakonda Krishnacharya,

Mahavidvan Lakshmipuram Srinivasa-

Mahavidvan, Kasi Sesha Venkatachala Sastri, 17.

Mahavidvan Visvesvara Sastri,

Kasi Sesha Subrahmanya Sastri.

Gunda Sastri,

Kanakanahalli Narasimha Sastri, Chakravarti Rajagopalacharya,

Doddapalli Narayana Sastri, Fuppil Venkatacharya,

Jayaram Venkatacharya,

Garani Vaiyakarana Krishtacharya, K. Rangasawmi Aiyangar,

Kokkai Subrahmanya Sastri,

Sanskrit Teacher, Shimoga.

DESIGNATIONS &c.,

Maharajasthana Vidvan, Mysore.

Maharajasthana Vidvan, Mysore.

Mysore Maharaja Asthana Pandit, Dharwar. Sanskrit Pandit, Central College, Bangalore.

Maharaja Asthana Pandit, Mysore.

Pupil Teacher, Mysore.

Jyotis Sastra Pandit, Chamarajendra College, Bangalore.

Sanskrit

Pandit Govt. High School, Bangalore. Pandit, Central College, Bangalore-Pandit Oriental Library, Mysore. Examiner in Agama, Bangalore. Pandit, High School, Bangalore.

NAMES.

Srinivasa Sastri,

Mohanakumara Kalahastisvara,

Seshachalla Dikshita,

Kandadai Ramaswami Sastri, Vangipuranı Varadacharya,

Ramanatha Sastri,

Puttatur Srinivasacharya,

Doddavacharya,

Kuppaswami Sastri,

Maha Mahopadyaya R. Chandrasekhara Nagesvara Sastri,

Sastri,

P. V. Panchapagesa Sastri, 40.

T. V. Srinivasa Sastri,

Vedavisarada S. K. Ramanatha Sastri,

Vedantavisarada S.K. Padmanabha Sastri,

DESIGNATIONS &c.,

Pandit, Board High School, Namakal. Devasthanam Dharmakarta, Kalavai.

Panayur.

Conjeevaram. Firumalisai.

Pandit Pachiappa High School, Conjeevaram. Tirumalisai.

Fallam.

Brahmadesam.

Do.

College, Sanskrit Principal, Sanskrit College, Mylapore. Pandit, Sastra Mylapore Vedanta

Dharma Sastra Pandit, Sanskrit College, Mylapore.

Mylapore.

Pandit, Adayar Library.

# NAMES.

T. N. Narasimhachariar,

5. Girananda Sarasvati,

46. Trumalai Kanduri Ramanujacharya

7. S. Kuppuswami Sastri,

48. Nilakantha Sastri,

9. V. Ranganatha charya,

50. S Madhavacharya,

51. Abhinava Bhattabana R. V. Krishnama charya

52. R. Seshadryacharya, 53. Natesa Sastri,

. T. R. Krishnacharya,

5 A. Sundara Sastri,

6. Narayana Vajapevee,

57. Dandapani Dikshita,

DESIGNATIONS &c.,

Sanskrit Pandit, Presidency College, Madras.
Aryasamaj, Madras.

Principal, Sanskrit College, Tiruvadi.
Pandit High School Tiruvadi.
Pandit, Sanskrit College, Tiruvadi.
Senior Nyaya Sastra Pandit, Sanskrit College,
Tiruvadi.

Senior Vyakarana Pandit, Sanskrit College, Tiruvadi.

Pandit, Sanskrit College Tiruvadi. Kadalangudi, Nannilam Taluq. Madhva Vilas, Kumbhakonam.

Sivaramapuram.

Pandit, Board High School, Tiruvalur. Sanskrit Pandit, Chidambaram.

# NAMES.

58. Natesadikshita,

59. Sitarama Sastri, 60. P. B. Anantacharya,

61. Srisaila Tatacharya,

62. Srisaila Desikacharya,

63. Chakravarti Raghavacharya,

4. Virakti Krishnadasa,

5. Venkatavaradacharya,

66. V. Anantacharya, 67. Panditaramanatha,

68. Venkatakrishnamacharya,

69. Vidvan Tiruvenkatacharya, 70. Chakravarti Gopalatatachari,

71. Srinivasa Sathakopacharya,

i Kunnapakam Srinivasacharya,

ii Kandur Rangacharya, iii E. E. Desikacharya

DESIGNATIONS &c.,

East Street, Chidambaram. Pandit, Dharma Sastra Sabha, Madura.

Editor Manjubhashini, Conjeevaram.

Conjeevaram.

Ilanagar. Conjeevaram. Masurpakkam. Little Conjeevaram.

Chetput.

Arya Siddhanta Pathasala, Madras. Conjeevaram.

Do.

Do. Mysore.

Conjeevaram.

Do.

DESIGNATIONS &c.

NAMES.

TATALITY OF

iv Virakti Bhasyakarachar,

v Ghantavataram Acharya, vi Ranganathacharya,

vii Kapisthalam Desikacharya,

viii Tirumalai Tatacharya

ix Baladhanyi Venkatacharya

x Navinam Ramanujacharya

ri Anaikal Srinivasacharya ii Kilattur Rangacharya ii Panditaratnam Kuppanayangar

Tarkatirtha Lakshmitatacharya Mandayam Andapalli Alwar

Tirumalai Aiyangar xvi Nuggipalli Tirumalacharya xvii Mahavidvan P. Raghavendracharya xviii Mahavidvan Ramachandracharya

P. Shamacharya

Ayyaghanapatti Subbavadhani (nota Pandit)

Do. Do. Injimedu. Tiruppati

Mysore.

# Opinions of Pandits.

## SEA-VOYAGE.

# Analysis of 50 opinions recorded at the Parishad on the evening of 8th April 1912.

I. First question. Is sea-voyage sinful per se or becomes so only under certain circumstances determined by such things as time, place, motive &c.,?

### Answers.

- (a) Sea voyage is sinful in itself. Eighteen Pandits. Nos. 3, 8, 10, 21, 23, 29, 33, 34, 36, 40, 41, 43, 44, 46, 48, 49, 50, 53.
- (b) Sea voyage becomes sinful only under special circumstances. Twenty seven Pandits. Nos. 5, 6, 7, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 20, 22, 25, 26, 27, 28, 30, 35, 39, 42, 51, 52, 54, 55, 59, 66, 69.
- (c) Sea voyage is sinful when it is for a period exceeding three days. Two Pandits. Nos. 11 and 24.
- (d) Sea voyage becomes sinful when frequently repeated. One Pandit No. 56.
- (e) Sea voyage is not sinful at all. One Pandit No. 45.
- II. Second question. Do the Sastras prescribe suitable Prayaschitta for removing the sin resulting from sea voyage?

### Answers

- (a) Yes. Forty-five Pandits. Nos. 3, 5, 6, 7, 8, 10, 11, 12, 13, 14, 15, 16, 17, 18, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 26, 27, 28, 29, 33, 34, 35, 36, 39, 40, 41, 43, 44, 46, 48, 50, 51, 52, 53, 54, 55, 56, 59, 66, 69.
- (b) There is no Prayaschittam, the sin being inexpiable. Three Pandits. Nos. 30, 42, 49.
- III. Third question. When a person has performed the Prayaschittam prescribed does he become fit to be associated with?

### Answers.

- (a) Yes, in connexion with the performance of his own daily ceremonies and of such samskaras as marriage for himself and his children. Others can also eat in his company. Twenty seven Pandits. Nos. 3, 5, 6, 7, 13, 14, 15, 16, 17, 20, 22, 25, 26, 27, 29, 30, 40, 41, 42, 44, 45, 46, 51, 53, 54, 55, 56.
- (b) Yes, except in connexion with the performance of such samskaras as marriage for himself and his children. One Pandit. No. 34:
- (c) Yes, except in connexion with the performance of *Upanayanam* for his sons. Others should not eat in his company. One Pandit. No. 39.
- (d) Yes: but people should not eat in his company. Three Pandits Nos. 52, 59, 66.
- (e) Yes in connexion with the performance of his daily ceremonies and of the marriage of his daughters. One Pandit No. 43.

- (f) Yes. but only in connexion with the performance of his daily ceremonies. Ten Pandits. Nos. 8, 11, 18, 21, 24, 28, 33, 48, 50, 69.
- (g) Yes, exceptin connexion with the performance of the Upanayana and Vivaha of his sons. One Pandit. No 23.
- (h) No, he is not fit to be associated with in any of the the above matters. Four Pandits. Nos. 12, 35, 36, 49.
- IV. Fourth question. Do the answers given apply to all the three Dvija castes?

### Answers

- (a) They apply only to Brahmans. Eighteen Pandits. Nos. 13, 14, 17, 22, 25, 28, 29, 30, 33, 35, 36, 39, 43, 44, 51, 53, 55. 56.
- (b) They apply only to Brahmans and Kshatriyas. Two Pandits Nos 15 and 59.
- (c) They apply to all the three Dvija castes. Twenty seven Pandits. Nos. 3, 5, 6, 7, 8, 11, 12, 16, 18, 20, 21, 23, 24, 26, 27, 34, 40, 41, 42, 46, 48, 49, 50, 52, 54, 66, 69.

# Post-puberty Marriage.

# Analysis of 50 opinions recorded at the Parishad on the evening of 9th April 1912.

First question. When Srauta Lingams i. e., indications contained in or inferences drawn from Vedic mantrams come in conflict with the express precepts

of the Smritis which of them are of superior authority,

### Answers.

- (a) Sraulalingams are of superior authority. Nineteen Pandits, Nos. 7, 12, 16, 22, 23, 29, 36, 39, 40, 41, 42, 43, 46, 52, 55, 56, 62, 64, 67.
- [N.B. Nos. 22, 36, 41, 46, 55 give their answers with a qualification which is implied in the question itself.]
- (b) Smriti precepts are of superior authority. Eleven Pandits. Nos. 3, 8, 11, 13, 15, 28, 44, 48, 50, 59, 69.
- [N. B. Nos. 8, 11, greatly qualify their answers by the words "in some places"].
- (c) Both are of equal authority. Ten Pandits. Nos. 1, 2, 10, 14, 17, 18, 25, 27, 63, 68.
- II. Second question: Is the bedding of the bride and bridegroom prescribed in some of the Grihya sutras to be regarded as part of the wedding ritual.

### Answers

- (a) Yes. Twenty five Pandits. Nos. 5, 6, 7, 14, 16, 17, 20, 25, 28, 29, 40, 41, 42, 43, 45, 49, 52, 55, 56, 59, 63, 64, 66, 67, 68.
- (b) No. Nineteen Pandits. Nos. 1, 2, 3, 8, 11, 12, 13, 15, 18, 22, 23, 27, 36, 39, 44, 46, 50, 62, 69.
- III. Third question.—Do any of the sastras prescribe post-puberty marriage for Brahman girls or at least permit such marriages as an inferior alternative?

### Answers

- (a) The sastras prescribe post-puberty marriage for Brahman girls. Eight Pandits. Nos. 1, 2, 29, 39, 42, 45, 56, 67.
- (b) Some sastras prescribe post-puberty marriage, others merely permit such marriage. Two Pandits Nos 7, 17.
- (c) The sastras permit post-puberty marriages under certain circumstances for a period of three or four years after puberty. Twenty-one Pandits. Nos. 5, 6, 12, 13, 20, 22, 25, 27, 28, 36, 40, 41, 43, 50, 51, 52, 59, 63, 65, 66, 68.
- (d) The sastras permit such marriages only under unavoidable circumstances (Apad). Nine Pandits. Nos. 6, 14, 15, 16, 23, 44, 46, 62, 69.
- (e) Though permitted by the sastras under certain circumstances such marriages would be against the practice of the pious and the learned, and should not be adopted. Three Pandits Nos. 18, 33, 49.
- (f) The sastras prohibit post-puberty marriages. Seven Pandits. Nos. 3, 8, 11, 30, 55, 58, 64.

# Readmission of Repentent Converts Analysis of 37 opinions recorded on the 10th April 1912.

I. First question. Do the sastras permit the re-admission into Hinduism of persons who have seceded to other religions but penitently desire to re-enter it?

### Answers

- (a) Yes. Thirty Pandits. Nos. 7, 8, 10, 13, 14, 15, 17, 18, 20, 21, 22, 23, 24, 25, 27, 28, 29, 30, 36, 39, 40, 41, 42, 52, 55, 56, 59, 63, 69, 71.
- (b) No. Four Pandits. Nos. 11, 12, 50, 57.
- II. Second Questions. If such re-admission is permissible, are there Prayaschittams which would purify the converts to such a degree as to entitle them to be admitted to the caste to which they belonged prior to their secession?

### Answers

- (a) Yes. Twelve Pandits. Nos. 10, 13, 14, 17, 22, 23, 25, 30, 39, 55, 56, 63.
- (b) There is no such Prayaschittam. Eleven Pandits. Nos. 8, 11, 12, 15, 21, 27, 29, 43, 57, 59, 69.
- (c) Persons who had not attained years of discretion at the time of conversion could be readmitted after Prayaschittam. Four Pandits. Nos. 20, 40, 42, 52.
- (d) There is Prayaschittam which would enable the re-admission of converts into Hinduism but not into the same caste. Five Pandits Nos. 18, 24, 28, 36, 71.
- (e) Deliberate, voluntary apostacy cannot be expiated. One Pandit. No. 46.

# APPENDICES.

I

# Address of Dr. Sir. S Subramania Iyer K. C. I. E, L. L. D when opening the Conference on the 5th April 1912

On behalf of the Committee which has been arranging for the holding of this Conference I beg to tender to all of you our salutations. By accepting our invitation to be present here you have placed the Committee under much obligation. We most sincerely hope that success will attend your labours and that they may prove beneficial to our community. Whether this hope of ours will be realised depends of course upon the qualities which characterize your deliberations and the good sense which would mark your conclusions. Though you sit here without any authority capable of making your decisions legally binding upon any one, yet, there can be no doubt that those decisions will carry much weight with all reasonable men if they be the result of careful investigation and calm consideration and calculated to advance the well-being of our community.

Let me at once tell you that the idea of holding this Conference originated not with any of us in Madras but with some of the Pandits themselves in this ancient seat of learning. This undoubtedly is good augury and such credit as may result from the holding of the Conference will, therefore, belong to them who thus suggested the idea. I should next add that our special thanks are due to you for consenting to allow Professor Rangachariar and Kuppuswami Sastrigal to have charge of the orderly conduct of the deliberations of your meetings. Of course, that does not

imply any claim of superiority on the part of these members of the assembly with reference to any of the other learned men constituting it. These two have been entrusted with that work because of their greater familiarity with the conduct of meetings nowadays.

Passing on now to the subjects before you, I shall content myself with expressing briefly and most respectfully a few ideas of my own in regard to some of them.

One thing which must strike all in connection with Brahmanic social organization is the stress laid upon the observance of sacraments or samskaras as well as their comparatively large number. There cannot be the slightest doubt that these have come down from very ancient times. Is it likely that a ritualism so elaborate would have taken so strong a hold upon the community but for very very good reasons? One should be disposed to answer this question in the negative but for the fact that the reasons for the sacraments seem so little apparent. The literature hitherto accessible even to the learned throw but little light upon the true and essential meaning of our sacraments. So far as my enquires go the Grihya Sutras themselves do not enter into any real explanation of the rationale of the samskaras-any explanation satisfactory to the minds of the present generation. After long waiting it was my good fortune only a little time back to come across a unique encyclopaedic work, which I venture to say, throws an immense amount of light upon the true significance of these sacraments and as it is a work practically unknown to the general public I presume to draw your attention to it from the conviction, that, even you, learned as you are, would derive benefit by a knowledge of its contents and that the same will enable you to decide upon matters bearing upon the sacraments with a grasp and liberality which I do not expect to find in one that is acquainted with the hitherto accessible authorities only. I regret to say that this work has not yet been printed and published and strange as it may seem there is but one manuscript copy of it in this Presidency, namely in the Adyar Library. As the Librarian will not allow me to take the copy out of the Library I am unable to place it before you on this occasion. I have however caused extracts te be made from it with referense to the two principal samskaras. Upanayana and Vivaha which I now offer for your perusal and consideration. Luckily for those acquainted with the English language an excellent translation of the whole book in three volumes is available, the publication being enriched with annotations showing among other things that the statements of the author of this work in the text imply a surprisingly deep knowledge of facts of nature which modern science is bringing to light. In the first of these volumes which I have here will be found the entire subject of samskaras, sixteen in number, illuminatively dealt with and the rationale of each and every one of them so well-explained as to leave in my humble judgment little to be desired. It is quite possible that some of you may think that the work if genuine should not have been unknown to you so long, and may on that account be not disposed to attach much weight to its contents. But such a course would be utterly wrong. For, these are days when search for manuscripts is being so vigorously conducted throughout the land by those interested in Oriental Learning that copies of many rare and most valuable books but little known or supposed to have been altogether lost have been secured. The name of the work in question is Pranava Vada and it purports to be the composition of one Gargyayana: It would seem from the circumstances narrated by my friend Pandit Babu Bhagavan Das to whom we are indedted for the copy in the Adyar Library and who has after many years of indefatigable labour brought out the translation I have referred to, at much pecuniary sacrifice, that the book in question is but apart of a remarkable collection of ancient literature which in course of time the public is destined to possess.

The only other observation which I have to make with reference to the work is that the author speaks of the aspects of our samskaras under the two heads of Asat and Sat, using these terms in a somewhat technical sense; by Asat being indicated what may be spoken of as the exoteric point of view of samskaras and by Sat the esoteric. I have taken up your time with these somewhat lengthy remarks because I am among those who hold that the observance of the samskaras should not fall into disuse though their observance must not be accompanied by the ruinous expense which now attends. them. But unless without much loss of time steps are taken for arresting such a result they will fall into disuse. The first of those steps must of course be to disseminate the knowledge of the rationals of the samskaras among our people and parti cularly among those who officiate at their performance. For so long as these officiating gentleman continue to be ignorant of the real meaning and significance of the rituals they aid in the conduct of, and repeat parrot-like the Sanskrit words used by them at the time, such ritual performance cannot but be worse than a farce.

It is scarcely necessary to say that my feeling against allowing the rituals to fall into desuetude is that when performed with Shraddha i. e., with knowledge and faith they certainly contribute to the purification and refinement of the Upadhies or bodies of the Jiva, the gross as well as the subtle ones, and thus necessarily subserve man's evolutionary progress which consists of the Privritti and Nivritti Margas in the truest and the largest sense of those terms i. e., the descent of spirit into matter and its ascent to and union with its primal source, the Supreme Spirit. Further more, the knowledge of the esoteric significance of the

samskaras is calculated to keep alive in the minds of those who are in possession of it the fact of the identity of the evolutionary process micro-cosmic and macro cosmic, suggestive of the all-pervasiveness of Brahman in all this ocean of phenomena with its ever alternating ebb and flow rise and fall, birth and decay, a mystery hard indeed to understand but yet solvable by one who wills it. For, as that inspiring text of the Sruti itself tells us: "Kaschit dhirah prathyagathmanam aikshat Avritta chakshussamritatyamischan:" Verily these samskaras are symbolical of supreme spiritual truths to be understood by all and pondered over every day of one's life so as to facilitate the reaching of that goal which is the attainment of the peace that passeth the understanding. Hence the time-honoured system of samskaras woven, as it were, into the very structure of our daily life. Hence also the objection on the part of some of us to the entire deprivation of the sacramental character of the institution of marriage among us, in spite of our being taken as slaves to superstition and retarders of social progress.

I now proceed to say a few words with reference to the question of the marriageable age forming one of the items in the programme before you. Having been all my life a Laukika possessing no knowledge of Sanskrit, my view on such a question is obviously of little consequence. Yet the position which has been assigned to me on this occasion, coupled with the fact that all shades of opinion on the matter before you are invited by the Committee, makes it my duty to say without hesitation that the present practice of childmarriages is utterly opposed to the spirit of the Shastra. And as the nvitation for opinions to be offered to this Conference requires that they should be accompanied by a reference to the authority supporting them. I rely upon the passages from the Pranava Vada which the extract I have handed in contains. The opening sentences of the passages relating to Vivaha run thus in the translation :--

"The tenth sacrament is Udvaha marriage. When the development and maturity of the seed are complete and strong in him and Kama or creative desire moves thereto then should the youth marry a maid younger than himself. The work of Brahman is accomplished thereby. The idea thereof is 'May I become many.' And there is a joy and an elation corresponding to it. Here, in this state of marriage, under the guidance of the bride's and bridegroom's knowledge of the Brahman, arises a unity of work, co-operation, a similarity of interests assonance of temperaments, and a unanimity of thought and opinion between the man and the woman. The husband is the Self, the wife is the Not-Self, and their union, their common tastes and temper, all their communion, in short, is of the nature of the Negation. Such is the sacrament of marriage; Kriya predominates therein and it is one of the principal samskaras". The annotation on the word Negation in the text I have just quoted may also be read as making Gargyayana's meaning quite clear:- The word negation has a somewhat startling effect in such a connection even after the explanations that have been given before, of its full significance and its technical employment in this work. But to show that even that current sense of the word which is the chief cause of this startling effect is not also altogether without an application here, it may be noted that while in the fact of marriage there is clearly a unification, on the one hand, there is also, on the other hand, a negation of utter identification implied in the very difference of narure and individuality of the two; connection, relation is essentially, an agreement in differ ence, an affirmation in negation". The unquestionable good sense of what I have read looked at whether from a worldly point of view or from the spiritual is such as absolutely to deprive the present highly injurious practice of childmarriage of all Shastraic warrant.

I pass next to the question of sea-voyage, and will dispose of it in a sentence or two In my humble judgment the matter is so simple that I wonder how our people, so acute and intelligent, could fail to take a reasonable view of it. Of course it is not the mere fact that one travels in a boat that i: supposed to make him a Patita or fallen, is the obstacles in the way of the observance in the usual fashion of the Sandhyas etc., incident to sea-voyage that furnish the real ground for the attitude of those who would object to communion with the traveller on his return. But to treat thousands and thousands of people who almost from the days of their Upanayana neglect these observances and otherwise depart from customary practices as unoffending members of the caste and yet excommunicate the man who travels by sea, say for the laudable purpose of acquiring knowledge, is absurd. The sooner our community adjusts itself to modern conditions the better for it. The decision of the Parishad which sat a few years ago in the Tanjore District in regard to this very question seems to me worthy of being followed.

I shall new conclude with a word or two upon the subject of Sanskrit study. With all deference I venture to say that it is time that the Pandit class in this country should come to recognise that a knowledge of the English language would be of no little service to them in promoting the study in question as it should be. For that would enable the student of Sanskrit in this country to avail himself of the unceasing and patient research carried on in Europe and America by savants as regards our past civilisation and literature as well as the civilisation and literatures of allied races outside India. The brilliant results of the labours of a handful of Indian scholars who have worked on the lines of western orientalists certainly justify the conclusion that their contribution towards a true knowledge of matters of the description

under reference will not be less valuable than those of such western workers in the same field. In support of this view, I may without intending to be invidious refer to the most interesting paper not long ago contributed to the Journal of the Asiatic Society of Bengal by Mahamahopadhyaya Hara Prasad Sastri, where the learned gentleman refutes by a collation of irresistable evidence the theory of the Renaissance of Sanskrit literature in the 4th century A. D. after a lull of seven centuries from the time of the rise of Buddhism -a theory first started by Max Muller about 40 years ago and apparently accepted without demur till lately. Study and research on such lines as I have been speaking of on the part of our Pandits would tend to remove the narrowness which seems to be inevitable when their studies proceed on the old lines only. The same would also prevent acceptance by them of altogether erroneous statements with reference to important events and personages which now are sometimes taken for truth. Take for instance among others the supposition that Patanjali the author of the Maha Bashya lived and taught in Chidambaram long known for the shrine of Netesa there. Those acquainted with the writtings of Orientalists know that the famous grammarian flourished in the far off Pataliputra and much later than the date tradition assigns to him viz., during the reign of Pushyamitra reference to whom is made by the grammarian himself in the statement "Pusyamitram Yajamahe" quoted by Hara Prasad Sastri in the article referred to. (See also the same author's paper in the same Journal on the causes of the dismemberment of the Maurya Dynasty) I am sure this appeal by me to the Pandit class for a change in the methods of their studies is quite opportune having regard to the fact that before long the Government will found an Oriental Institute in the new Capital, Delhi, and which Institute will afford substantial facilities to those who are ready to avail themselves of them, and I trust that some at least from this part of India will from time to time not fail to do so.

The Senate of the Madras University is now most anxiously considering the question of the disposal of about 41 lakhs of rupees placed in its hands in pursuance of the policy of giving further impetus to education, one of the many fruits of the gracious visit of their Imperial Majesties. with the valuable advice of the President and the Vice-President Professor Rangachariar and Kuppusawmi Sastrigal, make any practical suggestions with reference to the Senate applying some small portion of the money in question towards making arrangements for preparing suitable students to be sent from this part of India to the Imperial Institute in Delhi, those suggestions may well be submitted for the consideration of the Senate. Lastly, I would strongly press upon your attenstion the importance of forming an Association of Pandits registered under the Law for study and research on up-to-date lines with a paid Secretary possessing a good knowledge of English and Sanskrit and himself capable of doing original I feel sure that adequate pecuniary aid can be obtained for the Association from the Maths and from the surplus funds of such richly endowed temples as Tirupati. Rameswaram Since the scheme for the former came into force about 7 years ago, more than ten lakhs of Rupees have been invested in Government Paper as savings from revenues and from this one single new source alone Rs. 35,000 are annually forthcoming. The ordinary aunual income of the institution is, as you all know, many times the expenditure. The scheme admits of the surplus income being applied for the promotion of religion and knowledge. The very recent scheme for the Rameswaram Temple provides for the expenditure of about Rs. 6000 per annum for purposes of Sanskrit Education, There is thus, you will see, ample scope for patriotic services on your part if you will only undertake and carry on the same in the true spirit.

Before closing, I beg to convey the thanks of the committee to the Government of His Highness the Maharaja of Mysore for allowing a large number of Pandits of the Darbar to attend the conference, the Darbar bearing the expenses. I also tender our thanks to all who have been good enough to help us by pecuniary contributions and otherwise. In our final report of the proceedings we shall take the opportunity of refering in detail to all who have thus helped us.

#### II

Communication sent to the Press, on the 7th April 1912 by the President, Vice President & Secretary regarding the dissolution of the Parishad.

The Pandits' Conference which was opened here the day before yesterday by Dr. Sir S. Subramaniya Iyer was dissolved this morning by the President Rao Bahadur Professor M. Rangachariar. Briefly the circumstances that compelled this extreme measure on the part of the President were as follows. The Working Committee of the Parishad composed partly of Laukikas and partly of Pandits, and including residents of Madras and Conjeevaram had formed certain rules for regulating the proceedings of the Parishad and selected the Pandits who were to constitute it. These rules and the names of the selected Pandits were announced at the close of the first day's proceedings by the Vice-President acting under the orders of the President. The rules and the selection seem to have caused some discontent. As a result much angry talk took place at a business meeting of the

Parishad held yesterday morning and it was resolved as the only possible means of saving the Parishad that the selection of the Pandits was to be made by a committee consisting of the President and two Pandits of Conjeevaram who were also members of the local committee.

When the proceedings began yesterday afternoon almost all the Pandits invited were given new tickets and admitted to the inner enclosure without the knowledge of the President, and what is more, after a part of the proceedings had been conducted in the manner prescribed by the President the further proceedings which related to the question of sea voyage was made to begin by a preconcerted arrangement among the local men, according to the traditional method of conducting disputations, which the President had expressly declared in the morning to be in-appropriate and undesirable in a discussion intended to explain and to determine Dharma.

The President, however, did not veto this procedure at once then partly because he did not wish to raise an unseemly dispute in the middle of the day's proceedings and partly also because he thought it might economise time if an experiment in the traditional method were allowed to be made and its unsuitability clearly demonstrated. After some hours of this kind of dialectic discussion confined to a few Pandits the meeting was adjourned to half past seven this morning. In the meantime, the President made enquiries and received representations from Pandits and others which satisfied him that he would be acting in conformity with a wide spread desire if he brought the discussion back to the lines originally laid down.

So the proceedings began this morning with an announcement by the President that as yesterday's procedure had proved dilatory and unprofitable he desired to adopt the method and the rules that he had originally caused to be made known. The announcement was followed by heated protests which in turn led to some personal explanations on the part of the President. Some Pandits made angry speeches and one in particular permitted himself to question the *lona fides* of the President and used insulting language to him. So much confusion ensued that the President felt that there was no course open to him but to dissolve the Parishad.

The Parishad has been re-formed this evening so as to consist of Pandits who are prepared to accept the regulations originally announced and the question of sea voyage is now being discussed by it. Permission has been obtained by telegraph from the Mysore Government for the Pandits deputed by it to stay two or three days longer at Conjeeveram if necessary.

M. RANGACHARYA S. KUPPUSWAMI SASTRI R. SWAMINATHA AIYAR Prasident
Vice-President
-Secretary
7—4—12



## Dr. SIR S. SUBRAMANIA AIYAR'S, Concluding Address on the 10th April 1912.

It now becomes my duty to address you a few parting words, your labours having come to a close. The Committee tenders to you all their most sincere thanks for the great trouble you have taken during this conference. They wish further to express their deep obligation to the President and the Vice-President, by whose resolute and prompt action the failure of our first attempt to bring together our learned men from different parts of the country has been fortunately averted. Now, apart from any specific advantage likely to accrue from the discussion of particular topics at the conference, the holding thereof carries with it, as all must admit, the obvious one of bringing together Pandits from various centres of learning even from such distances as Bhavanagar, Jamnagar and Vizianagar. You have come here not for the purpose of displaying your scholarship, as would have been the case were you attending Dasara festivities in the palaces of Maharajas, Rajas and Chiefs. Your object has been to arrive at definite conclusions with reference to certain practical social matters affecting our community and the promotion of Sanskrit studies. Exchange of views in such circumstances cannot but lead, to a better understanding of each other, friendly relations between all and toleration; and make you take a sympathetic interest in those arround you who guide themselves by your opinion and examples. I trust that the responsibility, thus resting on you with reference to your less informed fellowmen, will be fully realised and that your

learning will be made to contribute to their benefit. One thing which ought to be done in that direction by you would be to make our ceremonial practices more real and simpler. As things stand the performance of the Samskaras, on the importance of which I dwelt in the course of my remarks at the opening of the conference, is more attended with evil than good, Ignorance of their real significance deprives their observance of the benefit which would accrue were it with knowledge. In the case of those who perform the rites without any belief in their efficacy, the performance must act injuricusly on their moral nature. You, who understand the shastras, should contribute your quota to remedying such a state of things. In very early times of Aryan civilization the head of each household seems to have been, the priest as well and did not require the assistance of an outsider for carrying on the domestic rituals. The rise of a class who made it their special vocation to officiate at ceremonies was probably due to Sanskrit ceasing to be a speech in ordinary use in the household. The multiplication of public sacrifices, with highly intricate and elaborate rituals, must have contributed even more to the growth of the body of expert officiating priests I make bold to say that we should endeavour to revert, to the practice of the early age, with reference to the domestic ceremonies and render it possible for the head of the family as far as can be, to be independent of external aid in the matter. For this end, a council of learned men, should prepare a Samskara manual, which should exclude later accretions and contain only the essential mantras with explanations in the vernacular of the process of each ritual and the real meaning of the Samskaras. With a reference book of this kind in hand, he who is employed by others to officiate will be able to discharge his duty better than is now the case.

I trust we shall meet again and when we do, you will be able to dovote your time to questions of greater moment,

than you have had to deal with in the present conference. Such for instance, as points arising out of our philosophy and spiritual science which have exercised so profound an influence on western minds. Take for example these few questions, which I venture to suggest and which cannot but excite, the keenest interest in the minds of genuine students of our sacred writings. Why is the phrase so carefully introduced in the Gita verse beginning with the words Rajavidya or kingly science? (ch 9. Verce 2) Is it not because that that science does not consist of the mere understanding of verbal propositions, but involves, the actual experience of spiritual conditions brought down to one's physical consciousness, in plainer terms, the brain conscious. ness? Why is that science spoken of in the same verse as Raja Guhyam or kingly secret. ? It is not because it can be learnt only from those Thatva Darsis, seers of truth, referred to in the same smriti? (ch 4 verse 34) Are these seers of truth no longer to be met with in our globe as some are disposed to assert. Do they not constitute part of that hierarchy or order of spiritual guides established in primeval days for the good of the world and never allowed to become extinct and acting-under the control of Him who is the dispeller of darkness mentioned in the Chandogya Upanishad passage beginning with Ahura shuddhow and ending with Tamskanda Ityachakshate and most correctly spoken of in modern days as the one Initiator. Are these great teachers therefore not ever ready, nay bound to, import their secret to all without distinction, who are ready and fit to receive the same ? Does not that fitness consist of purity of mind and body, of thought speech and act indicated in the upanishad passage just referred to? And lastly is not one further qualification indispensable namely, forgetfulness of advantages to one's personal self, and service to others, to fellowmen and to the world as pointed out by the word Sevaya in the 34th

verse cited above. I am sure, you will not think, I have done ill in propounding such questions, for surely any light you can by your research and knowledge throw upon them will contribute much to that higher study so worthy of pursuit by all of us.

1 will not detain you longer but bid you farewell, wishing you a pleasant and safe journey to your homes back.



#### IV

### Communication sent to the Press,

## by Mr. V. S. Srinivasa Sastri on the 17th April 1912.

Some imperfect and misleading accounts have appeared in the papers regarding the proceedings of the Pandits' conference at Conjeevaram and the results attained by it. I ask the courtesy of some space in your valued paper so that I may state what I believe to be an accurate version of the facts and a just estimate of the results of the conference.

About a fortnight before Easter, the Working Committee decided upon the arrangements under which the Parishad was to be constituted and conducted. These arrangements with one exception were published and communicated to the Pandits and others invited to attend the conference. Chief among these arrangements were: (1) Rao Bahadur Prof. M. Rangacharya M. A., and S. Kuppuswamy Sastri M. A., were to be President and Vice-President respectively

(2) Thirty-six representatives to be chosen by the Working Committee were to constitute the Parishad proper, i. e. were to have the power to give votes on the questions submitted to them. Other Pandits and laukikas could, however, express their views to the conference with the leave of the President. (3) The subjects mentioned in the invitation paper were to be discussed in this wise-One Pandit to open the question on one side, say, the affirmative, in a speech of not more than thirty minutes; another Pandit to follow on the negative side in a speech of the same duration; other Pandits desiring to speak on either side to have five minutes each which might, however, be extended at the President's discretion. (4) The President was to have power to declare the discussion of any subject closed when he thought it had been sufficiently discussed. (5) The President was likewise to have power to dissolve the Parishad if in his opinion, there was clear necessity to do so.

Some few days before the opening of the conference, several of the Pandits that had responded to the invitations assembled at Conjeevaram and discussed the question of the marriageable age of Brahman girls at informal sittings. The Vice-President and one of the Secretaries, namely Mr. R. Swaminatha Iyer, took part in this preliminary work. The ceremonies and mantras used on the occasion of a Brahman wedding and the ordinances of various Grihya writers on this subject had been printed and copies thereof placed in the hands of the Pandits. This was a wise precaution; for in general amongst Pandits, even of great eminence, it is only a few that make a special study of the Dharma Sastra, and without a full and accurate knowledge of the Dharma Sastra it is not possible to determine what the teaching of the Sastra is on any social question.

Arising from these preliminary discussions, a small alteration was decided upon at a meeting of the Working

Committee in the wording of the marriageable age question. This change brought into relief the alternative of post-puberty marriage which in the original form of the question had been obscured.

On the afternoon of the 5th of April, after the conference had been formally opened, the Working Committee met in fairly full strength at the residence of Vidwan P. B. Ananthachariar. At this meeting the above alteration was confirmed and the selection of Pandits to constitute the Parishad proper was made. The town of Conjeevaram was to be represented by nine Pandits who were named with the full concurrence of the Conjeevaram members present.

The Parishad met late in the evening that day to hear the opening speeches of the President and of Vidwan Ananthachariar, and announcements were then made of the procedure and rules of the conference and of the names of the Pandits selected to form the Parishad. A business meeting of the Pandits and of the Working Committee was likewise called for next morning.

During the night several Pandits not satisfied with the announcements, met at Vidwan Anantachariar's residence and talked till a late hour about what should be done. The air was full of rumours and many persons feared that the discontent was so great as to render unlikely the assembling of the Parishad next day.

The business meeting did not come off next morning till long after the appointed hour owing to numerous absences. When it did begin, instead of any business being taken in hand it was necessary to listen to a statement of the causes of discontent. Vidwan Srisaila Thathachar was the principal exponent of the Pandits grievances. Omitting trivial ones, they were (1) that the wording of the marriageable age ques-

tion should be restored to its original shape; (2) that the procedure prescribed for discussion should be abandoned in favour of the traditional method of conducting disputations or Vakyartha with Madhyasthas or umpires; (3) that every Pandit that had been invited by letter should ipso facto become a member of the Parishad and be competent to vote. The first demand was soon lost sight of, With regard to the second grievance, the President, Mr. Rangachariar, who felt that his competence to preside over a meeting of Pandits was in reality being questioned by some of them, announned his intention to carry out an instruction of the Working Committee, namely, to call to his assistance three Pandits representing the three orthodox schools of vedanta who should guide him on all technical matters arising in the discussion. He likewise made it absolutely clear that he would not countenance the method of Vakyurtha as it would cause inordinate delay, stimulate no general interest in the proceedings and not help in the least the discovery of the true teaching of the Sastra on any of the points of dispute. As to the third grievance, it became evident after some heated talk that the Parishad would be wrecked if the demand was not complied with. The suggestion was therefore made and adopted without any dissent that a committee consisting of the President, Vidwan Srisaila Thathachariar and Vidwan Ananthachariar should decide on the names of the Pandits who were to constitute the Parishad.

The Parishad duly met in the afternoon, Pandits being given red tickets and admitted to the inner enclosure to the number of about seventy. The subject of the improvement of Sanskrit was taken up first and discussed under the rules already announced, and two resolutions were unanimously adopted. A short recess followed at this stage. When the sitting was resumed Vidwan Ananthachariar announced that the next subject, namely, sea-voyage would be discussed

according to the valenartha plan, the Pandits ranged on either side of the question choosing one representative who was to conduct the disputation on their behalf and through whom alone they could voice their particular views. Three Pandits, belonging to the three different Vedanta Schools, were named by the President to assist him and he described them as his sahayakas or assistants with the deliberate purpose of protesting against the idea to which expression had been given by one or two persons that they were to be madhyasthas or umpires between the disputants. The Vakyartha was opened in favour of sea-voyage by a Mysore Pandit named Venkatachala Sastri, his opponent being Kapisthalam Desikachariar from Tirupati. The debate was conducted in the highly technical jargon (the word is not used in an offensive sense) of Sanskrit logicians. It was audible to but a few people around the President and could have been followed by only a few even among these. No other Pandits could take part in it, and after the debate had lasted a long time, it seemed no nearer to a natural conclusion than at the beginning.

After the Parishad had been adjourned to the next day some of the organizers were filled with uneasiness about the progress likely to be made during the remaining days of Easter, and several Pandits also complained that the Vakyartha methods condemned to silence many who had made a special study of the subjects and even prepared papers on them. An informal talk ensued at which the President complained that the enrolment of Pandits had been made without his knowledge and the change of procedure in favour of the disputation method adopted without his consent. He had forborne to protest then and there against his practical exclusion from the management, partly to avoid an unpleasant scene and partly to allow an experiment in the traditional method to prove its own futility. He said he would not interfere with the constitution of the

Parishad, but was determined to adopt next morning the procedure that had been originaly announced. Accordingly at the resumption of proceedings next day, he announced the abandonment of the Vakyartha plan and requested the Parishad to return to the method that had been followed in dealing with the question of the improvement of Sanskrit. A clamour was heard at once and two or three Pandits gave vent to their dissatisfaction at the change of plan. President explained his reasons. But a complication was added in the shape of a misunderstanding as to the exact position of the three Pandits whom the President insisted on describing as his assistants or sahayakas, while others with equal insistence described them as Madhyasthas or umpires. While this matter was being debated, disorder and confusion prevailed in the Parishad. A certain section, of which the numerical strength could not then be ascertained, were obviously determined not to submit to the President's ruling, and some who sat near him apprehended that the Parishad was in danger of being broken up. At this stage a Pandit of Mysore, in a voice which was heard above all the confused noises accused the President, of a breach of faith and of a desire in the interests of reform to coerce the Pandits into methods obnoxious to them, but affording the only possible chance to the success of his pre-determined views. He said more, which it is not necessary to relate here: but his speech was vaciferously applauded by a part of the audience. Matters had practically gone out of the President's control for some minutes, and after a brief consultation with those who sat near he declared the conference dissolved. Immediately thereafter Mr. Kuppuswami Sastri invited such of the Pandits as were willing to a fresh Parishad which would meet under the Presidency of Prof. Rangacharva and be conducted under the rules triat had originally been fixed for the conduct of the Parishad that had been dissolved.

The reconstituted Parishad met first at Arni House; and after some business announcements had been made, adjourned to the Mandap in the temple of Varadaraja which had been the place of meeting during the last two days. The subsequent proceedings ran a smooth course. Different shades of opinion found vigorous exponents, and the discussion was a rich recompense to those who listened in patience, as Pandits from Bhusawal, Jamnagar, Mysore, Orissa, Vijianagaram, Mylapore and Tiruvadi put forth their views in turn in Sanskrit, Tamil or Telugu with peculiarities of intonation and manner, and with varying degrees of ability. As the discussion on each subject approached the end the President and the Vice-President framed two or three questions to which the Pandits had to write down brief answers, mostly 'yes' or 'no,' over their signatures. These answer-papers have still to be examined, and the idea is to publish them as far as possible in the original so that the public may attach to each opinion the value that the reputation of its author deserves.

Of the eighty-one Pandits whose names had been registered at the opening of the Parishad on the 5th April, as many as sixty-one remained as members of the reconstituted Parishad. The two Maha Mahopadhyayas that had come to Conjeevaram were enthusiastic in their adhesion, and the two prominent Pandits of Conjeveram who were also members of the Working Committee, Vidwan Ananthachariar and Vidwan Sri Saila Thathachariar, took part in the proceedings throughout. While it is a matter of deep regret that twenty Pandits, some of these being scholars of eminence, stayed away after the dissolution, it would be untrue to say that by their defection the Parishad underwent a serious loss in influence, dignity or efficiency. Some of the speeches rose to eloquence, a few showed a grasp of modern conditions and a keen desire for a relaxation of social restrictions not ordinarily associated

with the old-world Pandit. Previous experiments in the direction of ascertaining the real Sastraic opinion on vexed social problems through regular Pandits' meetings had met with indifferent success, and the organizers of the present movement were never quite sanguine that they could obtain from Pandits clear and unequivocal verdicts on social questions, of a character likely to favour progress. Some amongst them would have been pleased if on this first occasion of the gathering of Pandits at Conjeevaram they could be taught to meet in orderly and decorous fashion and discuss problems likely to provoke strong feelings with mutual respect, toleration and goodwill. From this point of view-and no other is admissible in a case of this sort-the Conjeeveram Parishad, notwithstanding one unfortunate episode, has been a distinct success, and its organizers are so well pleased with its results that they are preparing in a spirit of hope to summon another next year.

V. S. SRINIVASA SASTRI

V

Communication sent on the 10th July 1912 to the Hindu news paper by Sanyasin Satchidanandendra Sarasvati.

The letter of Pandit P. B. Ananthachariar published in your issue of the 21st ultimo regarding the Conjeevaram Parishad contains a large number of misleading and inaccurate statements which require to be categorically denied or corrected. I am a Sanyasin attached to the Upanishad-Brahman Math, Conjeevaram, and presided at the public meeting held in that town on the 20th January last, in support of a Parishad. I was a member of the Conjeevaram Working Committee and was present at the Parishad both during the preliminary meetings and at the formal session. I superintended the feeding of the Smarta Brahmans at Conjeevaram and have also otherwise taken some active part in the work of the Parishad in and out of Conjeevaram. Most of what is written below is from my personal knowledge. I should have sent this communication earlier, but for the fact that I was travelling in the Ceded Districts and returned only yesterday.

3. Who originated the idea of the Parishad. Mr. R. Swaminatha Aiyar, the Secretary, has amply acknowledged that the idea originated with some Acharyas of Conjeevaram. Mr. Ananthachari seems to imply that the entire credit is due wholly to himself. Perhaps, so, but he cannot well deny some share of it to Vidwans M. Kumaratatachariar and Tirumalai Tatachari, his two lieutenants in the conduct of the "Manjubashani" newspaper, who were associated with him in this matter throughout.

How did the Madras and the Conjeevaram men come together. Mr. Ananthachari implies that it was not the Conjeevaram Acharyas and Pandits that solicited the co-operation of the Madras laukika gentlemen, but that the latter thrust themselves into the affair. The following is a recapitulation of facts as they transpired. In the early part of January last, Mr. M. Kumaratatachariar waited upon Diwan Bahadur K. Krishnaswami Rao c. i. E., at Triplicane with a copy of a notice dated 5th January issued by Mr. Anantachariar calling a public meeting at Conjeevaram to make arrangements for a Parishad, and enquired whether the leading gentlemen of Madras would be willing to co-operate in the

matter. Some discussion on the subject followed and on receiving an assurance that the Conjeevaram people had not any foregone conclusion to support, but that all the questions entered in the notice would be fairly and fully discussed at the Parishad, Mr, Krishnaswamy Rao gave Vidwan Kumaratatachariar a note of introduction to Dr. Sir S. Subramania Aiyar, K. CI. E., who drafted a letter to be circulated among friends proposing a priliminary meeting at his house; and the names of the friends to whom the letter was to be circulated was written on the envelope by Mr. Krishnaswami Rao. Sometime before the meeting at Beach House, Mr. Kumaratatachariar asked Dr. Sir S. Subramania Aiyar whether the Conjeevaram Acharyas could also attend this meeting and received an answer in the affirmative. The joint proceedings at Beach House on the 13th January of the Madras gentlemen and the Conjeevaram Acharyas was the result of the above negotiations. In these circumstances I leave it to the public to judge wether it was the Conjeevaram people that solicited the co-operation of the Madras gentlemen or the reverse.

- 4. Who convened this Conference? Mr. Ananthachari says: "Circumstances, however, did not permit me to take effective steps (to convene the Conference) earlier, and it was only this year that I was able to push the matter to any successful issue." Let us see how far he is entitled to take credit for convening the Conference,
- (a) A Public Meeting was held at Conjeevaram on the 20th January which endorsed the proposols in the notice of the 5th January and the proceedings of the meeting at Beach House. A prospectus was issued jointly by the Madras and Conjeevaram people on 2nd February, 1912 inviting subcriptions. Almost the whole of the subscriptions, (nearly Rs. 2,700) collected to meet the expenses of the Parishad was contributed by the Madras people, and not a single pie was contri-

buted by any citizen of Little Conjeevaram. The Conjeevaram Committee members were dependent, abjectly dependent, on the Madras Secretary for current expenses, and it was only after the rupture on the second day of the Conference when Mr. Swaminatha Aiyar refused to pay any further sums without proper vouchers that the Conjeevaram members thought of their own resources. The money, if any, thus paid by the Conjeevaram Acharyas out of their own pockets must have been trifling.

- (b) Sometime after the public Meeting at Conjeevaram Mr. Ananthachari went on a tour of visitation among his Sishyas in the Bombay Presidency and other places, and did not return to Conjeevaram till about 10 or 12 days before the Parishad. His conduct after return was such as to give rise to a rumour in Conjeevaram that he will not join the movement. In any case it is certain that almost the entire active work in connection with the Conference was done during his absence and, as will be seen below, under instructions of the Madras Committee.
- (c) Soon after the issue of the joint prospectus in the early part of February, certain private communications from Conjeevaram caused the Madras Committee to doubt whether they were not playing into the hands of re-actionaries in thus co-operating with the Conjeevaram Acharyas, and they suspended further collection of subscriptions pending the result of local enquiries, and it looked at one time as if the Madras men would secede from the movement. Mr. R. Swaminatha Aiyar went to Conjeevaram to make these enquiries and it was only after a report from him that work was resumed. The net result of the enquiries was, however, to put the Madras Committee on their guard, and the following precautions were taken:—
- 1. The Madras subscriptions were declared payable to the Madras Secretary only.

- 2. Steps were taken to ensure the presence of a large number of Pandits from outside Conjeevaram, and
- 3. A rule was framed empowering the President of the Parishad to dissolve it suo motu without assigning any reason.

From this time forward the Madras Committee had entire control of the arrangements for the Parishad. The number of Pandits to be invited, the form of invitations &c., &c., were all decided at Madras, and the entire correspondence was carried on by the Madras Secretary. The only work done at Conjeevaram was the construction of the Parishad pandal and the issue of Sanskrit invitations to the selected Pandits; even this work was more than once at a standstill pending receipt of remittances from Madras for the purchase of postage stamps and covers. The Madras Secretary went to Conjeevaram a week before the Parishad to look after the arrangements.

In the above circumstances I doubt whether Mr. Ananthachari can claim any portion of the credit for assembling the Parishad. Little Conjeevaram contains a number of rich people, Mr. Anantachari being one of them, who could every one of them have easily paid the entire expenses of the Parishad. But none of them chose to subscribe. Even if the money was forth-coming I doubt if Mr. Anantachari could have convened a large conference without extraneous help. He tried his hand at convening a meeting on the 8th April during the Parishad recess hours when the pandal was unoccupied, but was simply brushed aside by the Mysore irreconcilables and the meeting ended in confusion. He again attempted to convene a small conference at his house in the first week of June during the Garudotsavam and notified his intention to do so in the public prints; but it is understood that here also he met with poor success. Notwithstanding these two failures he chooses to think that the employers of Pandits were willing to send them to Conjeevaram not

because the movement had the support of Dr. Sir S. Subramania Aiyar, Sir V. C. Desikachariyar, Messrs. P. S. Sivaswami Aiyar, P. R. Sundra Aiyar, L. A. Govindaraghava Aiyar, T. V. Seshagiri Aiyar &c. &c., but because it originated with Mr. Anantachari

- 5. Mr. Anantachari complains that Messsrs. Rangachari and Swaminatha Aiyar were never properly appointed President and Secretary at any public meeting at Conjeevaram, and is of opinion that the informal proceedings of the friends of Dr Sir S. Subramania Aiyar assembled at Beach House making such appointments are simply ultra vires. I do not see why a public meeting at Conjeevaram was required to give validity to the appointment of these two gentlemen. In any case the Pandits invited, and the subscribers have no reason to complain as these two names appear as those of the President and Secretary in the joint prospectus issued on the 2nd February. Further I do not see why the Conjeevaram public, as distinguished from the general public, who did not subscribe anything to the Parishad funds should have any voice in deciding the issues to be placed before the Parishad or the persons to be placed in charge of the arrangements and proceedings.
- 6. Mr. R. Swaminatha Aiyar is technically wrong in saying that the original programme of the Conjeevaram people did not include the marriageable age of girls; for the notice of the 5th January refers to the marrigeable age of boys and girls as one of the subjects deserving discussion. But as now explained by Mr. Anantachari this reference merely meant that the question was to be shelved by merely raising girls' marriageable age to twelve or thirteen so as still to be well within the pubertal period. What Mr. Swaminatha Aiyar refers to is apparently the "post-pubertal marriage of girls" and this the Conjeevaram people appear to have ultimately included in the programme as the price

to be paid to secure the co-operation of the Madras Laukikas. This is clear from the Sanskrit subject-list forwarded to the Pandits as an enclosure to the letters of invitation, in which the following questions occur:-"What expiation is prescribed for a father whose girl attains puberty while he is in search of a suitable husband for her? Is such a girl to be married according to the rule of Kanyadana or of Svayamvara? Can a Brahman girl be married according to Svayamvara rule?" These questions did not give prominence to the views of an orthodox school of Pandits small in numbers at present, who maintain that according to the Sastras girls should be married after puberty. In order to give prominence to this School Mr. R. Swaminatha Aiyar, at the suggestion of some Madras Committee members, proposed the following questions for discussion during the preliminary sittings; "Is the bedding of the bridegroom and the bride, prescribed in the Grihya Sutras, on the fourth night of a Brahman wedding an integral part of the marriage cermony? Do the Sastras prescribe post puberty marriages for girls or at least allow such marriages as an inferior alternative?" It was the discussion of these questions that Mr. Anantachariar opposed taking on himself to speak on behalf of the Pandits; but as appeared subsequently the Pandits had no objection to discuss them. The issue was thus not between Mr. Swaminatha Aivar and the Conference. Nor was it one between Mr. Swaminatha Aiyar and the Conjeevaram Committee, for the former had the support of all the Madras members present It was, as stated by Mr. Swaminatha Aiyar, an issue between the Madras Committee and the Conjeevaram Acharyas, and the object of the latter was, it was feared by several of Madras members, to crowd out the question by prolonging a wordy warfare on other questions in the subject-list.

7. The statement that the Secretary refused to pay batta to some of the invited Pandits is a gross perversion of an incident for which Mr. Anantachariyar himself was respon-

sible. The Secretary obtained 25 bags of rice from Madras for feeding the Pandits and other visitors, but as it turned out, it was found unnecessary to have obtained so much rice. For the Conjeevaram Branch Math of Jagadguru Sri Sankarachari Swamigal of Kumbakon im undertook the feeding of all the Smarta Brahmans that attended the Parishad. All the Pandits that came from Mysore had been paid batta and travelling allownce either by the Mysore Government or by Sirdar Kanta-Raj Urs, Esq., and the Perishad Committee had merely to provide accommodation for the Mysore Pandits. The only Pandits that had to be fed out of the Parishad funds were about half a dozen Sri Vaishnavas who did not belong to Conjeevaram, Provisions were, however; being issued not only to these but also to some of the Mysore Pandits in contravention of the instructions of the Secretary. On the 2nd or the 3rd day of the Conference I brought to the notice of Mr. Swaminatha Aiyar that there were only 191 bags of rice in the store-room; as such a large quantity as 51 bags could not have been expended if the issue of provisions had been restricted to people entitiled to it the Secretary called for an account and for the keys of the store-room. Mr. Anantachari refused to furnish either and the Secretary ordered a second lock to be put on the storeroom. It was I that put this lock; the lock was, however, removed after a few hours mainly with the object of avoiding an impasse. The store-room was under double lock from 2 P. M. to 9 P. M. i. e. for seven hours.

- 8. I Will now enumerate the mis-statements in Mr. Annantachary's letter:—
- (I) Dr. Sir S. Subramania Aiyar never said that the ancient Acharams of the Hindus were Dushtacharms. What he characterised as Dushtacharam was the present practice of marrying boys immediately after Upanayanam to girls of five

and three in contravention of the Sastras which require that a Brahmachari should spend a considerable number of years in study.

- (2) Mr, M. Rangacharyar never called the three men selected by him during Vakyartha, *Madhyasthas* but insisted on calling them his Assistants.
- (3) Mr. R. Swaminatha Aiyar never refused to pay batta to any of the invited Pandits.
- (4) The credit of having convened the Parishad cannot be claimed by Mr. P. B. Anantachary; on the other hand he nearly wrecked the Parishad.
- (5) Though Mr. Swaminatha Aiyar is techinically inaccurate in stating that the original Conjeevaram programme did not include the marriageable age of girls, he was perfectly right in saying that the Conjeevaram Pandits had to include the question of post-puberty marriage in their programme in order to secure the co-operation of of the Madras people and that the Vakyartha system proposed by them would have crowded out this question.
- (6) Mr, Ananthachariar asks why the Acharyapurushas of Conjeevaram forced the dissolution of the Conference if as is represented it was their interest to have a favourable opinion obtained on the sea-voyage and the converts questions. The reply is obvious. The Acharyas thought that there were only two alternatives before the Madras members, either dissolution and going home or yielding to the demand of the Acharyas. They knew that the former alternative which would expose the Madras gentry to the laughter and ridicule of all enemies of Hinduism would never be adopted and drove the President and the Secretary to a corner, not knowing that a third alternative had been provided. When dissolution was threatened some of them thought that it would only be an adjournment.

- (7) Mr. Ananthachari seems to have been under the impression that the Conference would elect its own President and decide the method of conducting discussions. These questions had been decided previously as is clear from the prospectus and the proceedings of the Committee. Mr. Ananthachari is thus entirely out of touch with the arrangements made.
- (8) The co-operation of the Madras people was obviously sought for from financial considerations, the intention being to play the proverbial game of அவல் and உமி the Madras men supplying the former. The question of seavoyage is solving itself slowly and is of minor importance compared to the question of "the marriageable age of Brahman girls", and it was this latter question that the Madras people were particularly anxious to have fully discussed. Mr. R. Swaminatha Aiyar, exhibited great firmness, which Mr. Anantachari and his friends naturally call obstinacy, in insisting upon and securing a full discussion of this question. This was impossible so long as the Conjeevaram Acharyas were able to obstruct work in their capacity as members of the Working Committee. They overreached themselves by forcing the President to dissolve the Parishad forgetful of the circumstance that they will not have any power of interference in any new Parishad that the Madras members may convene. They are of course naturally very angry with Mr, Swaminatha Aiyar and this anger finds its natural vent in personalities asd misrepresentation. But the public must remember that it was on account of the precautions taken by Mr. Swaminatha Aiyar and the firmness exhibited by him that some real work was done at the Conjeevaram Parishad.

SACHITHANANDENDRA SARASVATI.

MADRAS, July 10.

- THE BRAHMAVADIN PRESS, MADRAS. \*-

# काञ्ची परिषदि समवेतानां पण्डितानां

## नामधामादिकम्

अङ्काश्च

#### Names.

- 1. सोमनाथशास्त्री
- 2. काव्यतीर्थ जयकृष्णमिश्रः
- 3. हाथीभाई शङ्करशास्त्री
- 4. कविदयाशङ्कर-रविशङ्करः
- 5. महामहोपाध्याय तात सुब्बरायशास्त्री
- 6. नवडूरि वेङ्कटाशास्त्री
- 7. किडांबि श्रीनिवास धर्माचार्यः
- ि देवज्ञचक्रवर्ति ताण्डव कृष्ण-साचार्यः
- 9. ब्याकरणाचार्यसदाशिवशास्त्री.
- 10. उपद्रष्टा-मणिगण्ड सुब्रह्मण्य-शास्त्री
- 11. परिमि नरासिंह शास्त्री
- 12. स्वयंपाक- सूर्यनारायणशास्त्री
- महाविद्वान् मण्डिकल् राम-शास्त्री

Designation &c.

जगन्नाथम्-ओरिसा.

जगन्नाथम्-औरिसा.

जामनगरम्-कत्यावरम्.

काव्यवाचस्पतिः-कांबे.

विजयनगरसंस्कृताविद्याशालाध्यक्ष:.

विजयनगरसंस्कृतविद्याशालायांव्या -करणाध्यापकः

पण्डितः विजयनगर महाराज विद्या शास्त्रायाम्

वेदशाला-विशाखपत्तनम्.

पुष्पिगिरीयमठगुरुणां विद्यासहकारीः अमलापुरम्.

बण्डार् हैस्कूल्पण्डितः.

अध्यक्षः-श्रङ्गगिरिमठं-अङ्गोलम्.

महीशूरमहाराज-महाविद्यामन्दिरे पण्डितः Names,

14. महाविद्वान् नरहीरदैवज्ञः

15. महाविद्वान् मायको-ण्डकृष्णाचार्यः

 महाविद्वान् लक्ष्मीपुरं श्रीनि-वासाचार्यः

 महाविद्वान् काशीशेषवेद्धटा-चलशास्त्री

18. महाविद्वान् विश्वेश्वरशास्त्री

19. काशीशेषसुब्रह्मण्यशास्त्री.

20. गुण्डशास्त्री

21. चक्रवर्ति राजगोपालाचार्यः

22. कानकान खिछ-नरसिंहशास्त्री

23. दोडुबेले-नारायणशास्त्री-

24. तुष्पल् वेङ्कटाचार्यः

25. जयराम वेङ्कटाचार्यः

26. के-रङ्गस्वामि अय्यङ्गार

27. गराण वैयाकरण कृष्णाचार्यः

28. काक्कायि सुब्रह्मण्यशास्त्री

29. श्रीनिवासशास्त्री

30, मोहनकुमारकालहस्तीइवरः

31. शेषाचलदाक्षितः

32. रामस्वामिशास्त्री

33. वङ्गिपुरं वरदाचार्यः

34. रामनाथ शास्त्री

35. पट्टतूर श्रीनिवासाचार्यः

36. दोड्डयाचार्यः

Designation &c.

महीशूरपुरम्.

महीशूरमहाराजास्थानविद्वान्

महीशृरमहाराजास्थानीवद्वान्.

महीशूरमहाराजास्थानीवद्वान्-दारवार

बङ्गॡर सेन्टरल्कालेज् संस्कृतपण्डितः

महीशूरमहाराजास्थानपण्डितः.

अध्यापकविद्यार्थी महीशूरपुरम्.

ज्योतिश्शास्त्रपण्डितः बङ्गलूर चाम-राजेन्द्रसस्कृतमहाविद्यामन्रिमः

बङ्गलूर् हैस्कूल पाण्डतः.

आगमपरीक्षकः बङ्गलूर.

बङ्गलूर हैस्कूल्पाण्डतः

पाण्डितः महीशूरपुरपुस्तकालयम्.

बङ्गलूर सेन्टरल कालेज् पाण्डितः.

संस्कृतपण्डितः विमोगाः

नामक्कल् बोरड् हैस्कूल्पण्डित:.

द्वस्थानधर्मकर्ता.

पानियूर.

काञ्चीपुरम्.

तिरुमाछिशे.

काञ्चीपचयप्पविद्यालयपण्डितः.

तिरुमलिशे.

तल्लम्.

#### Names.

- 37, कुष्पुस्वामि शास्त्री
- 38. नागेश्वरशास्त्री
- 39. महामहोपाद्यायः आर् -चन्द्रशेखरशास्त्री
- 40. पि. पञ्चापगेशशास्त्री
- 41. टी-वी-श्रीनिवासशास्त्री
- 42. एस के रामनाथशास्त्री
- 43, एस्. के पद्मनाभशास्त्री
- 44, टी. एन्. नरसिंहाचार्यः
- 45. गिरानन्दसरस्वती
- 46. तिरुमलैकाण्डूर् रामानुजाचार्यः
- 47. एस्. कुप्पुसामिशास्त्री-
- 48. नीलकण्ठशास्त्री
- 49. वि. रङ्गनाथाचार्य:
  - 50, एस. माधवाचार्यः
  - 51. अभिनवभट्टबाणः आर. वि. कृष्णमाचार्य
  - 52. आर्. शेषाद्रयाचार्यः.
  - 53. नदेशशास्त्री
  - 51. दि. आर् कृष्णाचार्यः

### Designation &c.

ब्रह्मदेशम्.

बह्मदेशम्.

संस्कृतमहाविद्यामन्दिराध्यक्षः मेला-पुरम्

वेदान्ताध्यापकः संस्कृतमहाविद्याम-न्दिरं मैलापुरम्

धर्मशास्त्राध्यापकः संस्कृतमहाविद्या-मन्दिरम् मेलापुरम्

वेदविशारदः मैलापुरम्

वेदान्तविशारदः अडयार पुस्तकालय पण्डितः

प्रेसिडन्सि कालेज् संस्कृतपण्डितः -आर्थसमाजम् मद्रपुरम्,

मद्रपुरम्.

तिरुवादि संस्कृतमहाविद्यामन्दि-राक्ष्यक्षः.

तिख्वादि.

तिरुवादि संस्कृतमहाविद्यामान्दिरा -ध्यापकः.

न्यायपण्डितः तिरुवादि संस्कृतमहा-विद्यामन्दिरम्.

ब्याकरणपण्डितः तिरुवदिसंस्कृतमहा-विद्यामन्दिरम्.

तिरुवादि संस्कृतमहाविद्यामन्दिरा -ध्यापकः

कडलंगुटि नान्नेलम्.

मध्वविलासं कुंभघोणम्.

#### Names.

### Designation.&c.

| P P |                |    |
|-----|----------------|----|
| 55. | सुन्दरशास्त्री | Г  |
| ou. | 14 211111111   | ٠. |

56, नारायणवाजपेय:

57. दण्डपाणिदीक्षितः

58 नटेशदीक्षितः

59. सीतारामशास्त्री

60. पि बि. अनन्ताचार्यः

61. ाश्रीशैलताताचार्य:

शिवरामपुरम्.

तिरुवाल्र हैस्कूल् पण्डितः.

संस्कृतपण्डितः चिद्मबरम्

चिद्म्बरम्.

धर्मशास्त्रसमापण्डितः मधुरापुरी.

मञ्जुभाषिणीसंपादकः, काञ्चीपुरम्.

काञ्चीपुरम्.

आदौ पाण्डित सूच्या मनिर्दिष्टाः पश्चादागताः विचारविषयेषु स्वाश-

### यमप्याविष्कृतवन्तः पाण्डिताः—

62. श्रीशैलदेशिकाचार्यः

63. चक्रवर्ति राघवाचार्यः

64. विराक्त कृष्णदास:-

65. वेङ्कटवरदाचार्यः-

66. वि. अनन्ताचार्यः-

67. रामनाथशास्त्री

68. वेङ्कटकृष्णमाचार्यः

69. विद्वान् तिरुवेङ्कटाचार्यः—

70. चक्रवर्ति गोपालाचार्यः

71. श्रीनिवास शठगोपाचार्यः

इलनगरम्.

काञ्ची.

मुसरपाकम्.

काञ्ची.

चेटपेट्ट.

-आर्यसिद्धान्तपाठशाला—मद्रपुरी.

काञ्ची.

काञ्ची.

काञची.

महीशूरपुरम्.

# अधोनिर्दिष्टाः पण्डिताः द्वितीयपरिषदि न संनिहिताः-

i कुन्नपाक्कं शीनिवासाचार्यः

ii काण्डूर. रङ्गाचार्यः

iii इ. इ. देशिकाचार्यः

iv विरक्ति भाष्यकाराचार्यः

V चण्टावतारम् आचार्यः

vi रङ्गनाथाचार्यः

vii कपिस्थलं देशिकाचार्यः

viii तिरुमले ताताचार्यः.

ix बालधान्व वेङ्कराचार्यः.

x नवीनरामानुजाचार्यः,

xi आनिकल् श्रीनिवासाचार्यः.

xii किलत्त्र रङ्गाचार्यः

xiii पण्डितरत्नं कुप्पनय्यङ्गार्.

xiv तर्कतीर्थ लक्ष्मीताताचार्यः,

XV मण्डयं आण्डपांछ आलुवार तिरुमले अय्यङ्गार.

xvi निगण्पाछे तिरुमलाचार्यः

xvii महाविद्वान् पि राधवेन्द्राचार्यः

xviii महाविद्वान् रामचन्द्राचार्यः,

xix पि. इयामाचार्यः.

XX अय्याघनपाठी.

सुब्बावधानी.

काञ्ची. काञ्ची.

काञ्ची.

काञ्ची.

काञ्ची.

इञ्जिमेडु.

काञ्ची.

काञ्ची

-महीशूरपुरम्

# समुद्रयानम् ].

## पण्डितानामाशयाः

एंप्रिल् मासस्याष्टमे दिवसे सायं गृहीतानां पारिषद्याशयानां संप्रेहण विवेचनम्—

अत्र विषये आहत्य पञ्चाशतः 50 पण्डिताना माशया गृहीताः J. प्रथमः प्रस्नः—किं समुद्रयानमात्रं पापापादकम् १ उत देशकालो देशविशेषादिपरिच्छित्रं यानम् १

#### अत्र

(क) समुद्रयानमात्रस्य पापापादकःवेऽभिनिविश्तमानानामङ्काः — 3-8-10-21-23-29-33-34-36-40-41-43-44-46-48-49-50-53.

आहत्य अष्टादश (18) पण्डिताः।

(खं). देशकालोदेशविशेषादिपरिच्छिन्नमेव यानं पापापादकामिति अभिप्रयतामङ्काः—

$$5-6-7-12-13-14-15-16-17-18-20-22$$
 $-25-26-27-28-30-35-39-42-51-52-54-55-59-66-69-$ 

आहत्य सप्तविंशतिः (27) पण्डिताः ।

- (ग) द्विरान्नातिरिक्तमेव यानं पापापादकामिति वदतोरङ्कौ— 11—24—
- (ध) अभ्यस्यमानमेव यानं तथेति-56-संख्याङ्कितस्य पण्डितस्या-शयः।

(ज) सर्वथा समुद्रयाने दोषो नास्तीति-45-संख्याङ्कितस्य पण्डितस्या शयः ।

इतोऽन्यस्यैकस्य कस्य चित् प्रत्युत्तरमिनिर्दिष्टनामधामादिकमिरयुपे-क्षितम् । गृहीतेषु चाशयेषु, यत्र विशेषाः सन्ति, ते अधः प्रकाश्यन्ते —

- (11). द्विरात्रकालातिरिक्तकालपरिमाणक समुद्रयात्रामात्रस्य पापा-पादकत्वम् । देशकालविशेषमन्तरैव सर्वथा कलियुगे पातितत्वसंपादकत्वं समुद्रयानस्य ममाभिमतम् ।
- (17). समुद्रेऽब्धा नीयातुः प्रायश्चित्तेन (तैवाधिकप्रायश्चित्तप्र्वंक पुनरुपनयनचान्द्रायण प्रप्रायश्चित्तद्वयेन) संग्रहः । ब्राह्मणस्य सर्वत्र षट्-कर्माण भवत्येव । क्षत्रियवेश्ययोः स्वधर्मेण (विजयव्यापाररूपधर्मेण) समुद्रयाने दोषळेशस्याभावेऽपि अन्यार्थं गमने संसर्गप्रायश्चित्तेन (एकचान्द्रायणेन) सर्वत्र संग्रहो भवत्येव ।

जागति च मत्कृता अन्धिनौयानमीमांसापि उक्तार्थे साहाय्यकरणे ।

- (24). त्रिदिनावच्छिन्नसमुद्रयानस्य पातित्यापादकत्वात् तत् नि-षिद्धमेव ।
  - (26). विलक्षणोद्देश्यानवच्छिन्नं समुद्रयानमान्नं (पापकारि)
  - (35). विलक्षणदेशानुदेश्यं समुद्रयात्रामात्रं दुष्यति ।
- (41). समुद्रयानमेव पापापूर्वजनकम् । तच देशविशेषरुपद्वीपान्तर प्राप्त्यविच्छतं गुरु भवति ।
- (51).ब्राह्मणस्य आपद्वृत्तितया विहितं वाणिज्यमवलम्बमानस्य समुद्र-यानं दोषापादकम् । त्रीणि दिनानि समुद्रयानन्तु अधिकदोषजनकम् । अन्यथा तु शास्त्रमुदासीनम् ।
- II. द्वितीयः प्रश्नः—समुद्रयानेन जायमानस्य दोषस्य प्रायिश्वत्त\_ मिस्त १ नवा १
  - (क) समुद्रयानेन जायमानस्य दोषस्य प्रायश्चित्तमस्ति ति अधो नि-र्दिष्टा वदन्ति —

$$3-5-6-7-8-10-11-12-13-14-15-\\16-17-18-20-21-22-23-24-25-26-27-\\28-29-33-34-35-36-39-40-41-43-44-\\46-48-50-51-52-53-54-55-56-59-66-\\69.$$

आहत्य पञ्चचःवारिंशत् (45) पण्डिताः ।

(ख) प्रायश्चित्तमेव नास्तीति त्रयो वदन्ति—30—42—49. इतराभ्यां नात्र प्रस्युत्तरितम् ।

III. तृतीयः प्रश्नः—आचिरितप्रायश्चित्तस्य स्वार्थेषु नित्यकर्मसु स्व-स्य स्वापत्यस्य च विवाहादिषु, शास्त्रागाचरेषु सजग्ध्यादिषु च संव्यवहार्यता आस्ति? नवा ?

(क). आचरितप्रायाईचत्तस्य स्वार्थेषु नित्यकर्मसु, स्वस्य स्वापत्यस्य च विवाहादिषु शास्त्रागोचरेषु सजग्ध्यादिषु च संन्यवहार्यंता अस्तीत्यभिप्रयता मङ्काः—

आहत्य सप्ताविंशतिः (27) पण्डिताः ।

(ख) उक्तेषु विषयेषु कुतापि संव्यवहार्थता नेत्याशयवता मङ्का:— 12--35-36-49.

आहत्य चःवारः (4) पण्डितः।

- (ग) स्वस्य स्वापत्यस्य च विवाहादिसंस्कारान् वर्जियत्वा अन्यत्र संव्यवहार्यता अस्तीति (34) संख्याङ्कितः अभिष्रति ।
- (व) शास्त्रागोचरं सजरवादिकं स्वस्य स्वापत्यस्य च संस्कारेषु उपनयनं च विहाय अन्यत्र संब्यवहार्यता अस्तीत्यभिष्ठैत्ययम्—39

(ङ) शास्त्रागोचरसजग्ध्यादिकं परित्यज्य अन्यत्र संब्यवहार्यता स्तीत्यभिसन्द्धानाना मङ्काः—

52-59-66.

आहत्य त्रयः (3) पण्डिताः ।

- (च) नित्यकर्मसु दुाहतुः विवाहे च संव्यवहार्यतां संकोचयत्ययम् 43 ।
- (छ) नित्यकर्ममात्रे संव्यवहार्यतां संकोचयम्येते—

8-11-18-21-24-28-33-48-50-69.

आहत्य दश (10) पण्डिताः।

(ज) सुतोपनयनविवाहवर्जम् अन्यत्र संव्यवहार्यंता सयमनुमन्यते — 23 — ।

अभिप्रायेविशेषाश्चाधः प्रदर्शन्ते-

- (3) तस्य स्वार्थकर्मसु योग्यतासस्वेऽपि समुद्रयानौपियकम्लेच्छयवनाः दिदेशगमनापरिहार्यतदीयसिद्धान्नभोजनादि कृतवतो नव संव्यवहार्यस्वमिति।
- (6) कृतप्रायश्चित्तस्य पुरुषस्य स्वार्थेषु नित्यकर्मसु स्वस्य विवाहे चा धिकारोऽस्ति । पातित्यजनककर्मां चरणा त्यूर्वमुत्पन्नस्य प्रायश्चित्तानन्तर मृत्पन्नस्य च विवाहो निष्प्रत्यूहः । पातित्यसमये उत्पन्नस्य तस्य यदुक्तं प्रायश्चित्तं त-त्करणानन्तरं विवाहः । कृते प्रायश्चित्ते तस्य एकपङ्किभोजनादौ संव्यवहार्यन्तास्ति ।
- (5) चीर्णश्रायश्चित्तस्य पुरुषस्य स्वार्थेषु नित्यकर्मसु स्वस्य विवाहे च अधिकारोऽस्ति । तदपत्यं त्रिविधम्—पातित्यप्रयोजककर्माचरणात्पूर्वमुन्पन्नम्, पातित्यदशायामुन्पन्नम्, प्रायश्चित्तानन्तरमुत्पन्नम्—इति । आद्यान्त्ययोः विवाहर्हत्वं निर्विवादम्, मध्यमस्य तदुदितप्रायश्चित्तानन्तर मधिकारः । कृतप्रायश्चित्तस्यैकपङ्किभोजन।दौ संव्यवहार्यतास्ति ।

- (11) प्रायश्चित्तं कृतवतः स्वीयदैविष्टयकर्ममान्नेऽधिकारोऽस्ति । ब्राह्म णभोजनानिमित्तकार्येषु हेम्ना वा आमेन वा तादशब्राह्मणे वी निर्वहणियत्वम् तत्पुत्रस्य तृतीयांशं प्रायश्चित्तं कृत्वा अन्येन उपनयनादिसंस्कारा निर्वर्तनियाः। तत्पुत्रया नवमांशं प्रायश्चित्तं कृत्वा पित्र्यवस्त्रादिकं पारित्यस्य अन्यदीयवाससा परिच्छाचा '' नाहमेतेषां, नैतेमदीयाः'' इति तिरुच्चे वीचियत्वा देवालये वि-वाहः करणीयः ।
- (14) अस्ति प्रायश्चित्तानन्तरं जातस्य, यानाःपूर्वं जातस्यच अस्त्येव। पातित्ये जातस्य "पातिते। पातितः" इति न्यायात्, पातितःवात्, तःप्राय-श्चित्तानन्तरं तस्यापि सर्वमस्त्येव।
- (20) स्वार्थेषु नित्यकर्मसु निर्विचारमस्ति।स्वस्य विवाहादिषु च पूर्व वत्।स्वापत्यस्य तु प्रायश्चित्ता त्पूर्वमुत्पन्नस्य प्रायश्चित्तं कारियत्वा ततो विवा हादिषु संव्यवहायेता संभवति । स्वस्य प्रायश्चित्तानुष्टानानन्तर मुत्पन्नस्य तु विषये निर्विवादमेव संभवति ।
- (22) आवश्यकस्वधमांनुष्ठान मविहाय बाह्यण्यावलोपकं निषिद्ध म-नाचरन् यःसमुद्दं यायात्,तस्य संन्यवहार्यता वर्तते; तद्पत्यस्य तु प्रायाश्चित्ता-ननुष्ठानदशाया मुत्पन्नस्य चीर्णप्रायश्चित्तस्य संन्यवहारार्हता कैमुतिकन्याय-सिद्धा। विहाय स्वधमानुष्ठानम्,आचरन् बाह्यण्यावलोपकं निषिद्धं यः समुद्र-यायो, तस्य क्रतप्रायश्चित्ततस्यापि संन्यवहार्यता नास्ति, स्वकमानुष्ठानार्हता मात्र (अस्ति) । तद्पत्यस्य प्रायश्चित्ताननुष्ठानदशाया मुत्पन्नस्य अधिकप्राय-श्चित्तेन, अनन्तरोत्पन्नस्य अल्पप्रायश्चित्तेन पूतस्य संन्यवहार्यता वर्तते ।
- (23) चीर्णप्रायश्चित्तस्य पुरुषस्य स्वार्थेषु नित्यकर्मस्वाधिकारोऽस्ति । प्रायश्चित्तं तु बोधायनऋग्विधानोक्तम् । अन्यत्र पुत्रविषये आर्याणामधिकारः, पुत्रिकाविषये तु परस्याधिकारः। शास्त्रागोचरेषु सजग्ध्यादिषु समुद्र यातु रिधकारोनास्ति ।
- (24) स्वार्थेषु नित्यकर्मसु अधिकारोऽस्ति । अपत्यविवाहादिषु शास्त्रोदितप्रकारेण कर्तव्यक्ष्यमस्ति । अपाङ्क्तेयवर्गे पठितस्वात सुसुद्रयायिना भोजनादिकं न कार्यम् ।

- (26) नित्यकर्मस्वधिकारः । न संन्यवहारः । (तःसुतादेः) संसर्गः प्रायश्चित्तेन (पतितप्रायश्चित्तेन) शुद्धयो स्तद्पत्ययो रन्येन उपनयनं कन्यादानं च ।
- (27) चीर्णप्रायश्चित्तस्य पुंसः स्वानुष्ठेयनित्यकर्मसु अधिकारोऽस्त्येव -तद्पत्यस्यापि प्रथमं प्रायश्चित्तं यथोक्तं कृत्येव संस्कारः कर्तव्यः । तेन सह भोजनविषये संव्यवहार्यत्वं तु सिद्धभेव ।
- (28) स्वकमैण्यधिकारो निराबाधः । अविशिष्टं नानुमतम् । सिन्धुः यानाः पूर्वोत्पन्नकुमारसंस्कारे न तस्यास्त्यधिकारः ।
  - (29) अस्त्येव, किन्तु तदन्यकर्तृकदेविपतृकार्ये न ।
- (34) नित्यकर्मानुष्ठानेऽस्याधिकारः । अपतितस्वद्शाया मुत्पन्नस्या पत्यस्य दोषो न, पतितस्य कन्यामात्रमपत्यं दोषावहं न भवति, तस्या विवाहस्य प्रकारान्तरेण स्मृतौ कथितत्वात् । कृतप्रायश्चित्तस्य सहजिधः रागप्राप्ता ।
- (35) कुत्रापि संन्यवहायरेवं नास्ति, स्वयं निःयकर्माण्यनुष्ठातुं शक्नोतिः (पतितप्रायश्चित्तेन ग्रुद्धस्य) पुत्रस्योपनयनं पुत्र्या दानं च अन्येन ।
- (36) प्रायश्चित्तरस्ति । तथापि सहभोजनादिसंसर्गार्हता नास्ति । विशेषणविशिष्टसमुद्रयानं न दुष्टम् ।
- (39) नित्येष्वधिकारः भार्यापरिप्रहे दोषागमात् प्राक् प्रायश्चित्ता दूर्ध्वामिव मध्यकालोत्पन्नाया अपि कन्याया दानेऽप्यस्यधिकारः । पुत्रो पनयने सजग्ध्यादौ च अधिकारं नावधारयामि ।
- (40) स्वार्थेषु नित्यकर्मस्वस्त्यधिकारः । सक्नद्भन्तुः कृतप्रायश्चित्तस्य असङ्यभक्षणापेयपानादिराहितस्य अस्त्यधिकारः । शास्त्रागोचरेषु सजग्ध्यादिषु पूर्वोक्तविशेषणविशिष्टस्यास्त्यधिकारः । पूर्वोत्पन्नस्यापत्यस्य, प्रायश्चित्तान्तरज्ञातस्य, अस्त्यधिकारः सजग्ध्यादिषु । अकृतप्रायश्चित्तजस्यापत्यस्य नास्त्यधिकारः ।
- (41) नित्यादिकर्मस्वस्त्यधिकारः । स्वस्य विवाहेऽस्त्यधिकारः । अप तितत्वदशाया मुत्पन्न मपत्यं न दुष्यति । पतितत्वदशायामुत्पन्नं स्त्र्यपत्यं न दुष्यति । अन्यत्तु चिन्त्यम् । कृतप्रायश्चित्तो न पतितः । सहजग्धिरास्ति ।

- (43) विवाहादिषु वैकल्पिकानित्येषु न संव्यवहार्यता । अन्यन्न नित्येषु तत्कर्तृकेष्वास्ति । तेन कृतप्रायश्चित्तेन स्वव्ययेनानुष्टीयमानेषु काम्येषु छौकिकेषु च नास्ति । कृतप्रायश्चित्तस्य प्रापश्चित्तानन्तरोत्पन्नापत्यविषये विवाहादिसंव्यवहार्यता अस्ति । अकृतप्रायद्विचत्ततादशायाम् उत्पन्नस्या-पत्यस्य विवाहादिषु संव्यवहार्यता अस्ति ।
- (44) स्वस्य नित्यकर्मसु स्वार्थेषु अधिकारोऽस्ति । पतितावस्थाया मुखबस्य स्वापत्यस्य विवाहादिषु अन्येषा मेव आर्याणामधिकारोऽस्ति । सजग्यादिषु संव्यवहार्यता इतरैः सह वर्तते ।
- (46) स्वार्थेषु नित्यकर्मस्वाधिकारो वर्तते कृतप्रायश्चित्तस्य । सज-ग्ध्यादिषु स्वापत्यविवाहेषु संव्यवहार्यता नास्त्येव । शोधितस्यापि इत्यस्य पातितसंसर्गरहितस्य संव्यवहार्यता ।
- (51) आचिरितप्रायश्चित्तस्य सहभोजनादिषु संव्यवहार्यतास्त्येव पिड्ये दैवे च परं कर्मणि पूर्वोक्तस्य तस्य अन्येन नियोजनं शास्त्रानि षिद्धम् । तस्य पुत्रस्य पुड्याइच सर्वेष्विप कर्मसु निर्वाधम् ।
- (52) अनुष्टितप्रायश्चित्तस्य स्वार्थेषु नित्यकर्मसु पुत्रादीनां विवाहा-दिषु च अधिकारोऽस्ति । सजग्ध्यादिषु अविधिचोदितेषु विधिचोधितेषु च याजनाध्यापनप्रीतप्रहेषु अधिकारो नास्ति ।
- (55) क्रतप्रायश्चित्तस्य पुरुषस्य तदपत्यस्य च समुद्रयाना त्पूर्वी-त्पन्नस्य इतरैः साकं विवाहादियोग्यता अस्त्येव । वदनन्तरोत्पन्नस्यापि इतरैः सह संन्ववहार्यता, विवाहादियोग्यता, सजग्ध्यादिषु च योग्यता चिन्त्येव ।
- (56) नेदं ससुद्रयानमार्जानिमित्तकं पापं पत्तनीयत्वप्रयोजकम्, किन्तु असकुत्कृतससुद्रयानिमित्तकमेव । ससुद्रयाना त्पूर्वसुत्पन्नस्य पापप्राप्तिरेव नास्ति ।

- (59) कृतप्रायिक्चित्तस्य स्वार्थेषु नित्यकर्मसु अर्हता । समुद्रयानाः त्पूर्वमुत्पन्नस्य प्रायिक्चित्तानः तरमुत्पन्नस्य च तत्पुत्रस्य विवाहादिषु अर्हता । सिन्नैः सहभोजने अर्हता नास्ति ।
- (66) चीर्णप्रायाः चित्तस्य सापत्यस्य नित्यकमंसु विवाहादिषु च संन्यवहार्यता अस्ति । सजग्ध्यादिषु संन्यवहार्यता नास्ति । IV. तुरीयः प्रश्नः—पूर्वीक्तं सर्वमापि ब्राह्मणमात्रविषयकंवा ? उत त्रैविणिक साधारणम् ?

#### अन्न

(क) सर्वमेतत पूर्वोक्तं ब्राह्मणमात्रविषयकमित्येतेऽभिष्रयन्ति— 13—14—17—22—25—28—29—30—33—35—36— 39—43—44—51—53—55—56.

आहत्य अष्टादश (18) पण्डिताः।

(ख) पूर्वोक्तं सर्वमिप त्रैवर्णिकसाधारणिमत्येते-

$$\begin{array}{l} 3-5-6-7-8-11-12-16-18-20-21-23-24-\\ 26-27-34-40-41-42-46-48-49-50-52-54-\\ 66-69. \end{array}$$

आहत्य सप्तविंशतिः (27) पण्डिताः ।

(ग) पूर्वीकं सर्वमिप ब्राह्मणक्षत्रियमात्रविषयमिति अनयोः द्वयो राशयः— 15-59.

इतोऽन्यैस्त्रिभिः नात प्रत्युत्तरितम् ।

# ग. ऋतुमती विवाहः

एप्रिल् मासस्य नवमे दिवसे सायं विवाहविषये संगृहीतानां पारि-षद्याशयानां संग्रहेण विवेचनम्--

विवाहविषये आहत्य (50) पञ्चाशतः पण्डिताना माशयाः संगृहीताः।

### I, प्रथमः प्रश्नः---

वेदगतानां छिङ्गानां स्मृतिगतायाः निरपेक्षरवरुपायाः श्रुतेश्च बळाबळपरीक्षायां किं वैदिकिछिङ्गानामेव प्राबस्यं शास्त्रसंमतं भविति ? उत-स्मार्तश्रुतेरेव प्राबस्यम् ? आहोस्वित् वैदिकिछिङ्गानां स्मार्तश्रुतेश्च सम-बळत्वम् ?

#### अन्न

(क) वैदिकलिङ्गानामेव प्राबल्यं शास्त्रसंमतिमिति अधोनिर्दिष्ट-संख्याभि रङ्कितानां पण्डिताना माशयः—

$$7-12-16-22-23-29-36-39-40-41-42-43-46-52-55-56-62-64-67.$$

आहत्य एकोनविंशातिः, (19) पण्डिताः.

(ख) स्मार्तश्रुतेरेव प्रावश्यिमिति अभिप्रयन्तः संख्याङ्करधो निर्दि इयन्ते—

 $(\eta)$  वैदिकलिङ्गानां स्मार्तश्रुतेश्च समबल्खं केचिदुशन्ति ; त एते— 1-2-10-14-17-18-25-27-63-68.

आहत्य दश (10) पण्डिताः।

अत्र 22-36-4I-46-55—एताभिः संख्याभिरङ्कितानाम् आशयः अनितिस्फुटोऽपि स्मार्तश्रुतिबलीयस्त्वकोटिमेव कटाक्षयतीवेति तत्रैते निर्दिष्टाः । 8-11-संख्याभ्यामङ्कितयोराशये " क्वचित्" इति पद्मिषकं दृश्यते ।

विवाहविषये स्वाशयमाविष्कर्तुं प्रवृत्तेषु पञ्चाशस्यंख्याकेषु पण्डितेषु' निर्दिष्टेभ्य इतरैः प्रथमे प्रश्ने न किमप्युत्तरितम् । संगृहीतेषु च प्रथमप्रश्नस्य प्रथ्युत्तरेषु, यत्र विशेषाः समुपलभ्यन्ते, तान्युत्तराण्यधः प्रकाइयन्ते—

- (3) परिहत्यापवादविषयमुत्सर्गोऽभिनिविशते इति न्यायविषये कुत्रचित् अन्यथात्वेऽपि अनुमितश्चितिवाक्यमूळतया स्मार्तश्चतेः प्राबल्य-मुचितम् । वैदिकस्यापि ळिङ्गस्य आबल्यप्रयोजकस्य अर्थविप्रकर्षस्य हेतोः सद्भावात् ।
  - (22) श्रोतालिङ्गस्य निरवकाशस्य प्राबल्यम् ।
- (23) प्रायः वैदिकलिङ्गानामेव प्राबल्यम् । कुत्रचित् वैदिकलिङ्गस्य सावकाशत्वाच श्रुतेः प्राबल्यम् ।
- (36) अनन्यथासिद्धवैदिकिलिङ्गापेक्षया स्मार्तश्रुतीनां प्राबल्यं नास्ति । अन्यथासिद्धवैदिकिलिङ्गापेक्षया तु स्मार्तश्रुतीनां प्रामाण्यमस्येव ।
- (40) श्रौतिलिङ्गस्यापोरुपयेगतत्वेन उपजीव्यत्वेन अनन्यथासिद्धत्वेन उपजीवकस्मार्तश्रत्यपेक्षया प्रावत्यस् ।
- (41) वैदिकालिङ्गानि स्मृत्यपेक्षया स्वतः प्रबलानि । किंतु स्मार्त्यापि विनियोजकश्रत्या विरोधे ।लङ्गं वैदिकं दुबंलं भवति ।
- (46) निरवकाशस्य श्रौतिलङ्गस्य प्रावस्यम् । सावकाशं चेत् स्मार्त-विधेः प्रावस्यम् ।
- (55) श्रीतिलङ्गस्य स्मार्तानिरवकाशश्रुत्यपेक्षया प्राबल्यमङ्गीिकयते मीमांसकैः । तन्त्रवार्तिकग्रन्थे एतःप्रतिपादकप्रकरणमात्रं दृष्टं मया । अथापि निरवकाशायाः स्मार्तश्रुतेः काचत्प्राबल्यमङ्गीकरणीयम् ; अन्यथा निरवकाशायाः स्मार्तश्रुतेः काचत्प्राबल्यमङ्गीकरणीयम् ; अन्यथा निरवकाशायाः स्मार्तश्रुतेः काचत्प्राबल्यमङ्गीकरणीयम् ; अन्यथा निरवकाशायास्य वयर्थ्यं स्यात् । अतः किं वाच्यम् ? समानयोरेव श्रीतिलङ्गिस्मार्तश्रुत्योः बलाबलविचारे श्रीतिलङ्गिस्य प्राबल्य मभ्युपगन्तव्यम् ।
- (64) वैदिकलिङ्गानामेव प्राबल्यम् । श्रुत्यनुरोधेनैव स्मृतेः प्रामा-ण्यम् , श्रुतिविरुद्धस्मृतिः अप्रामाणिकी ।

- (50) स्मार्तश्रुत्यनुसारेण प्राढाविवाहानिषेधवचनानुसारेण श्राति ङ्गा-नां दौर्बरुयमेव करपनीयमिति प्रतिभाति (
  - (8) स्मार्तश्रुतेराप प्राबल्यम् ।
  - (11) कुचित् स्मार्तश्रुते रिप प्राबल्यमस्ति ।
- (18) कुचित् वैदिकलिङ्गानां क्वचित् निरपेक्षरवरूपायाः श्रुतेः प्राबल्यदौर्वल्ये स्मार्तश्रुतेः समबलन्वम् ।

## द्वितीयः प्रश्नः—

गृह्यसूत्राणा मेव पर्याळोचनया किं संभोगार्थसहशयनापरपर्या-यस्य समावेशनस्य विवाहाङ्गतया विवाहितत्वमङ्गीकर्तव्यं भवति? अथ नः

(क) गृह्यसूत्रमात्रपर्यालोचनया संभोगार्थसहशयनापरपर्यायस्य समा-वेशनस्य विवाहाङ्गतया विहितन्व मङ्गीकर्तव्यं भवति इत्यभिप्रयतां पण्डि-ताना मङ्का अधो निर्दिःयन्ते—

$$5-6-7-14-16-17-20-25-28-29-40-41-42-43-45-49-52-55-56-59-63-64-66-67-68.$$

आहत्य पञ्चिवंशातिः (25) पण्डिताः ।

(ख) समावेशनस्य विवाहाङ्गस्वं नाङ्गीकर्तन्यं भवति इत्यभिप्रयता-मङ्काः—

$$1-2-3-8-11-12-13-15-18-22-23-27-36-39-44-46-50-62-69.$$

आहत्य एकोनविंशतिः (19) पण्डिताः।

निर्दिष्टेभ्य इतरैः द्वितीये प्रश्ने न किमप्युत्तारितम् । अत्र च यत्र विशे षाः समुपलभ्यन्ते, तान्युत्तारण्यधः प्रकाइयन्ते—

- (28) गृह्यसूत्रेविभिन्नकालिकत्वस्य सिद्धत्वेन अङ्गत्वेऽपि सावका-शत्वम्।।
- (36) विवाहानन्तरं चतुर्थदिवसे समावेशनमन्त्रजपादिकं कर्तव्य मिति नियमो नास्ति ।

- (40) कल्पसूत्रपर्यालेचिनया सहशयनस्य प्रकरणादङ्गस्वमवश्यमङ्गी कर्तन्यमेव । यद्यपि अङ्गस्वबोधकविधि ने दृश्यते, तथापि कर्तन्यपद मध्या-दृत्य पुरणीयम् ।
  - (41) समावेशनं साति संभवे विवाहाङ्गमेव।
  - (46)शेषान्तो विवाहः, समावेशनन्त्वन्यत ।
  - (59) केषां चित् गृह्माणां पर्यालोचनया अङ्गी कर्तव्यम् ।
- (3) गृह्यकारै रिप सप्तमे पदे भार्यास्वसम्पत्तेरुपपादितःवेन ताव-तैव च विवाहस्य वृत्ततया उपवेशनस्य न नियतं विवाहाङ्गस्वम् ।
  - (5) समावेशनाङ्गीकर्तृणां मते विवाहाङ्गत्वम् । अन्येषां मते नास्ति ।
- (12) संभोगार्थसहशयनापरपर्यायस्य समावेशनस्य विवाहपञ्चमदिव-सकर्तव्यतया विवाहस्य शेषहोमान्तस्यरूगतया तस्य समावेशनस्य विवाहा-क्षस्वं नास्त्येवेति ।
- (15) समावेशनस्य गर्भाधानस्थानीयतया विवाहानङ्गस्वमेव, विवा-हस्य सप्तपदीपर्यन्ततया तस्य समावेशनात्पूर्वमेव निष्पन्नत्वात् ।
- (22) समावेशनस्य विवाहाङ्गत्वमेव नाभिमतमस्माकम्। वैवाहिक-बह्मचर्यानुपदमेव समावेशनस्य मुख्यकालताप्रतीत्या विहितसमावेशनका-नामापस्तवादीना मासबात्वविहस्य मुख्यत्वं प्रतीयते । विवाहतुरीयदिनादो ऋतुसमावेशनसंभवे संभोगार्थसहशयनमेव समावेशनम्, अनृतुसमावेशने औपचारिकं समावेशनपदम् ।

## III. तृतीयः त्रश्न:--

धर्मशास्त्रे—-किमिदानीन्तनीनामिप प्रौढानां ब्राह्मणकन्यकानां विवाहस्य विधिः दृश्यते ? उत तादृशीनां कन्यकानां रजोदर्शनानन्तरं वषत्रयपर्यन्तं विवाहस्य अभ्यनुज्ञामात्रं दृश्यते ?

#### अस

(क) इदानीन्तनीनामपि प्रौढानां ब्राह्मणकन्यकानां विहाहस्य विधिः धर्मशास्त्रेषु दश्यते इत्यभिप्रयता मङ्काः—

आहत्य अष्टौ (8) पण्डिताः ।

(ख) ताद्दशीनां कन्यकानां रजोदर्शनातन्तरं वर्षत्रयपर्यन्तं विवाहस्य अभ्यनुज्ञामात्रं दृश्यते इत्यभिसन्द्धानाना मङ्काः—

$$\begin{array}{c} 5 - 6 - 12 - 13 - 20 - 22 - 25 - 27 - 28 - 36 - 40 \\ 41 - 43 - 50 - 51 - 52 - 59 - 63 - 65 - 66 - 68. \end{array}$$

आहत्य एकविंशतिः (21) पण्डिताः।

- (ग) तादशस्य विवाहस्य कविदश्यनुजा, कृचिहिधिरिति —7—17-इसङ्कितयो द्वेयो राशयः।
  - (घ) तादृशस्य विवाहस्य अभ्यनुज्ञानमापद्येव इत्याशय एतेषाम् —

आहत्य नव (9) पण्डिताः।

(ङ) अभ्यनुज्ञातोऽपि तादशो विवाहः शिष्टे रनाचरितःवात् निषिद्ध इति सकम्पं वदता मङ्काः—

18--33 - 49

आह्त्य त्रयः (३) पण्डिताः ।

(च) सर्वथा तादशस्य विवाहस्य निषेध एवेत्यागृह्णता मङ्काः--

आहत्य सप्त (7) पण्डिताः।

अत्रापि यत विशेषाः, तान्युत्तराण्यधः प्रकाइयन्तं-

- (3) यद्यपि प्रोढापदमस्मिन् प्रश्नेऽनिरुक्तार्थम् , तथापि द्वादशा-धिकवयसां ब्राह्मणकन्यानां विवाहविधे धर्मशास्त्रेष्वनुपलम्भात् प्राप्तार्तवानां च तासां गर्हणाप्रतितेः प्रागेवर्तीः कन्यादानमनुमनुते शास्त्रम् ।
- (7) धर्मशास्त्रेषु केषुचित् प्राँढाविवाहाभ्यनुज्ञानं केषु चित् विधिरिति प्रतीयते ।
- (15) प्रौढानां विवाहविधिः लिङ्लोट्तव्यप्रत्ययस्यो न दश्यते, अत्यन्तापकालसंबिभ्धितया अविवक्षितस्वम् ।

- (16) इदानीन्तनस्मृत्यर्थपर्यास्त्रोचने निषेध एव, आपदि अभ्यनुज्ञा ।
- (17) अभ्यनुज्ञा क्वित्, क्वाचित् विधिश्च दश्यते।
- (18) रजोदर्शनानन्तरं वर्षव्रयपर्यन्त मभ्यनुज्ञामात्रं दश्यते । रजो-दर्शनानन्तरकालिकविवाहस्य निषिद्धत्वात् तथा शिष्टाचाराभावाच ऋतुमती-विवाहो नोचित इति मे प्रतिभाति ।
- (22) पुष्पवतीनां ब्रह्मणकन्यकानां ''त्रीणि वर्षाण्यृतुमती कांक्षेत पिन्त्रशासनम् '' इत्यादिन्यायेन रजोदशैनानन्तरकालपर्यन्त मभ्यनुज्ञामालस्य सन्तेऽपि शिष्टाचारसहकृत '' प्रदानं प्रागृतोः'' इत्यादिशास्त्रेण ऋतुप्राक्कालि कविधिरेव, तावस मुख्यकाल इति ।
  - (23) दात्राद्यभावे आपत्कल्पत्वेनाभ्यनुज्ञामात्रम् ।
- (32) प्रोडाविवाहस्य धर्म्यःवसिप चिन्त्यम्।तथापि संप्रहस्तु ''अस्वर्ग्यं लोकविद्विष्टं धर्म्यमण्याचरेकतु '' = धर्म्यमणि लाकविद्विष्टं नाचरेदित्यर्थः । तथा च ऋतुमतीविवाहस्य एतावता कालेन अदर्शनात् लोकविद्विष्टःवात् नवानुष्टेयता ।
  - (40) रजोदर्शनानन्तरं विवाहे विधिनं, किंतु अभ्यनुज्ञामात्रम् ।
- (41) दष्टरजसां द्विजकन्यकानां यावद्वर्षत्तयं दानपूर्वकं विवाहकाल इत्यभ्यनुज्ञायते ।
- (44) धर्मशास्त्रे इदानीन्तनीनां प्रौढानां ब्राह्मणकन्यकानां रजोदर्श-नानन्तरं प्रायश्चित्तपूर्वकं आपत्कल्पतया अभ्यनुज्ञामात्रं क्रियते ।
- (49) गृह्यसूत्रकारा ऋतुमतीविवाह मनुमन्यन्त इव प्रतिभान्ति । एवं निर्णयसिन्धुर्राप आपत्करुपतया अनुमन्यत् इव प्रतिभाति । परतु निब-धनकारस्य सूत्रकाराणां च अनुमत इव भासमाने।ऽपि ऋतुमतीविवाहः सर्वेरिप शिष्टैः परित्यक्त इि अनुष्टानानहं एवेति प्रतिभाति ।
- (55) प्रौढाविवाहस्य धर्मशास्त्रे विधि नीस्तीति मदाशयः । रजोदर्श नानन्तरं वर्षत्रयपर्यन्तवचनं युगाःतरविषयम् ।
- (51-65) सप्तमवर्षात्पूर्व विवाहो न कार्यः। प्रतिज्ञाविषये तु ततः पूर्वमिष कार्य एवः अष्टमादिदशमान्तकालकरणीयो विवाहस्तु काम्यः; दश-

मादूर्ध्वम् आरजोदर्शनात् विवाहो मुख्यः; रजसः परस्तात् वर्षत्रयंतु गौणः कालः । रजसः परं चतुर्थे वर्षे कन्यया स्वयंवरः कार्यः ।

- (59) गुणवद्वरलाभेऽभ्यनुज्ञायने ।
- (66) गौणकालाइते ऋतोरनन्तरकाले प्रौढायाः उद्गाहः सपायारचत्त-मनुष्टेयतया शास्त्रसंमतः ।
- (69) धर्मशास्त्रे कुत्रापि प्राँढानां इदानीन्तनीनां ब्राह्मणकन्यकानां विवाहविषये विधिनं दृश्यते।परंतु अन्यन्तापत्समये कथंचित् अभ्यनुज्ञायते।

# III. मतान्तरविषयः

एपिल् मांसस्य दशमे दिवसे प्रातः अस्मिन् विषये सङ्कालितानां पारिषद्याशयानां संग्रहेण विवेचनम् ।

अत्र विषये आहत्य सप्तत्रिंशतः (37) पण्डितानाम् आशया गृहीताः

1. प्रथम: प्रश्न: —

वैदिकमतादवैदिकं मतं प्रविष्टानां पश्चात् सनिवेदं वैदिकमतः मेव पुनराश्रायितु मिच्छतां वैदिकमते पुनः प्रवेशोऽनुमन्तुं शक्यते वा ? नवा ?

(क) अवैदिकं मतं प्रविष्टानां वैदिकमते पुनः प्रवेशोऽनुमन्तुं युज्यते इत्यभिष्रयता मङ्काः—

आहत्य त्रिंशत् (30) पण्डिताः।

(ख( पुन: प्रवेश: नानुमन्तुं युज्यत इत्याशयवता मङ्का:-

11-12-50-57.

आहत्य चन्वारः (4) पण्डिताः

इताडन्य खिभिः नोत्तरितम्।

II, द्वितीय: प्रश्न:-

युज्यते चेत्, तस्य पूर्वं तेन परित्यक्तमत जातिस्थैः सह संव्यव-हार्यताप्रयोजकं प्रायश्चित्तं किमिप संभवति ? नवा ?

(क) पूर्व तेन परित्यक्तमतजातिस्थैः सह संव्यहार्यताश्रयोजकं श्रय-श्रितं संभवति इत्याशयवतामङ्काः—

आहत्य द्वादश (12) पण्डिताः।

(ख) ताहराप्रायश्चित्तं न भवतीति अभिप्रयता मङ्काः—

8—11—12—15—21—27—29—**4**3—57—59—

आहत्य एकादश (11) पण्डिताः।

- (ग) बालानामेव प्रायश्चित्तेन पुनःप्रवेशादिकम् अनुमन्यतेद्वाभ्याम् । 40—42.
- (ब) कालतारतम्यानुरोधेन प्रायश्चित्तादिकमनुमन्यते द्वाभ्याम्—20 52.
- (ङ) मतएवप्रवेशमनुमन्यन्ते एते पञ्च—18—24—28—36-—71.
- (च) कामकृतस्यमतान्तर प्रवेशस्य न निष्कृतिः संभवतीत्येष मन्यते-46,

इतोऽन्येश्चतुर्भिः नोत्तरितम् ।



## काश्चर्यां

# पण्डितपरिषद्वृत्तान्तः.

7.000

आर्यमतानुयायिनां धर्मव्यवस्थाप्रकारान् समालोचयितुं र्धम-मर्मज्ञानां पण्डितानां परिषत् कापि समेषां पण्डितानां बहुमानास्पदे काञ्चीनगरे प्रवर्तनीयेति,पाचां शिष्टाना मनुशासन माचरणं च अनु-रुध्य निर्णेषुः केचित् प्रतिवादिभयङ्कर- श्रीमद्नन्ताचार्यप्रभृतयः काञ्चीस्थाः पण्डितवर्याः । तद्नुगुणं ब्यवसाय मवलम्बमानै रेतैः स्वीयव्यवसाये साहाय्यार्थे मद्रपुरी मागत्य पण्डितपक्षपातिनो लो-कहितैषिणः डाक्टरः सर. सः सुब्रह्मण्यार्यप्रभृतयः केचिन्महाश-याः प्रार्थ्यन्त। आत्मानम् अनीतसन्धाय,भारतीयसमाजस्य वस्तुतत्वं चानपहुत्य, कालदेशानुरोधेन भारतीयान् आचारान् परिष्कृत्य लो-कहितं सम्पादयितुं बद्धादरो न कोऽपि,पण्डितशक्तेः स्थायितां शा स्त्रतत्त्वस्य अनितक्रमणीयताम् आचारपरिष्करणसम्प्रतिपत्तेःपण्डि-तमुखनिरीक्षकतां च सर्वथा अनादत्य, स्वैरं प्रवर्तितुम्, तथा प्रवृत्ताः वभिमतं फलमधिगन्तुं वा प्रभवेत्—इत्येवं सुदृढमभिसन्द्धानाः डाक्टर, सर, स. सुब्रह्मण्यार्यप्रभृतयो महोदयाः आचारपरिष्कार-पद्धतेः समीकरणस्य, घर्मादन्यत्राभिनिवेशं विहाय धर्मरहस्यं वि-चार्य लोकहिताचरणे पण्डितगोष्टचाः प्रवर्तनेन समुन्नमनस्य च स-मुचितोऽयमवसरः सम्प्राप्तः सर्वथा नोपेक्षणीय इति काञ्चीपण्डि-तानां व्यवसायं सामोदमिमनन्द्य परिषन्मेलने द्वयेण अन्यथा च साहाय्याचरणं प्रत्यशुण्वन् । डाक्टरः सरः सः सुब्रह्मण्यार्यमहाश-यानां गृहे परिषत्सम्बन्धिनो विषयान् समालोचियतुं प्रवर्तितायां

कस्यांचित् सभायां परिषदितिकर्तव्यतानुबन्धिनः केचिद्विषयाः संस्विताः । तत्र च सभायां अधोनिर्दिष्टा महारायाः सन्निहिता अभवन्—

- 1 डाकूटर. सर् स. सब्रह्मण्यार्थः.
- 2 आणरेबिलू पी. आर. सुन्दरार्थः
- 3 आणरेबिल् पी एस् शिवस्वाम्यार्थः
- 4 सर वी सी देशिकाचार्यः
- 5 दिवान् बहदूर् के. कृष्णस्वामिराव्.
- 6 राव् बहदूर् म रङ्गाचार्यः.
- 7 दिवान् बहदूर. ल. ए. गोविन्दराघवार्यः
- 8 दिः आर् रामचन्द्रार्थः
- 9 महामहोपाध्यायाः—चन्द्रशेखर शास्त्रिणः.
- 10 विद्वान् दि लक्ष्मणाचार्यः
- 11 विद्वान् पि वि अनन्ताचार्यः
- 12 विद्वान् सः श्रीशैलताताचार्यः
- 13 विद्वान् आल्वार अय्यङ्गारः
- 14 विद्वान् मः कुमारताताचार्यः
- 2. ततोऽतीते जनवरिमासस्य विशे दिवसे काञ्चीस्थानां प-ण्डितानाम् अन्येषां महाशयानां च काचन सभा सममिछत्, परिष-न्मेळनं च अधोनिर्दिष्टविषयाणां विचारार्थम् अवश्यं कर्तव्यमिति निरचैषीत्
  - 1 संस्कृतभाषाभिवृद्ध्यपायाः.
  - 2 समुद्रयात्राः
  - 3 मतान्तरं प्रविष्टानां पुनः संग्रहः.
  - 4 वध्वा वरस्य च विवाहयोग्यं वयः.
  - 5 केचन वैदिकाचाराः

- 6 राजकीयधर्मसम्बन्धिशासनेषु आवश्यकानि संस्करणानि.
- 7 पण्डितानामैकमत्यम्.

अन्येचावद्यकतया समये प्रस्तोष्यमाणाः विषयाः.

3. ततोऽतीते फिब्रविरमासे मद्रपुरीयैः कैश्चित् काञ्चीपुरीयैश्च परिषित्रवीहकसमिते रङ्गभूतैः परिषिदितिकर्तव्यतया समुदिष्टानां विषयविशेषाणां सूचिका काचन पत्रिका बहिरवतारिता।
प्रथमतो निर्द्वारितानां परिषत्कृत्यसम्बन्धिनां नियमविशेषाणां सप्रपञ्चम् अत्र व्याख्यानं नातिप्रयोजनकमिति मन्यामहे, अनुपद्मेव
हि स्फुटी भविष्यति—यत् बहुधा तेषां नियमानां विपरिवर्तने हेतुः
समजायत—इति।

एतेषां नियमानां संग्रहः —

(1) निर्वाहकसमित्या परिषद्धं निमन्त्रितेषु पण्डितेषु पारि-षद्याः विचारसौकर्यार्थं षट्टित्रंशत्संख्यां नातिवर्तेरन्।

(2) राव् बहदूर, में रङ्गाचार्यमहाशयाः सभानाथपदे वि-चारितविषयाणां निर्णयप्रकाशने च अधिकृताः मवेयुः।

(3) आङ्गलभाषाभिज्ञैश्च कैश्चित् सभाकृत्यस्य सामीचीन्यमा-धातुं परिषदि सन्निहितैः भाज्यम् ।

(4) सभायां निर्णाता विषयाश्च समुचितप्रमाणयुक्त्यादिभिः अभिप्रायभेदेश्च सह प्रकाइयेरन् ।

4. एवं स्थिते, यत्नोऽयं परिषन्मेळनार्थमाधीयमानः न रो-चेत बहुभ्यः काञ्चीपुरीयेभ्यः—इति राङ्कामुपजनयस् कश्चन प्रवादः मद्रपुरीयाणां निर्वाहकाणामन्तिकं काञ्चीत उपस्थापितः कमिप काळं मद्रपुरीयान् परिषद्विषये त्यक्तहस्तानिव अकार्षीत् । निर्वाहकसमितेः कार्यदर्शिमिः रा. स्वामिनाधार्यमहारायेश्च काञ्चीं गत्वा तत्रत्यानां प्रवृत्तिं सम्यक् विचार्य प्रतिनिवृत्तैः तत्त्वमावेदिता मद्रपुरीयनिर्वाहकसमितिः उचितमवधानं पुरस्कृत्य परिषित्रवाहार्थेषु कृत्येषु पुनः प्रावर्तत ततः परम् उपस्थापनीयपण्डितानां निर्णये निमन्नणपत्रप्रेषणे अन्यत्र च सर्वमिष कर्तव्यजातं प्रायेण मद्रपुरीयनिर्वाहकसमिता वेव आयततः आवश्यकपत्रलेखनादिकं च कृत्यजातं मद्रपुरीयनिर्वाहकसमितेः कार्यद्शिभिरेवाकारि । काञ्चीदेवाधिराजदिव्यालयसे आरामे समामण्डपस्य निर्माणं संस्कृतभाषामयाणां निमन्त्रणपत्राणां पण्डितेभ्यः प्रेषणं च परं काञ्चीपुरीयैनिर्वितितमभूत् । मद्रपुरीयकार्यद्शिनश्च परिषद्रारम्भस्य सप्ताहात्पूर्वमेव कर्तव्यजातस्य सम्यगवेक्षणार्थं काञ्चीनगरे सिन्निहिता अवर्तन्त ।

 अद्यत्त्वे शास्त्रान्तरप्रन्थानिव धर्मशास्त्रप्रन्थानिप वि-शिष्य परिशीलयन्तः पण्डिता विरलाः । प्रायेण धर्मशास्त्रपरि ज्ञानं च विद्यमानानामेव केषांचिदाचाराणामुपष्टम्भकेषु केषुचिदेव स्मृतिभागेषु वाक्यखण्डेषु वा पर्यवस्यति । परिषन्मेळनस्य तु मु ख्यमिदं प्रयोजनमभिसंहितम् — यत् विद्यमानाः केचिदाचाराः शास्त्रतात्पर्यमनितलंडयैव कियदविघ विपरिवर्तनं सहेरन् इत्य-स्य विषयस्य निर्द्धारणं नाम । तदिदं प्रयोजनं परिषद्रर्थमागतानां पण्डितानां विचाराय प्रस्तोष्यमाणेषु विषयेषु तत्र संभाव्यमानेषु विप्रतिपत्तिबीजेषु तद्नुबन्धिषु शास्त्रप्रमेयेषु च विशिष्य परिचयं विना न साधियतुं शक्येत । एतत्सर्वमिमसन्द्धाना कार्यनिर्वाह-कसमितिः परत्परमाशयभेदानामावेदनस्य तत्तद्विषयकप्रमाण -विशेषाणां विशिष्य परिशीलनस्य च अवकाशः संपादनीय एव पण्डितानामिति, तान् परिषन्मेलनदिनात् कतिपयेभ्यो दिवसेभ्यः पूर्वमेव काञ्चचां सन्निधानाय प्रार्थयत । पिण्डताश्च बहवोऽभ्यर्थ-नामेनामनुरुध्य आगताः एप्रिल्र्मासीयप्रथमदिनात्प्रभृति आपरिष-दारम्भम् चतुरो दिबसान् परिषत्पूर्वाङ्गभृते विषयवैशद्यार्थेऽस्मिन् विचारे बद्धादरा आसन्।एवं विचारे प्रवृत्तेषु पण्डितेषु पारिषद्यतया गणनीयाः त्रिंदात्संख्याकाः पण्डिताः निर्द्धारणीया इत्यपि निर्वाह-काणाम् अभिसंन्धिरासीत्। तथापि महीशूरपुरीतः आगतेषु पण्डिते-षु कस्यचित् एकस्य पण्डितत्य द्वयोर्वा आचारपरिष्करणार्थे परिष-न्मेलनस्य आरम्भणीयतायामेव विप्रतिपत्त्या अप्रकृताक्षेपाणामुद्भाव-नेन च काल्यापने परं मतिरासीत् । अतः द्विजकन्यकानां विवाह-

योग्यं वयः—इत्यमुमेकमेव विषयमिधकृत्य पूर्वाङ्गभूतमेनं विचारं प्रवर्तियतुं अलमासीदवसरः।

6. (5-4-1912) एप्रिल्र्मासस्य पञ्चमे दिवसे प्रातः दशमहोरायां काञ्चीदेवाधिराजदिव्यालयसस्य धविनकोत्सवमण्डपस्य
पुरतो निर्मिते सभामण्डपे ईश्वरप्रार्थनशान्त्यज्ञवाचनपुरस्सरं परिषन्मेलनमुपक्रान्तम् । महीशूरराजधानीतः जाम्नगरात् विजयनगरात् चिद्म्बरक्षेत्रात् मधुरापुरीतः पञ्चनदक्षेत्रात् क्रम्भघोणनगरात् मद्रपुरीतः अन्यतश्च, बहवः पण्डितवराः परिषद्धं समागताः, नानाभागेभ्य आगता बहवः प्रेक्षकाश्च सभामण्डपे समवेता
आसन् । पर्यवसिते च सभायाः प्रारम्भकृत्ये डाक्टर् सर् स. सुबह्मण्यार्यमहाशयाः आङ्गलभाषया विलिखितं स्वीयमारम्भापन्यासम्
अवातीतरन् ; अन्ववदंश्च तदीयं सारं द्राविडभाषया । ततः सभा
व्यरंसीत् ।

तस्मिन्नेव दिने मध्याहात्परं निर्वाहकसमितिः सममिलत् । तत्रच विचारणीयविषयेषु पृथगेकैकं प्रस्तुत्य समेषां विदुषा मुपन्यासोऽधिकं समयमपेक्षेतः, अनुगुणं च प्रयोजनं नावहेत् इत्यमिसन्थायः, केचिदेव पण्डिता विशिष्य पारिषद्यत्या निर्द्धारिताः। अधा समाप्तेऽस्मिन् निर्वाहकमेलने, सायं सभामण्डपे परिषन्मेलनमन्वबः ध्यतः। तदात्वेच प्रतिवादिभयङ्करानन्ताचार्यस्वामिभिः संग्रहेण पण्डितेभ्यः स्वागतमभाषि । अनन्तरं सभानाथाः राव्-बहदूरः मन्र-इत्वार्थमहाशयाः परिषत्तत्त्वावेदकं स्वायमुपन्यासमपठन् । तत्र च उपन्यासे आस्तिकसमादतं पन्थानमनुलंद्य परिषदः आवश्यकताः, प्रकारः, अधिकारश्च सर्वेषां हृदयङ्गमेन प्रकारेण सम्यक् प्रतिपादिन्ताः। श्रोतृप्रार्थनामनुरुध्य उपन्यासोऽयं द्राविडभाषयाचान्ववादि । ततः अग्रासनाधिपतीनामादेशमनुस्त्य पारिषद्यानां नामानि सभाया नियमांश्च प्राकाशयन् उपाग्रासनाधिपतयः सः कृष्पुस्वामिशास्त्रिणः।

1. तत्र चैकोऽयं नियमः

प्रथमं कंचित्पक्षमवलम्ब्य उपन्यस्यतः पञ्चविंदातिर्निमेषाः सम्यः, ततः तमेव पक्षं समर्थयतां पञ्च पञ्च निमेषाः भाषणसमयः।

अथ ाद्विपरीतं पक्षमवलम्ब्य भाषमाणस्य पञ्चविद्यातिः निमेषाः सम्यः, ततस्तमेव पक्षं समर्थयतां पञ्च पञ्च निमेषाः समयः।

2. अपरोऽयं नियमः —

सर्वानिप विषयानिधकत्य यथोचितं भाषणे सर्वेषामिप पारि-षद्यानामिधकारोऽस्ति, तेषामिभिष्रायाः संगृह्येरन् ।

अन्ये तु ये केचित्पण्डिताः यद्यपन्यसितुमीमळपन्ति, तदा स्रति सीकर्येऽवकारोच, तेषामपि अनुमितमग्रासनाधिपतिः दास्य-ति—इति।

पवं नियमेषु पारिषद्यनामसुच पठितेषु सभा व्यस्व्यत । के-चिद्रमन्यन्त सुधियः पारिषद्येषु स्वापिरगणनमवमानकरमितिः अप-रे च वादकुत्हिलनः कितचित् मध्यस्थं कमिष पुरस्कृत्य वाद एव प्रवर्तनीय इति निर्दिष्टां रीतिं नान्यमोदन्तः अन्ये च नासहन्त का-लपरिच्छेद्मः एवं बहुधा भिन्नाशयाः केचित् पण्डिताः संभूय तं तम् अर्थम् अग्रासनाधिपतिम् अन्वयुक्षतः च्युत्कममुचैर्भाषणं चावर्द्धतः। अकाण्ड एव कुद्धानामेतेषां पण्डितानां समाधानाय केचित् प्राय-तन्तः। एव मितकामित समयं सर्वेऽपि संस्वमावासमभजन्।

7. (6-4-1912) द्वितीयदिने प्रातः निर्वाहकसभास्ताराः पर्ण्डताश्च पूर्वेद्यः सञ्जातस्य पण्डितानां क्षोभस्य तात्त्रिकं बीजमवगस्य यथाशक्ति परिहर्तुं नियमविशेषांश्च समालोचियतुं कार्यालये सम्मान्ने । आधुनिकीं विषयविचाररीतिं परित्यज्य वादरीतेः समादरणेन निमन्त्रितानां सर्वेषामिवशेषं पारिषयकोटौ गणनेन च—विमनी-भूताः केचित् पण्डिताः स्वास्थ्यमापाद्येरन् इति,तत्र सभायां कैश्चित् निरूपितम् । अन्ततश्च, यथा परिषन्मेलन विफलं न भवेत्, यथा च परिमिते प्रवकाशे उपयुक्तं किश्चित् कर्म निर्वर्त्यते, तथैव प्रयतितन्यम् —इत्यभिसन्धाय,प्रायेण अद्यत्वे जन्पस्य वितण्डायावा कोटिमवणाहत्वे वादरीतिः,तया च तत्त्वनिर्णयो महान्तं समयमपेक्षते, अतः आधुनिकविचाररीतिरेव समादर्तुं साम्प्रतम् —इति सम्यक् निरूष्य, स भानाथाः निमन्त्रितानां सर्वेषां पारिषद्येष्वन्तर्भावम्, निर्हिण्नियमा-

ननुस्रत्य तेषामुपन्यासस्यावसरम्, त्रयाणां पण्डितानाम् आत्मनः सहायतया नियमनं च अभ्युपागमन् ।

- 8. तस्मिन्नेच दिने मध्याह्वात्परं मिलितायां महासभायां निमन्त्रितेषु पण्डितेषु पारिषद्यासनमध्यासीनेषु प्रथमं संस्कृतभाष्याभिवृद्धिरूपो विषयः विचारपदवीमध्यरुक्षत् । विषयेऽत्र अधोनिर्दिष्टपण्डिता उपन्यास्थन्—
  - 1 दण्डपाणिदीक्षिताः—मनोहर उपन्यासः
  - 2 रा. च. वि. कृष्णमाचार्याः—
  - (a) उपकारकृतं राजकीयाः प्रतीक्षणीयाः ।
  - (ह) अधिकरणादिषु पण्डितानां प्रवेशः संपाद्नीयः।
  - 3. वेङ्कटाचलशास्त्रिणः-
  - (a) स्त्रीविद्याभ्यसनम्,
  - (ह) प्रन्थान्तराणां विपरिवर्तनम्,
  - (८) रूडपद् निर्माणम् .
  - (d) सर्वेषां शास्त्राणां सामान्यज्ञानसंपादनम्— इत्येतान्यावश्यकानि।
  - 4. शेषाद्याचार्याः—
  - (a) प्रसिद्धभाषया सहाध्ययनम्,
  - (b) स्त्रीविद्याभ्यसनम्— इत्येते आवस्यके ।
  - 5. नटेश शास्त्रिणः —
  - (a) स्त्रीविद्याभ्यास आवश्यकः।
  - (७) भाषान्तरं नावश्यकम्।
  - गुण्ड शास्त्रिणः—
    पण्डितानां विरुद्दानेन प्रोत्साहन मावदयकम् ।
  - दोडुबेल नारायण शर्माणः—
     आङ्गल साथायां सामान्यज्ञान मावश्यकम् ।

- 8. नरसिंह शास्त्रिणः—
- 9. रामनाथ शास्त्रिणः—(काञ्चीपुरे पञ्चयप्प विद्यालय प-ण्डितः)

अनन्तरम्—देहलीनगरे मकुटघारणमहोत्सवं निर्वर्त्यं निवर्तमा-नैः महनीयचिरतैः महामहिमशालिभि रस्मत्सावंभौमैः कालिघट्ट-नगरे प्रकाशितम् अस्मत्प्राचीनविद्याभिष्टुद्धचनुकूलं तेषां उदारमाश-यम्, महामहोपाध्यायादि बिरुदाङ्कितानां पण्डितवर्याणां सादरं तैः कल्पितां वार्षिकीं सम्भावनां च, सहर्षमुपलभ्य, महानुभावेष्वस्मच-क्रवर्तिषु सर्वथास्माकं कृतज्ञता प्रकाश्यते।

निर्दिष्टः चक्रवर्तिमहाशयानामाशयः यथा शीव्रमेव फलेब्रहि-भेवेत्, यथा च संस्कृतभाषायाः समुन्नतिः सर्वथा संजायेत, मद्र-षिभागविश्वविद्यालयस्य भागतया भारतवर्षराजकीयैः निर्दिष्टे सार्द्धलक्षचतुष्टयपीरमिते धने यथोचितं लक्षान्यूनो भागः यथा वा संस्कृतविद्याभिवृद्धवर्धे विनियुज्येत, तथा समुचिता उपाया अचिरे-णैवादरणीयाः इति मद्रमण्डलशासकाः मद्रमण्डलीयविश्वविद्याल यनिर्वाहकसमितिश्च सादरं सप्रश्रयं च अभ्यर्थ्यन्ते—

इति इमौ विषयौ प्रतिवादिभयङ्करानन्ताचार्यैः प्रस्तुतौ,तिरुपि-तिदेशिकाचार्यैरनुमोदितौ सर्वैरपि साध्यक्षैः सभास्तारैरङ्गयकारि-षाताम्।

अनन्तरम् अर्द्धहोरासमयं विश्रम्य सार्द्धतृतीयहोरायां सभा स-मन्वारमत । तदा समुद्रयात्राविषयो विचाराय प्रस्तुतः । समाना-यैश्च—श्रीमान् कुन्नपाक्कं श्रीनिवासाचार्यः, महोशूर्पुरिनवासी रा-घवेन्द्राचार्यः, श्रीमान् दण्डपाणिदीक्षितश्चेति त्रयः समहायतयाङ्गी-कृता अमूवन्।

तत्र समुद्रयातुः संग्राह्यतां विधिकोटितयावलम्ब्य कार्शीरो-पवेद्वटाचलशास्त्रिणः उपन्यासमारचयन्। तैश्च ''द्विजस्याब्धो तु'' इत्यादिवचनस्य ''अब्ध्याजीवो '' इत्यादिवचनेन सहैकवाक्यता, प्राचामार्याणामाचरितमालम्ब्य समुद्रयातुः सर्वथा संग्राह्यताच सम्यक् प्रत्यपादि । ततः कपिखलं देशिकाचार्यैः, निषेधकोटि मवलम्ब्य, महा-महोपाध्यायतिरुपुक्कुलि-अप्पाइति प्रसिद्धैः पण्डितैः रचितं स-मुद्रयाननिषेधपरं ग्रन्थमनुस्त्य, वाक्यार्थसरण्या विधिकोटिवादिः भिरुक्ता विषयाः प्रतिक्षिप्ताः।

एवं वादशैल्या प्रकान्तं विचारं स्वानिभमतमपि न निराकुर्वन सभानाथाः—वादरीतेः प्रकृताननुगुणतां सर्वेऽपि अध्यक्षयन्तु इती-वाभिसन्द्धानाः; व्यसर्जयंश्चान्ततः कालातिपातात्सभाम् ।

- 9. तस्यामेव रात्रौ अग्रासनाधिपतिः अन्ये च समालोच्य सर्वथा उपन्यासदै।ल्येव विचारः प्रवर्तनीय इति निरचिन्व । तृतीये दिवसे (7-4-1912) प्रातः सभायां सिमालितायां अग्रासनाधिपतिः "इतःपरं वादगोष्ठी न प्रवर्तेत, उपन्याससरण्येव विचारः प्रवर्तनीयः" इति स्फुटं सयुक्तिकं च प्रत्यपादयत् । अनन्तरमेव केषांचित् पण्डितानां मध्ये महान् क्षोमः सञ्जातः । पण्डितेष्वेको महता संरम्भण समुचितं विनयमप्यतिक्रम्य सभापतेर्वचनं खण्डियतुं, तिस्मन् अविद्यमानानेव कांश्चिद्दोषानारोपियतुं च प्रावर्तत । पवं कोलाहले वाक्कलहेच बहुलीभूते, 'इत्थं सभायाः प्रवर्तनं दुर्घटं भवेत्' इति निश्चित्वन् सभानाथः ''सभयमियता समाप्यते'' इति सखेदमवदत् । 'अन्यत्र परिषदन्तरं समिलिष्यति ; पूर्वमेव प्रकाशितान् नियमान् नुरुध्य तत्र विषयविद्रोषान् विचारियतु मुत्सहमानाः पण्डिताः सिक्तिहता भवन्तु'' इति च उपाग्रासनाधिपतिः प्रत्यपादयत् । तावता सर्वेऽप्युद्तिष्ठन् सभासदः ।
- 10. अथ तस्मिन्नेव दिने मध्याह्वात्परं पृथङ्निर्मितेय मन्या परिषत् आरणिप्रासादे प्रथमं नियमिवशेषान् विश्वदिक्ततानवगम्य, ततो धवनिकोत्सवमण्डपमागत्य, प्रकृतमेव समुद्रयात्राविषयम् उपन्यासरीत्या विचारियतुं प्रावर्तत । तत्र अधोनिर्दिष्टाः पण्डिता उपन्यासानकुर्वन् ।

(1) महामहोपाध्याय तात सुब्बराय शास्त्रिणः

(a) ''द्विजस्याब्धी तु'' इति वचनं धर्मज्ञसमयप्रमाणकमेव, न बृहन्नारदीयम् ।

- (b) व्यवस्थाविपरिवर्तनं च कालदेशानुरोधेन कर्तुं शक्यम् ।
- (c) अभ्यस्यमानमेव यानं बोधायनस्त्रे विवक्षितम् ।
- (d) पातित्यप्रयोजककर्मणां प्रसक्तावेवपातित्यम्
- (e) यस्य यस्मिन् कर्मण्यधिकारोवर्तते तन्नान्तरीयकः सं-सर्गो न वर्जनीयत्वेनाभिमतः।
  - श्रमायगोण्ड कृष्णाचार्यः— समुद्रयानस्य कर्तव्यत्वसाधकं कञ्चिदनुमानाभासं निर्दिश्य-तत्र हेल्वाभासाः स्पुरीकृताः ।
  - ३ शास्त्री हाथीबायि जामनगरम्— समुद्रायातुः असंत्राद्यता प्रत्यपादि ।
- 11. चतुर्थेऽपि दिने 8-4-1912. प्रातः सभायां मिलिता-याम् अयमेव विचारः प्रावर्तत—
  - के नर्रासहशास्त्री बाङ्गलूर् आवश्यकंनित्यकर्मसु समुद्रायातुः संत्राद्यता भवति ।
    - नामकल् श्रीनिवासशास्त्री—पूर्ववत्
    - 6. नौडूरि वेङ्कटाशास्त्री—

संसर्गसंत्रहपदयोः पकार्थता, प्रायश्चित्तेन संग्रहप्रकारश्च प्र-स्पपादि ।

 आर्वि-कृष्णमाचार्यः— संव्यवहारार्थमेव यानं संयानम् ।

एवमन्येऽपि बहवः पण्डिताः विधिनिषेधपक्षायिधकृत्य स्वाद्यानुगुणमुपन्यास्थन् । अथ तस्मिन्नेव दिने रात्रौ, अग्रासनाधिपतिना परिकल्पितानां केषांचित् प्रश्नानां प्रतिवचनरूपेण उपस्थितानां पर्ण्डिताना मिमप्रायाः पत्रारूढा अगृह्यन्त । एतावता समुद्रयात्राविष्यको विचारः समाप्तोऽभृत् । [अत्र विदेशेषा अनुवन्धे द्रष्टव्याः]

12. अथ तस्यामेव रात्रौ वध्वा वैवाहिकं वयोऽधिकृत्य विचारः प्रास्तावि । महामहोपाध्यायाः राः चन्द्रशेखरशास्त्रिणः धनन्यथासिद्धानां श्रोतिलिङ्गानां प्रावल्यमवेश्य प्रौढाविवाहस्य मुख्य- ता अङ्गीकर्तव्या भवतीति पक्षमुपाक्षिपन् । पञ्चनदक्षेत्रादागताः रोषाद्याचार्याः सर्वथा प्रौढाविवाहो निषिद्ध एवेति पक्षमालम्ब्य उपन्यास्थन् । ततः ब्रह्मश्री टी. वी. श्रीनिवासराास्त्रिणः ऋतुमतीविवाहस्य गौणकल्पतया अभ्यनुज्ञानं शास्त्रेषु विद्यमानं सुविशदं हृदयंगमेन प्रकारेण न्यरूपयन् ॥

तावता सभा विसर्जिताभूत्॥

13. अथ पञ्चमे दिने (9-4-1912) अमुमेव विषयमधि- क्रुत्य विचारः प्रावर्तत—

तत्र

- 1. मायगोण्ड कृष्णाचार्यः— वैवाहिकश्रुतिगतिळङ्गानां सावकारातां न्यरूपयन् ।
- 2 तिरुमिलशै वरदाचार्याः— श्रुतिलिङ्गयोः प्रकृतविषये विरोध एव नास्तीति प्रत्यपादयन् ।
- 3. पद्मनाभशास्त्रिणः—

प्रकृतिविषये लिङ्गानां प्राबल्यं समुचिततन्त्रवार्तिकश्चतप्रका-शिकादिवाक्योपन्यासपुरस्सरं सम्यक् न्यरूपयन् ।

4. क्रम्भघोणं नटेशशास्त्रिणः

श्रीतिलिङ्गादिष स्मार्तश्रुतेः प्राबल्यं प्रतिपादियतुमुपक्रम्य, "त-म्त्रवार्तिकादीनां का गितः" इति पृष्टाः तत्र प्रतिवचनं यथावत् अप-काइयैव, यिकमिष प्रतिपादयन्तः, मध्ये श्रुतिलिङ्गपदार्थौ अधिक्र-स्य समानाथैः पृष्टाः यिकमिष वदन्तः, शेषं कोषेत्र पूर्यन्तः, वि-रता अभूवन् ।

- 14. एवं बहुभिरन्यैः पण्डितैः यथाशक्ति यथावकाशं वि-षयेऽस्मिन् विचारिते, पण्डिताना मभिष्रायाः पूर्ववदेव रात्रौ पत्रा-रूढा अगृह्यन्त । [अत्र विशेषा अनुबन्धे द्रष्टव्याः]
- 15. अथ षष्ठेऽपि दिवसे (10-4-1912) प्रातः सभा सम-मिळत् । मतान्तरं प्रविष्टानां पुनःसंग्रहमधिकृत्य प्रतिवादिभयङ्गः

रानन्ताचार्यैः विचारः प्रास्तावि । बहूनामुपन्यासानामनन्तरं पण्डि-ताना माशयाः पूर्ववदेवागृद्यन्त । [अत्र विशेषा अनुबन्धे द्रष्टव्याः]

16. अथ मद्रपुरात् डाक्टर् सर्, सः सुब्रह्मण्यार्थ महा-रायैः प्रेषितः पण्डितपरिश्रमानुमोदनपरः समाप्त्युपन्यासः अवठचत। अत्रासनाधिपतिना च पण्डितेषु कार्यनिर्वाहकेषु अन्येषु च कृतक्कता प्राकाश्यत । अथ आगामिनि वत्सरेऽपि परिषन्मेलनं भविष्यतीत्यु-क्ता सभामेनां सामोदं व्यसर्जयन् सभानाथाः।

महनीयचरितानामस्मत्पूर्वीचार्याणां शासनान्येवानुरुध्य धर्म-परायणैः कैश्चित् वैदिकैः लौकिकैश्च महाशयैः प्रकान्तेयं परिषत् अन्तराजातमप्यन्तरायजातम् ईश्वरानुत्रहादतिकम्य यिकश्चिल्लोको पकारकं सफलमेव कर्म निर्वर्तायतुमक्षमतेति कस्य वा तटस्थस्य नेद्र मवकल्पेत महते मोदाय। अत्र च प्रवृत्ताः लौकिकमहाशयाः पण्डि-ता वा परम्परागतानामाचाराणाम् अधरोत्तरं विपरिवर्तने श्रद्धां नेव बध्नन्ति, परं तु धर्मे केवलमभिनिविश्मानाः शास्त्रगुहायां निहितं धर्मतत्त्वं निष्कृष्य बहिः प्रकाशियतुमभिल्पन्ति । अतः सर्वथा अ-सिनन्दनीयाप्येतेषां प्रवृत्तिः केषांचिद्तिशङ्कामुपजनयतीति लोक-स्वभाववैचित्रयम् उपलभमानाः केवलमन्तश्चित्रीयामहे !।

यथा वा शास्त्रैकधना वयम् इतोऽपि न हीयेमहि,यथा वा गइनं धर्मतत्त्वं कालदेशानुगुण्येनाविष्कृतं भवेत्, यथा च आधुनिकभार-तीययोगक्षेमनिर्वाहे पण्डितवर्थैः अवश्यकर्तव्यं कृत्यजातं सम्यग्वि-धीयेत,तथा भूयोऽप्येताहशपरिषन्मेलनेन अभिमतं फलमासाद्य सर्वे-श्वरानुग्रहस्य भाजनमचिरात् भवेम—इति सुदृढं विश्वसिमः॥

शम् •



# ।। विलिख्यदत्तेषु उपन्यासेषु केचिद्धः प्रकाश्यन्ते ।।

# ॥ वैवाहिकं वधूवरयोर्वयः ॥

### A

अत्र " उपायनोदितः कालः स्त्रीणामुद्वाहकर्मणि " इत्यादिव-चनेन गर्भाष्टमादिः यावदतुदर्शनं वैवाहिकः काल इति प्रतीयते। उ-पनयनस्य यथा '' आषोडशात् ब्राह्मणस्य " इत्यादिवचनबलात् उ-त्कर्षः, तथा विवाहस्यापि ''त्रीणि वर्षाण्युद्धित कुमारी ऋतुमती सती। ऊर्ध्वन्तु कालादेतस्मात् विन्देत सदशं पतिम् "॥ इत्यादि वचनैरुत्कर्षः प्रतीयते । तथा "उत्कृष्टायाभिरूपाय वराय सहजा-यच । अप्राप्तामिप तां तस्मै कन्यां दद्याद्यथाविधि " इत्यादिवचनै-विवाहस्यापकर्षश्च प्रतीयते । तथाच गर्भाष्टमादिः मुख्यः कालइति, इतरी गौणकालावितिच प्रतिभाति। वैवाहिकमन्त्राणां पर्यालोचने त-द्रतिङ्गस्वारस्यात् ऋतुमतीनामेव विवाहो मुख्य इति प्रतिभाति।स्मा र्तविध्यपेक्षया भौतलिङ्गस्य दौर्बल्यराङ्कायां प्रसक्तायाम्, ''यत्र पुनः श्रुतिरानुमानिकी, छिङ्गंच प्रत्यक्षं तत्र कथं यथा स्मृतिवीदिकछिङ्ग-विरोधे तत्र स्मृतेर्मुळान्तरमपि सम्भाव्यते, नतु वैदिकळिङ्गखेति,त-देव बलवदित्यनुसर्तव्यम्" इति कुमारिलभट्टोक्तेः श्रौतलिङ्गस्पैव पा-बल्यमायाति । अतएव माधवादयः, मातुलसुतापरिणयनं साटोपं प्रतिषेधन्तीषु बह्वीषु स्मृतिषु जात्रतीषु " आयाहीन्द्र"—इत्यादि-ऋगतिलङ्गपाबल्यमास्थाय मातुलसुतोद्वाहं शास्त्रीयं प्रसाधितवन्तः । यत्तु ''वारुणीभिरादित्यमुपतिष्ठते" इत्यादिषु श्रौतिलिङ्गापेक्षया स्मार्तविधेरेव पाबल्यमङ्गीकृतम्, तत्र श्रौतिलङ्गस्य अन्यत्रचारितार्ल्य बीजम् । प्रकृते तु ताददास्य विनिगमकस्याभावात् श्रीतिलिङ्गप्राब-

व्यं सुस्यम् । एवंच उक्तमान्त्रवर्णिकलिङ्गवलात् ऋतुमतीविवावहस्यै-च प्राथमकल्पिकत्वं सिन्धोत् ॥

आस्तां श्रौतिलङ्गप्राबल्यदौर्बल्यादिविचारः। सर्वथापितु गौण-कल्पतया ऋतुमतीनां विवाहः आद्रियत एव स्पृतिभिः, न निराक्रिः यते ॥ यानि पुनः ''पितुर्वैदमनि —स विप्रोवृषर्छीपतिः '' इत्यादी नि वचनानि तत्वितिषेधकानीव भान्ति,न तानि सामान्येन ऋतुमती-पित्रादीनाम् , तस्याः तत्परिणेतुर्वा दोषं बोधयितुमईन्ति ॥ "काममामरणा — गुणहीनायकहिँचित्" इत्यादिवचनेन कन्या यामृतुमत्यामपि गुणवद्धरप्रतीक्षया ताम् अयच्छतां पित्रादीनां दोषाभावस्य प्रतिपादनात् । "अदीयमाना—यंसाधिगच्छति" इ-त्यादिवचनेन ऋतोरूर्ध्व ऋतुत्रयावधि वर्षत्रयावधिवा पित्रादिशासन प्रतिपाल्य तदृर्ध्व स्वयमेव पतिं वरयन्त्याः कन्यायाः तत्परिणेतुर्वा क-ण्डरवेण दोषाभावकथनात्। अतो यः पित्रादिः गुणवद्भरलाभेपि क-न्यामृतुमतीं न प्रयच्छति, या कन्या पित्रादिशासनमननुरुन्धाना रा-गादिना खयमेव कंचन वृणीते,वर्षत्रयपर्यन्तं गुणवद्वरलाभे ऋतुत्रय-पर्यन्तं वा अनुवर्तनीयपित्रादिशासना तत्स्वभृता —यश्च वरो रागप्रेरि-तएव ताहरीं कन्यां विवहति, तद्विषयत्वमेव निषेधशास्त्राणामिति पर्यवस्यति । सुचितश्चायमर्थः 'ब्राह्मणोमदमोहितः'इति वदद्धिः स्मृ-तिकर्तृभिरेव ॥ अतो गुणवद्वरं प्रतीक्षमाणैः पित्रादिभिः कारितोपि ऋतुमतीविवाहो नाशास्त्रीयो भवति ॥

> इति सर्वमनाकुळम् महामहोपाध्यायः राः चन्द्रशेखर शास्त्रीः मैळापृ

> > B

श्रीगणेशाय नमः। "रतिपुत्रधर्मार्थत्वेन विवाहस्त्रिविधः। तत्र पुत्रार्थो द्विविधः। नित्यः काम्यश्च । तत्र नित्ये पूजार्थे 'सवर्णः श्रो त्रियो वरः'इत्यनेन सवर्णा मुख्या दर्शिता। इदानीं काम्ये नित्यसंयो- गे चानुकल्पो वक्तव्य इत्यत आह"-इत्येवमाचाराध्यायस्य 'यदुच्यते' इत्यस्य श्लोकस्यावतरणे मिताक्षरायां विवाहविधा उक्ताः। तत्र पुत्रा-र्थविवाहस्य नित्यत्वोत्तया विवाहस्य केवलकाम्यत्ववादः परास्तः। तैत्तिरीयशीक्षाध्याये 'प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीः' इति कथनेन 'जा-यमानोह वै ब्राह्मणिस्रिभिर्ऋणवा जायते, 'प्रजया पितृभ्यः' इति ऋ-णत्रयापाकरगस्यावश्यकत्वोत्तया पैतृकर्णापनयस्य च प्रजोत्पादनैक-साध्यत्वोत्तया च विवाहस्य निखत्वोक्तिराञ्जस्य मञ्जति । अत्रेदं विचा रणीयम् -- कन्याया विवाहः कतिवर्षायाः स्मृत्यनुशिष्टः ? अत्र मनुः —'त्रिंशद्वर्षों बहेत्कन्यां हृद्यां द्वादशवार्षिकीम्'।इह द्वादश वार्षिकी-मिति तद्धितान्तनिर्देशात् परिपूर्णद्वादशवर्षाम् अर्थात् त्रयोदशे वर्षे विवाहः कर्त्तव्य इति फलति।यद्यपिंयुग्मवर्षे विवाहप्राशस्त्यमुक्तम् त-थापि जन्मतो गर्भतोवापि गणनायां त्रयोद्शवर्षस्य मासत्रयात्यये यु ग्मवर्षत्वलाभोपि भवतीति तद्विषये इष्टकल्प एवादर्त्तव्यः।नच-रजो-दर्शनात्प्रागेव विवाहियतव्या, यतः कन्याया रजोदोषे पित्रादीनां पा-तिकत्वापत्तिः; अतो द्रामवर्षादूर्द्धमेकाद्रावर्ष एव विवाहः कर्त्त-व्यः, यत्कारणं दरावर्षा भवेत्कन्या अत ऊर्द्ध रजखला इति वाक्येन द्शवर्षाधिकवयस्काया रजस्वलाशन्देनाभिधानादिति कन्याया रजोद्दीनात्प्रागेव विवाहस्य सर्वसम्प्रतिपन्नत्वेऽपि विवाह-विधायकमन्वादिवाक्येषु 'द्वाद्शवार्षिकीम् इत्यादि स्पष्टिङ्कबलेन ततः पूर्वे विवाहस्य अप्राप्ततयाऽनन्तरोक्तनियमालाभात्॥ स्यादेतत्-'अष्टवर्षा भवेद्गौरी नववर्षा तु रोहिणी' त्यादि पाराशरीयवचनेऽष्ट-वर्षीया अपि विवाह्यत्वकथनेन 'गौरीं ददन्नाकलोकम्' इत्यादितत्त-द्विशिष्टफलिनेदेशेन,स्वयं मनुनापि 'त्रिशद्वर्षः' इति वाक्यशेषे 'व्यष्ट-वर्षोऽष्टवर्षो वा' इति स्पष्टमष्टवर्षाविवाहस्य विधिगोचरीकरणेन च अष्टप्रभृतिवर्षेषु भवेदेव कन्याया विवाह्यतेति । अत्रोच्यते—'अष्टव-र्षा भवेद्गौरी'इत्यादि पाराशरीयं वचो न विवाहविधिपरम्, किंतु गौ-रीरोहिण्यादिसंज्ञाबोधकम्;यच 'गौरीं ददन्नाकलोकम्'इत्यादि फल विशेषवचनम्, तद्पि दानप्रकरणोक्तवेन न विवाहविधितावगाहन क्षममिति न किञ्जिदेतत्। 'त्रयष्टवर्षो ऽष्टवर्षो वा' इति मनुवचनं तु 'धर्मे सीदित सत्वरः' इति वाक्यशेषोक्तार्थबलेन धर्मानुष्ठानत्वरातुरस्य 'वा'इत्यनाश्याद्योतकनिपातसंविलतम् अष्टवर्षाया अपि विवाहातानुज्ञापकमिति न मुख्यः कल्पः । अपि च विवाहसंस्कारे संवृत्ते व्यवायधर्मस्य अव्यवहिता प्रवृत्तिनेकापि विधिगोचरेत्यपि स्क्ष्मेक्षिकाईम्।
अतश्च रजोदर्शनानन्तरमेव व्यवाययोग्यता प्रायेण शिष्ठकुटुम्बेषु व्यवहार्यविषया दृश्यते।'ऊनषोडशवर्षयामप्राप्तः पञ्चविशतिम्'इत्यादिसुश्चतव्यसामपि गर्माधानसमयनियामकत्वमेव सुवचम् वाक्यशेषं यद्याधत्ते पुमान् गर्मम्' इति स्पर्धाकारेण न तेषां विवाहसमयबोधकत्वम्, यतस्तत्र विधिच्छायाया अप्यनुपलम्भात् । पुरुषस्य तु
विवाहयोग्यं वयो ब्रह्मचर्याश्रमपूर्तिकालावधिकमेव । तच्चाष्टवार्षिकस्योपनयनानन्तरं चरमकल्पेन द्वादशवार्षिकब्रह्मचर्यावसाने सित विश्वतिवार्षिकत्वमवरः कालः । ततःपरं मन्कः ' त्रिशहषों वहेत्'
इति वरः कालः। एतेनैतिन्नर्णीतप्रायम् यद्वधूवरयोवयोन्तरम् अष्टवर्षकाद्वधिवैशतिवर्षदेश्यमेव, न ततोऽधिकमुभयोः श्रेयसेऽवकल्पत
इति शिवम् ॥

> द्दाथीभाई - शङ्करशास्त्री, जामनगर्

C

आर्याः भारतसुहृदः पण्डिताश्च ! यदुत—

विरादिव बहवो वैदिका लौकिकाश्च तलातिल, केशाकेशि, दण्डादिण्ड मिथः कलहायमानाः यथाप्रतिभातानर्थान् शास्त्रविर्गातान् वर्णयन्तो यथाजातान् जनान् एरं व्यामोहयन्तीति—तादशानि अनर्थजातानि परिहर्तुं प्रवृत्तायां प्रकृतायां पण्डितमहासभायां वधू-वरयोर्वयःकालादिकं यथामित परिशीलितं निवदयामः शास्त्रसम्मतम् इह चामुत्रचसुखकरम्। केचित् पौढानामेव कुमारीणां, अपरे पोडशवार्षिकीणां, परेद्वादशवार्षिकीणां, इतरे अष्टमादिदशमान्तव्यसां, अन्ये ताभ्योऽपि न्यूनाम्—अस्य वस्तुनः सभाव ईदशः, इदं

रमणीयम्, इदमरमणीयम्, इमे विप्रलम्भकाः, इमे पुनरताहशाः, इदं महान्तमनर्थमापादयति,इदं चारुचरित्रं खण्डयति, अस्य परिप्र-हः सुखाबहः सुमहत्प्रीतिस्थानम्-इत्यादिकमनाकलयन्तीनामेव कुमा-रीणां कारयन्ति परिणयविधिम्,उत्पादयन्ति महदेव दुःखम्।अपि ना-मजानन्ति ताः कियन्ति कीदशानि कुसुमानि,अपि वा केशसंस्करणं तदीयाः शैलिश्च।हाराहें कुचतरे कोष्णान्यश्रूणि धारयन्तीत्यहो दौर्भा-ग्यपारम्परी। अस्तु भोः कोऽस्यप्रतीकारः कश्च शास्त्रमर्यादां नाति होते दित—यदि कश्चित् पृच्छति धार्मिकः, परं प्रमोदामहे।

"माता चैव पिताचैव ज्येष्ठां भ्राता तथैवच । त्रयस्ते नरकं यान्ति दृष्ट्वा कन्यां रजखलाम् ॥ तस्मादुद्वाहयेत्कन्यां यावज्ञतुमती भवेत् ॥" इति संवर्तः॥

"प्रदानं प्रागृतोः स्मृतम्" इति मनुः । 'प्रदानं प्रागृतोः" इति महर्षिः गौतमः । "उत्कृष्टायाभिरूपाय वराय सहशाय च । अवाप्तामपितां तस्मै कन्यां दद्याद्यथाविधि ॥ काममामरणात्तिष्ठेत् गृहे कन्यर्तुमत्यपि । नचैवैनां प्रयच्छेत्तु गुणहीनाय कर्हिचित् ॥"

इत्यादिभिः महात्मनां मुनीनां स्मरणशतैः, पुरातनीनां कुमा-रीणां सारासारिववेचनकुशाले वयस्येव समिधगतिववाहानां कथा-नामनुसारेण ऋतोः पूर्वमेव परिणयः समुचितः। ऋतुश्च केषांचिन्म-ते दशमात्परतः, केषांचित्तु ततीऽपि परतः इति । ''विवाहस्वष्टव-षायाः'' इति अष्टमादिः दशमान्तः कालस्तु—''गौरीं वाष्युद्धहेद्धार्या नीलं वा वृषमुत्सृजेत् । यजेत वाश्वमेधेन विधिवदक्षिणावता ॥'' ''गौरीं ददशाकपृष्ठं वैकुण्ठं रोहिणीं ददत्। कन्यां ददत् ब्रह्मलोकं रौ-रवन्तु रजस्वलां''॥—इति वचनैः दातुः प्रतिगृहीतुश्च फल्लश्चणात्, अकरणे प्रत्यवायाकथनात् , काम्यः—अष्टमादिवर्षकालिक मुपनयन-मिव;यथाह आपस्तम्बः—''अथ काम्यानि,सप्तमे ब्रह्मवर्चसकामम् , अष्टम आयुष्कामम्,नवमे तेजस्कामम्'' इत्यादि।विष्णुः—''अप्टमे स- र्वकामस्य नवमे कान्तिमिच्छतः''इति।''वयोविशेषेण दातुः फळिवशे-षानाह मरीचिः—'गौरीं ददत्'' इति छिखन्तः पराशरमाधवीये माधवाचार्या अपि काम्यत्वमिवास्यानुमेनिरे। ऋतुपूर्वकालस्तु मुख्यः। अनन्तरकालस्तु महति प्रतिबन्धक इति गौणः।

अहो ! भ्रान्तोऽसि। 'दशवर्षा भवेत्कन्या अत ऊर्ध्व रजस्वला'' इति संवर्तवचनं विस्मृतवानसि, कथमन्यथा दशमात्परमपि वय-स्समुचितमिति। मैवं वादीः; तत्र तत्र दशमादुपर्यपि वयसः द्वादशा-दिष्वेव रजसः प्रादुर्मावस्य उद्वाहस्य च विधेः कथनं कथिमव औ-चिती मासादयति? विसृशतु चिरं सुहत्। द्वादशे वर्षे रजःप्रादुर्भा-वमभिधत्ते आपस्तम्बः—''प्राप्तेतु द्वाद्शे वर्षे रजः स्त्रीणां प्रवर्तते"। एतच प्रायिकाभिप्रायम् ; न पुनः द्वाद्श एव रजस्वला भवति ; का-सांचिद्वीगपि रजोदर्शनसम्भवात् — इति वैद्यनाथदीक्षिताः । एवमन्यत्रापि ते—''अत ऊर्ध्व रजखळा''—इदमपि कादाचित्का-भिषायकम् , तदारजसो नियमेनासम्भवात् ; अत एव संवर्तः--''प्राप्तेतु द्वादशे वर्षे'' इति । संस्कारमयूखकारोपि एवमेवाभि-प्रैति। ''त्रिंशद्वर्षः षोडशाब्दां भार्यो विन्देत निग्निकाम्'' इति व्यासो-क्तिरपि साम्प्रतमेव सङ्गच्छते । ''ऋतुकालमिति प्रोक्तं गार्ग्यादिम्निन-सत्तमैः। स्त्रीचिहं यौवनं प्राप्य षोडरो वत्सरे सदा॥ कृत्त्रिया दशमा दुर्ध्व औषधस्य निषेवणात् । एकादशे द्वादशे वा ऋतुकालं वदन्ति हि ॥ अनुरागात् द्वादशाब्दे त्रयोदश्यान्तु केचन । चतुर्दशे पञ्चदशे स्त्रीचिहं तु भविष्यति ॥ वातजा पित्तजाचेति दारुणी त्रिविधा स्मृ-ता । वातजा द्वादशे वर्षे पित्तजा च चतुर्दशे ॥ दारुणी षोडशे वर्षे शोणितं पतिति भुवम्।''—इति कालप्रदीपिकाकारैः कारणभेदेन आ-कृतिमेदेन च द्शवादुपरितनेष्वेव वर्षेषु रजसः प्रादुर्भावस्य वर्णनात्, अनुपद्मतिपादितापस्तम्बादिवचनप्रामाण्याच द्शमाद्वीगेव वि-वाहस्य समुचिततामुत्पद्यतां मतमनिभमतं गलहास्तितं भवति। " तस्मात् गर्भाष्टमः श्रेष्टः जन्मतो वाष्ट्रवत्सरः " इति यमवचनं तु "सप्तसंवत्सरादूर्ध्वं विवाहः सार्ववर्णिकः । कन्यायाः शस्यते राजन् अन्यथा धर्मगर्हितः''॥इत्यादिभिः गर्भाष्टमस्य निषिद्धत्वात् असारम्।

आगर्भाष्टमम् आच दशमात् वयांसि, "प्राग्वासः प्रतिपत्तेरित्येके" इति सूत्रयन् महर्षिः गौतमः न प्रशंसतीव । किमिति, एके इति प्रायोजि महर्षिणा ? "यावचेछं न गृह्णाति यावत्क्रीडित पांसुभिः । यावदोषं न जानाति तावद्भवति निप्तका ॥ यावत्र छिजताङ्गानि कन्या पुरुषसित्रधौ । योन्यादीन्यवगृहेत तावद्भवति निप्तका "॥

सीपानात् सोपानमधिरोहदिव अष्टमेन चेलग्रहणम्, नवमे पांसुक्रांडानिवृत्तिः, दशमेनैव दोषपरिज्ञानं न लज्जा परिग्रहः इति सर्वमिदम् एकादशात् प्रभृति सम्भवतीति स एव समयो युक्ततमः। गृह्ममपि अस्माकमनुकूलम् । अथवा देशकालादिवैषम्यादिना पर-तोऽभिमतवरालाभसम्भावनायां न कालः प्रतीक्षणीय इति प्ररोच-नामात्रम् आहोस्विद्भ्यनुज्ञामात्रमेतत्।यमस्त्वेवमाह—''देशकाला-दिवैषम्यात् अधर्मो द्वाहसंदाये । सददाासम्भवे कन्यां निव्नकामिष दापयेत्॥'' '' अप्राप्तामपि ताम्''इति मनुश्च। '' द्विवर्षात्प्राग्विवाह-श्चेत् कन्यकामरणं यदि । खननं नैव कर्तव्यं मध्यसंस्कारमाचरेत्॥" इति प्रजापतिस्मरणेन शैशवप्व विवाहितायाः तद्नु कामपि द्शां गतायाः बाळिकायाः मन्त्रसंस्कारस्योक्तत्वेन मातुरङ्कशायिनीनां स्तन्यपायिनीनामेव तासां विवाहाईन्तीं पद्यन्ति, स्वानिमञ्जतां याज्ञि कतांच प्रकाशयन्ति केचित् प्राशस्त्रमपि मन्यन्ते तदा विवाहस्य। "षडब्दमध्येनोद्राह्या कन्यावर्षद्वयं यतः।" इति ज्योतिर्निबन्धे, **''जन्मतो गर्भाधानाद्वापञ्च**माब्दात्परं शुभम् । कुमारीवरणं दानं मे खलाबन्धनं तथा॥ " इति पराशरमाधवीयेच दर्शनात्,न तस्य प्रश-स्ततां नापि शास्त्रीयतां पद्यामः । पूर्वम् अपत्यसम्बन्धाय कृतप्रति-ज्ञयोः कयोश्चन सुहदोः धर्मविष्ठवराङ्कया मीतयोः मानुष्यकमात्रसा-धारण्या शरीरस्यानिस्यतया परतः तद्दिर्वहणकातरतया निर्वृत्तवि-वाहपरमेतदिति दूरीकृतदुराग्रहाः कोविदाः। अभ्यनुजानाति अङ्गिराः एताहरा एव खले —यथा " आवृत्ते तीर्थगमने प्रतिज्ञातेच कर्मणि । काळात्ययेच कन्यानाम् काळदोषो न विद्यते ॥'' इदंच उद्घाहतत्त्वे— ''पितुर्गेहेतु या कन्या रजः पद्यत्यसंस्कृता । सा कन्या वृपली ज्ञेया तत्पतिः वृषळीपतिः ॥'' इति हारीतेन ऋतुमत्याः अशुद्धेः, ' कन्या-

मृतुमतीं शुद्धां कृत्वा निष्कृतिमात्मनः। शुद्धि तु कारियस्वा तु उद्ध-हेदानृशंस्यधीः ॥'' इति आश्वलायनेन प्रायश्चित्तस्य विधानात् , आ-र्तवानन्तरकाबिको विवाहो गौणः। अयमत्र संपिण्डितार्थः – कुमारी-णां तत्तदेशकालसमावानुसारेण आर्तवकालात्पूर्वं दशमाद्वयसोऽन-न्तरंच विवाहः सांप्रतम्; निह काप्युपलभामहे प्रत्यक्षतः शास्त्रतो वा अष्टमादिषु वयस्सु कुसुमं कुमारीषु इति ॥ ''अष्टवर्षाभवेत् '' " सप्तसंवत्सरा," "विवाहस्त्वष्ट" इत्यादिभिस्सृतिभिः दशमादुप-रिच उद्घाहविधि प्रतिषेधयन् , ''त्रिंशद्वर्षः षोडशाब्दां '' इति भा-रतीयस्य " त्रिंशद्वर्षों वहेत् –द्वादशवार्षिकीम् " इति मानवीयस्य च वचनस्य दातुरभावपरतामभिप्रैति कमलाकरभट्टः । तदीयानि पुनरक्षराणि इमानि - " द्।तुरभावे द्वादशषोडशाब्दे विश्वेये" इति । ''पिता दद्यात्स्वयं भ्रातावानुमतौ पितुः। मातामहो मातुलश्च सकुल्यो बान्धवस्तथा ॥ मातात्वभावे सर्वेषां प्रकृतौ यदिवर्तते । तस्यामप्रकृ-तिस्थायां कन्यां दद्यः स्वजातयः ॥ यदा तु नैव कश्चित्स्यात् कन्या-राजनमात्रजेत् । पिता पितामहो भ्राता सकुल्या जननी तथा॥ कन्या-प्रदः पूर्वनाशे प्रकृतिस्थः परः परः।" इति नारद्याज्ञवंत्क्यौ। कन्य-कावितरणधुरां बहुषु अधिरोपयत्सु अहो कौशलम्। इदमिह किञ्चि-त्पृच्छामः तत्र भवन्तं धर्ममर्मज्ञम् –िकमाकलयति भवान् एतेषु एकस्य उत सकलानामिप शून्यताम्? यदिपुनरेकोऽस्तमियात्,बहवः तत्कार्यनिर्वहणधुरीणाः; कथमिव कालातिपातःस्यात्? अथसर्वशून्य-तावादः, कृतमनया दुरितं महदेव दुर्भगया महीमण्डलमवतीर्णया क-न्यक्या दौर्भाग्यपरम्परया। तथापि न तवाक्षरस्वारस्यम्।तिष्ठतु भवान्; इतोऽन्यदापे यत्किञ्चित् श्रोतव्यमस्तिः किमेते कुमायां आकलितपुष्पे, उतान्ये। परं दशमाद्ययसः भवन्मते नियमेन पुष्पसभवात् न चरमः। यदिपुनराद्यःकल्पः, "त्रिंशद्वर्षः षोडशाब्दां भार्यो विन्देत नम्निकाम्" इत्यत्र षोडशाब्दनिक्षकापदयोः कथमेकार्थप्रतिपादनपरता १ यदाह अमरसिंह:--"नन्निकानागतार्तवा"। अथ यदीदं नानुमन्यते भवान्, " यावचेळ "मिति वसिष्ठवचनमेवानुमन्यते, हन्त ! हन्त ! कुमारि-कायामुन्मत्तता समारोपितेति दूयामहे । कापुनरनुन्मादिनी कुलकुः मारी वि चित्रतराणामम्बराणां धारणाहें वयसि बहिष्कुरुतेचेलम्? कावा अङ्गरागं निराकुरुते? पांसुकणैर नुलेपमङ्गीकुरुते ?—"गम्य-स्वभावेदातृणां कन्याकुर्यात्स्वयंवरम् " इति याज्ञवल्क्येन कथिश्चदिपि दातारमल्लभमानायाः ऋतुकालात्पूर्वमेव स्वयंवरस्य कर्तव्यत्वेन प्रति-पादनात् दशमात्परिस्मन् वयस्मि रजस्रलात्वमिमन्यमानस्य भवतः दातुरभावे इति लेस्बनं कथिमव युज्यते? "गम्यन्त्वभावे" इतीदं अनुतुमतीविषयमिति भवदिभमता माधवाचार्या अपि आशेरते। आकलितपुष्पे कृतप्रायिश्चत्त एव विवक्षिते इति तु अतीव साहसम्; "त्रीणि वर्षाण्युत्मती कांक्षेत पितरं स्वयम्। ततश्चतुर्थे वर्षे तु वि-न्देत सहशं पतिम्॥" इति बोधायनः। अनेन ऋतुकालानन्तरं वर्षत्रयं यावत् पितुरधीनतायाः अनन्तरं स्वयंवरस्य प्रतिपादनात् च-तुर्वशप्व वयस्मि परिणयविधिरापद्यते तव मते, नतु षोडशे। अपि च तन्मते न तावन्तं कालम् अविवाहिताः ऋतुस्नाताश्च तिष्ठन्ति कुमार्य इति तु वृश्चिकात्पलायमानस्य महोरगमुखे निपतनिमिति न तदादियामहे।

## इत्थमत्र निष्कर्षः-

- 1. सप्तमसंवत्सरात्पूर्व विवाहो न कार्यः
- 2. प्रतिज्ञाविषयेतु ततः पूर्वमिप कदाचित्कार्यः
- 3. अष्टमात्त्रभृति दशमवर्षपर्यन्तम् अनुष्टीयमानो विवाहः काम्यः
  - 4. दशमादृध्वम् आरजोदर्शनं विवाहो मुख्यः
- 5. रजोदर्शनानन्तरमपि वर्षत्रयं विवाहस्य गौणकालः, तदा-नीं बायश्चित्तमनुष्टेयम्
  - 6. रजोदर्शनानन्तरं चतुर्थे तु वर्षे तया खयंवरः कार्यः

वेङ्कटवरदाचार्यः, काञ्ची, (कोमलमारुतः.) D

### श्रीरस्तुः

यदुक्तम्—''शेषं समावेशने जपेत्''इति गृह्यसूत्रे विवाहप्रकरणे समावेशनस्य पठितत्वात् समावेशनपदस्य सम्भोगपरतया व्याख्यात-त्वात् सम्भोगस्य ऋतुमत्यामेव सम्भवात् ऋतुमत्या अपि विवाहाभ्य-नुज्ञास्तीति - तत्रोच्यते - किमयमृतुमतीविवाहो ८नेन गृह्यसूत्रराकः लेतैवानुमीयते,उत स्मृत्यन्तरवचनपर्यालोचनयापि। नाद्यः, उक्तसूत्र-वाक । शक्त स्य संवेशनविधायकत्वाभावेन संवेशनकालमन् मन्त्र-विशेषजपमात्रविधायकत्वेन उक्तसूत्रवाक्यमात्रेण अभीष्टसिद्धा-भावात् । नच संवेदानस्यानुवादबळादेव विवाहमध्ये संवेदानमनुमत मिति वाच्यम्, अनुवादस्य विधिसापेक्षत्वात्, समावेशनविधिवाक्ये समावेशनरूपकर्मणः पार्थक्येनैव प्रतिपादनात् , तस्य विवाहान्तर्भाः वाभावात् , ऋतुमतीविवाहस्य तावता असिद्धेः। न द्वितीयः, स्मृत्य न्तरपर्यालोचनायां बहुषु वृहस्पत्यादिस्मृतिषु ऋतुमतीविवाहप्रतिषे-धात्। यदपि समावेशनस्यापि विवाहकर्माङ्गत्वात् अङ्गमन्तरा अङ्गय-सिद्धेः विवाहे समावेशनस्यावद्यकर्तव्यत्वं प्रतीयत इति नैतद्यक्तमः अङ्गत्वं कि दष्टद्वारा वा अद्रष्टद्वारा वा? न हि बीह्यादीनां यागादी दृष्ट विधया उपकारकत्ववत् संवेशनस्य विवाहे दृष्टोपकारकत्वं दृष्टम्। नाप्यदृष्ट्विश्रया;अदृष्टद्वारा उपकारकत्वरूपमङ्गत्वं हि तद्वाहक-क्त्वा-श्रुत्यादिभिरेव वक्तव्यम् ; यथा ''प्रक्षाल्यपादावाचामेत्'' इत्वादिषु; नैविमह तादशी श्रुतिरुपलभ्यते; अतः समावशने रागप्राप्ते मन्त्रवि-शेषजपमात्रमेव विधीयते । तच समावेशनं पृथक्कमं विवाहानन्तर-भावि इति उक्तमेव। यद्पि प्रकरणेन समावेशनस्य विवाहाङ्गत्वं प्रती-यत इति, नैतद्यक्तम्ः प्रकरणापेक्षया श्रुतेः बलीयस्त्वात् । ऋतुमती-विवाहनिषेधकश्रुतीनां बह्वीनामुपलम्भेन प्रकरणेन अभिमतार्थासि-द्धंः। यदि च निरुक्तगृद्यसूत्रशकलखारस्यपर्यालोचनया सम्भोगरूपं समावेदानं विवाहमध्ये अवद्यं कर्तव्यमेवेत्याग्रहः, तर्हि ब्राह्मणस्य ऋतुमतीविवाहप्रतिषेधबलेन निरुक्तविवाहमध्यगतं समावेदानं वर्णा-

न्तरगतविवाहविषयमिति ब्राह्मणानामृतुमतीविवाहप्रसक्तिरेव ना-स्तीति । अस्य विस्तरोऽस्यां सभायां भविष्यति ॥

> इति, के. सुब्रह्मण्य शास्त्री, वीमोग्गा, मैसुर्

E

श्राः

दुर्बेलाः प्रबलायन्ते यत्पदं समुपाश्रिताः । सा सर्वतो बलवती श्रुतिनः शरणं प्रवा॥

अथ स्मार्तश्रुतिवैदिकलिङ्गयोः किं दुर्बलं किं प्रबलमिति जि-ज्ञासायां विचारः प्रस्तुयते। विचारनिवर्त्यविशयास्पदं चात्र प्रसिद्ध-मेव पण्डितानाम् - यत्प्रथमा निरपेक्षरवरूपा,चरमं पुनः अनादिनिध-नापौरुषेयवेदगतमिति । उभयत्रापि स्मृत्यधिकरण बलाबलाधिकरण-न्यायाभ्यां साधारणतया प्रावल्यस्य प्रतिभास इति । तथाहि-अनिधगताबाधितार्थबोधकत्वं प्रामाण्यम् इति हि सिद्धान्तः स्मार्तश्रुतीनां पौरुषेयवचनरूपतया सम्भावितभ्रमविप्रलिप्साकरणा-पाटवरूपदोषप्रयुक्तज्ञानजन्यत्वसंशये न स्वतोऽबाधितार्थविषय -कत्वं प्रत्येतुं शक्यमिति भवति तत्र मूलभूतापौरुषेयवेदापेक्षा, वैदि-किलङ्गस्यापि अनुष्ठानोपयोगिबोधजनने न खतः सामर्थ्यमित्यस्ति तत्र निरपेक्षरवापेक्षा । ततश्च प्रामाण्यसिद्धावुभयोरिप परमुखनिरीक्षणं तुत्यमिति एकत्र निश्चयानुकूलविनिगमनाभावे विशयस्सावकाशो भवति इति । अत्रायमस्माकमाशयः —या खलु अनादिनिधना सर्व प्रवृत्तिमृलभृता दिव्या वेदमयी वाक् अलौकिकश्रेयःसाधकवोधकाः नां मुर्घाभिषिका,सा न मात्रयापि प्रमाणान्तरेश्यो दुर्बला भवितुमई ति। नतरान्तु स्मृत्यपेक्षया। उपजीव्यविरोधोहि तदा स्यात्। उपजीव्य-श्चायं सर्वोऽपि वेदराशिः स्मृतीनाम्,मन्त्रार्थवादमूला अपि हि स्मृत-यो दृश्यन्ते यथा मरुभूमौ प्रपाः कर्तव्याः,ऋत्विजो ब्राह्मणान वृणी- युः इत्याद्याः — 'घन्वन्निव प्रपा असि' 'ब्राह्मणानामिदं हविः'इत्यादि-मन्त्रार्थवादमृलकाः । यद्यपि प्रवृत्युपयोगिप्राशस्यज्ञानजनकतया अ-र्थवादानाम्. प्रयोगसमवेतार्थस्मारकतया अन्यथा वा मन्त्राणां च,धर्मे प्रामाण्यमिति मीमांसकानां सिद्धान्तः, तथापि नासावनधिगतमर्था-न्तरं प्रति प्रमाणभावं विहन्तुमीष्टे, वाक्यभेदो हि तदा स्यात् इति। प्राशस्यज्ञानादिजनकतया विशिष्य प्रामाण्यप्रतिपादनं तु अर्थान्तरा-बोधकानां बोधकानामपि तत्तत्प्रकरणोपयोगिनः प्रामाण्यस्य निरूपणा-येति न ब्यर्थम्।इत्थं च 'वेदोऽखिँहो धर्ममृहम्' इति मनुवचनगतम-खिलपदं मन्त्रार्थवादगतलिङ्गमृलकान्यधिकरणांनि अर्थवादादिप्रा-माण्योपजीवि स्मृतिप्रामाण्यम् इत्येवं परम्, 'ऋत्विक् च ब्राह्मणो भवेत्' इत्यादिकौस्तुभवचनम्, 'अर्थवादाद्यन्नीतविधिमृलकत्वस्यापि स्मृतिषु दर्शनेन' इति भाट्टदीपिकावचनं च खरसतः सङ्गचछन्ते । अतश्च उपजीव्यतया अपौरुषेयतया च वैदिकलिङ्गान्येव स्मार्तश्चरापे-क्षया प्रबलानीति सिद्धम्। अमुमेवार्थे स्पष्टमाहुः भट्टकुमारिला अपि —''यत्र पुनः श्रुतिरानुमानिकी लिङ्गञ्च प्रत्यक्षम्, तत्र कथम् ? यथा स्मृतिवैदिकलिङ्गविरोधे : तत्र स्मृतेः मृलान्तरमपि सम्भाव्यते, न तु लिङ्गस्येति तदेव बलविस्त्यनुसर्तव्यम् ; दुर्बलस्य प्रमाणस्य बलवाना-श्रयो यदा । तदापि विपरीतत्वं शिष्टाकोपे यथोदितम् ॥ अखन्त-बलबन्तोपि पौरजानपदाः जनाः । दुर्बलैरपि बाध्यन्ते पुरुषैः पार्थि-वाश्चितः" ॥ इति ॥

तथा श्रुतप्रकाशिकाकाराः—''ननु अष्टवर्षे ब्राह्मणिमस्यत्र उपन्यमस्य अध्ययनाङ्गत्वमवगम्यते इत्युक्तम्; तस्योपनेयासित्तिद्वारा अध्येतृसाकांक्षाध्यापनाङ्गत्वं ह्यगम्यते ; 'उपनीयतु यः शिष्यम् ' इत्यादिस्मृतिवचनाच तद्वगम्यते । उच्यते—ब्राह्मणमुपनधीतेत्यत्र द्वितीयाश्रुत्या उपनयनस्य माणवकशेषत्वम् अवगम्यते; माणवकशेष उपनयनम्, अध्ययनं वतद्वतमेवः तत्र अन्तरङ्गवहिरङ्गन्यायादुपनयनमध्ययनाङ्गमेव । ननु 'उपनीयतु यः शिष्यं वेदमध्यापयेदिजः । सकर्यं सरहस्यञ्चातमाचार्यं प्रचक्षते' इति वचने क्त्वाश्रुत्या उपनयनस्याध्यापनाङ्गत्वं युक्तम्; अन्तरङ्गत्वं हि वस्तु सामर्थ्यक्तं प्रम्यस्याद्यापनाङ्गत्वं युक्तम्; अन्तरङ्गत्वं हि वस्तु सामर्थ्यक्तं प्रम्यस्याद्यापनाङ्गत्वं युक्तम्; अन्तरङ्गत्वं हि वस्तु सामर्थ्यक्तं

छिङ्गम् ,ततः क्त्वाश्रुतिः बलीयसीति चेन्न;अन्तरङ्गत्वं हि प्रत्यक्षश्रुतिः सेद्धम् क्ला श्रुतिस्तु स्मृतिगता अनुवाद्वचनकाच अतास्याः समु-तिवचनस्यत्वात् मूळश्रुतिसापेक्षत्वम् अनुवादक्षपवचनगतत्वात् वि-ध्यन्तरसापेश्चत्विमिति विलम्बद्धयमस्तिः श्रुतिलिङ्गादिषु विकम्बितधी-हेतुत्वं हि पारदौर्वल्यहेतुः अतो विलम्बद्धयोपहता क्त्वा श्रुतिः न ब-लीयसीति"भनेन हि स्पष्टमेवोक्तं वैदिकलिङ्गपाबल्यम् । समन्वयस्त्रे वेदान्तानां कार्यपरत्वखण्डनावसरे "नचिक्रया क्षणभङ्गरा आमुष्मि काय खर्गाय करपत इति पारिशेष्यात् वेदतएव अपूर्वे कार्ये लिङादी-नां सम्बन्धग्रहइति चेत् हन्त चैत्यवन्दनादिवाक्येष्विप सर्गकामादि-पदसम्बन्धात् अपूर्वकार्यत्वप्रसङ्गः तथाच तेषामिप अशक्यरचनत्वे-नापौरुषेयत्वापातः;स्पष्टदृष्टेन पौरुषेयत्वेन वा तेषामपूर्वार्थत्वप्रतिषे-धे वाक्यत्वादिना छिङ्गेन वेदानामपि पौरुषेयत्वमनुमितमिति अपूर्वा-र्थता न स्यात्; अन्यतस्तु वाक्यत्वादीनाम् अनुमानाभासत्वोपपादने कृतंमपूर्वार्थत्वेन अत्र तदुपपादकेन।उपपादितंच अपौरुषेयत्वमस्माभि-न्यायकणिकायाम् इहतु विस्तरभयात्रोक्तम् तेन अपौरुषेयत्वे सिद्धे भू-तार्थानामपि वेदान्तानां न सापेक्षतया प्रामाण्याविघातः''-इत्यादिवद-न्तो वाचरपतिमिश्रा अपि अपौरुषयत्वमेव प्रमाणानां प्रावत्ये नियाम-कं मन्यन्ते। इदमत्रावधेयम्-वैदिकलिङ्गं हि खविरोधिनीं स्मार्तश्रुति-मुपलभ्य खाश्रयस्य प्रधानं किञ्चित् प्रति रोषत्वबोधने नद्रागेव कुण्ठ-प्रवृत्ति भवति, किंतु तामप्यविश्वस्य अनन्यापेक्षसजातीयवैदिकश्र-त्युत्कण्ठया तत्कल्पने प्रवर्तत एव।सर्वः सगन्धेषु हि विश्वसिति।नच मार्गणो मार्गणान्तरं मृगयते। स्मार्तीच श्रुतिः खयं जात्याप्रवलापि पौरुषेयगतत्वेन दुर्बला नदागेच लिङ्गविरुद्धं विनियुङ्के, येन शिलङ्गस्य कल्पनामुलोच्छेदः स्यात्। किंतु आत्मनि अप्रत्ययासती यावद्वेदवचनं कल्पयति,तावदेव वैदिकलिङ्गेन खकार्य निर्वर्त्यत इति कथं सा स्मा र्ती श्रुतिः प्रवलाभवतु ? स्वोपाजीव्यं वैदिकलिङ्गं प्रत्यक्षमासाद्य स्व-यं कुण्डीभवतीतु युक्तम् . अतएव 'यत्र पुनरानुमानिकी श्रुति, लिङ्गेच प्रत्यक्षं तत्र कथं यथा स्मृतिवैदिकलिङ्गीवरोधे ' स्यादिकमुक्तं भट्टकुमारिलै:-इति। यदि पुनः वस्तुसामर्थ्यं भवति लि-इम् तर्हि श्रुतिसामान्यमपि तन्नातिवर्तितुं क्षमम्, अतपवहि 'कृष्णलं पचति' इत्यत्र पचिः वस्तुसामध्यमनुरुध्य उष्णीकरणानुकुलव्यापा-

रमात्रे विश्राम्यति, नतु विक्लित्तिपर्यन्तं अभिध्यं व्याप्नोति 'आख्या-तानामर्थं ब्रुवतां द्राक्तिः सहकारिणी' इति न्यायात्। यत्तु 'नैवताव-च्छ्रतिस्मृत्योः स्वरूपेण विरुद्धता । बलाबलपरीक्षा वा प्रमेयद्वारिका-हिसा ' इति भट्टवार्तिकं स्मार्तश्रुतिप्राबल्ये प्रमाणयन्ति, तत् न सम- असम्; इदं हि पदार्थपाबल्याधिकरणस्थं पदार्थतत्क्रमबोधकयोः स्व-जातीययोः विज्ञातीययोश्च प्रमाणयोः प्रावल्यदौर्बल्ये नियामकिमिति प्रकृतानुपयुक्तत्वात्। इत्यंचिसद्धे वैदिकिबिङ्गपाबल्ये बानि तदिरोधीनि सुदर्शनाचार्यमाधवाचार्ययोः 'अन्बोवनामिमम्लयते ' 'वारुणीमिः आदित्यमुपतिष्ठते ' इत्यादि वचनानि, तेषां गतिः बिन्त्याभवति—इत्यलम् ॥

एम् • के. पद्मनाभशास्त्री, वेदान्तविद्यारदः, अडयार् पुस्तकशालायाम्,, पण्डितः•



श्रीः

## अनुबन्धः 11.

# सभानाथानामुपन्यासः

7. 100/2

यो निखो यमुपासते ऽिखलजना येनेदमावास्यते यस्मै कर्म करोति सात्विककुळं यस्माज्जगजायते। यस्यैश्वर्यमवेद्यनैजविभवं यस्मिन् हि विश्वं स्थितं तं दूरे पुनरन्तिकेऽपि विदितं ध्यायामि नारायणम्॥ यः श्रीवैष्णवसाम्यद्र्शनगुरौ प्रीतिप्रसन्नः प्रभुः वेदान्तार्थविळासविश्वतकृपासारोदरः 'श्रीपतिः। भक्तानामभयपदाना निपुणस्त्रैलोक्यसाम्राज्यभाक् पात्वस्मान् वरदो गजाद्रिवसतिर्देवाधिराजस्सदा॥ पूर्वाचार्यवरैः प्रविष्टपद्वीमारुख सम्भाविता तैर्दे ताधिकृतिप्रणीतविभवा धर्मज्ञ लंसेविता। या पुज्या परिषत् प्रमाणकुराला धर्मप्रकल्तौ पुन-स्तत्सन्देहविनिर्णये च विधिवत्तामद्य नौम्यदरात्॥ मन्वादिस्पृतिषु प्रजाहितकरीष्वास्नातधर्मान् बहुन् ज्ञात्वा तैस्सुसमाहितान् समुचितान्धर्मान्प्रवक्तुं बुधाः । येऽर्हाः गुद्धचरित्रभूषितगुणास्तैरेव संयोजिता-मेतां लोकहितैषिणीं परिषदं भूयो नमस्याम्यहम्॥ कालादेशाद्विष्लुतं धर्ममार्गे श्रीतस्मार्तन्यायचक्षक्वंयेन। दर्शदर्श शोधयन्तीति पूर्वेराझाता ये नौमि ताद पारिषद्यान् ॥ भो भो धर्मविद्वराः पण्डितवर्धाः !

तत्रभवतां प्रसादातिशयेन द्रव्यभावमापन्नः महतां शासनानु-रोधेन अस्यां परिषदि मुख्यपद्वीं प्रापितः दासजनोऽयं सविनयं वि ग्रापयति—

विदितमेव तत्र भवताम् यथास्मिन् भरतखण्डे वेदवेदान्तमा-र्गानुयायिनां समाजे शास्त्रचोदितधर्मानुष्टानविषये कालगत्या कापि क्लिष्टता समजनीति । अरण्येष्वाश्रमवासिनां जनपदेषु ग्रामनिवासिनां च यावद्क्ति वैदिकसामयाचारिकधर्माचरणे सौकर्यम् तावन्नैव पुर-वासिनामित्यत्र न कोपि सन्देहः। इदानीं तावत् बहुभिः कारणैर्बहुनां नगरनिवासे काप्यपूर्वा अभिरुचिस्संजायतेः नागरकताविहीनः पुरुषः पश्समानः पामर इति च प्रायशो गृह्यते । प्रजाबाहुरुयं चास्मिन् देशे दिनेदिने बृद्धिमुपैति, सुरक्षितत्वात् तासां सर्वासाम्। ''राजा कालस्य कारणम्" इति यइस्मत्पूर्वैरुक्तम् , तस्य सत्यत्वमनेकैर्हेतुभिः सुसाधम् । अस्मिन् भरतखण्डे चैदिकमतविसंवादिमतान्तरप्रविष्टाः बह्नयः प्रजाः पूर्व नासन्, राजानश्च बहुशो वैदिकमतावलिन ए-वासन् । तस्मात् अभिवर्धमानजनवाहुल्येन नृत्तनागरकताप्रावल्येन मतान्तरावलम्बिजनसहवासेन नवीनाङ्गलराजाधिकारेण च समुत्पा-दितो यः कालभेदः तमधिकृत्य समुचिता सामयाचारिकधर्मविष-यिणी व्यवस्था कर्तव्येति बहुभिर्लोकहितैषिभिर्मन्यते ; यतः अन्यथा धर्मविष्ठवीनरोधो नैव स्थात्॥

स्मरणीयचरित्रायाः सुगृहीतनामधेयायाः अस्माकं प्रथमाङ्ग-लचकवर्तिन्या विक्टोरियादेव्याः प्रसादालुब्धे राज्यकार्यनिर्वह्मणक्रमे हि दृश्यते प्रजानामभ्युद्य एव राज्यबलमिति—तयैव द्यामृत्यी प्र-कटीकृतं प्रतिष्ठापितं चाधिकारिकं विनयनम् । तया निर्दिष्टमेव प्रजा-पालनक्रममङ्गीचकार तस्याः सुमहितः पुत्रो महान् राजाधिराज ध-कवर्ती एड्ड डील्यः सप्तमः । प्रकृतिहितकरान् नवान् नियमविशेषां-श्चाकारयत्, यथास्माकं भूयोभूयः श्रेयांसि सम्भवेयुः । तत्पुत्रः प्र-जाप्रीतिपरिपूर्णविशालहृद्यो राजपरमेश्वरः स्वनामभृदाङ्गलराजेषु पञ्चसङ्खचापूरको जार्जदेवः साम्राज्यप्राप्तिसमनन्तरं स्वयमेवात्रागत्य पाण्डवकथापरिमलपरिपृते इन्द्रप्रस्थसंनिहिते देहलीनगरे अस्मद्रञ्ज-नार्थे पुनरपि मकुटधारणं कृत्वा सामन्तराजेभ्यः प्रकृतिमुख्येभ्यश्च यथोचितां पूजां गृहीत्वा प्रजोपकारकैः अनेकप्रसाद्विशेषैः अस्मान् नुजशहित सुमहत् तस्येदं यशःपदम् अस्माकं च भागधेयम्। एवं चं आङ्गलसाम्राज्यान्तःप्रवृत्तराजाधिकारनियन्त्रितपरिरक्षणानुगृहीता : नामस्माकं भरतकाण्डे नवनवोन्मेषशालिनी काष्यपूर्वा सुस्थितिवैर्ति त इति मोदन्ते सर्वत्र साधूनां चेतांसि ॥

विद्यावृद्धा कृषिवृद्धा कार्मिक्यवृद्धा वाणिज्यवृद्धा च दृश्यतै तत्र तत्र गरीयसी अभ्युद्योन्मुखता अस्मासु । आञुगमनक्षमैर्यान-विशेषैः तथैवाशुवृत्तान्तहरणप्रकारैश्च दूरान्तिकभेद एव तिरोहित इवाद्य दृश्यते ; अतो देशभेद्विषयकवैषम्याग्रहस्य को नामावकाशः! पुरा या आसीदस्मदेशीयानामाचारव्यवहारविषयेषु अनुपमा अत्य-न्तासंस्रष्टा च केवळखनिष्ठता,नास्त्येवाद्य तस्याः पाळने सामर्थ्ये वा प्रयोजनं वास्माकम् । धर्मकामयोः सिद्धिरर्थद्वारा भवतीति को वा न जानाति ? अर्थार्जनं च मिन्नभिन्ने संनिवंशे भिन्नभिन्नैरुपायैरुपक-रणैश्चःसाध्यमिति सर्वेऽप्यर्थार्जनप्रयत्नप्रवणा जानन्ति । देशे देशे विद्याविशेषाः प्रभवन्ति, कलाकौशलमभिवर्धते, क्षिल्पनैपुणी प्ररो-हते,वाणिज्यप्रयोज्यवस्तुनि संभवन्तीति धनार्जनवृत्तस्य सर्वदा जा-गतिं सार्वत्रिकता सर्वदेशसूलता च । अज्ञानापनोदनेन धनार्जनिव-षये चात्मगुप्तिविषये च सुसंस्कृता शक्तिः प्रजासु उपजायते । तया विराहितान् जनान् न कदापि जहाति दारिद्रयदुर्दशा । यत्र च देशे प्रजावृद्धेरन्यूना न भवति धनवृद्धिः, तत्र दारिद्र्यं नैव पराभूयते । दारिद्रवपीडितजनतायां धर्माचिन्तापि न स्यात् ; कुतो वा धर्मपरि-पालनप्रयत्तः ? नवीनविद्याबलेन कलाकौरालेन शिल्पनैपुण्या विवि-धविचित्रयन्त्रोपकरणसहक्रतकार्मिक्यविपुलतया सर्वत्रापिवाणि-ज्यविस्तृत्या च अधुनातननागरकताविशिष्टासु जनतासु सम्पद्धद्धि-रभिजायते । अस्मद्धारतीयजनता तावदत्यल्पसम्पद्यका रिक्तवायेति राजकीयगणकोदाद्वतसाधनसङ्ख्याभिः सुसंस्थापिताः अस्माकं दै-नन्दिनानुभवेनापि ताहशी तस्याः स्थितिरिति सम्यगवगम्यते । रि-क्ततया दीनता, दैन्येन निइशक्तिता, अशक्त्या अनुत्साहः, अनुत्सा-हेन क्षेमक्षयः, इति नियतेयं कार्यकारणपरम्परा । तस्मादस्मज्जनतो-ज्जीवनाय किमद्य कर्तव्यमित्यत्र लोकहितैषिणस्तत्रभवन्तः प्रमाणभू॥

अपिच अस्माकं पालकप्रकाण्डस्य चक्रवर्तिनी जार्जदेवस्य विभूतिविशिष्टमास्थानसस्त्रिकृष्टे द्वीपान्तरे प्रविभाति । आङ्गलानां राजयकार्यनिर्वहणतन्त्रे राज्ञो दण्डाधिकारः प्रजानां स्वातन्त्रयं च समतया प्रवर्तेते।तस्मात् यद्यद्विषये प्रजानां स्वातन्त्रयदानेन राष्ट्रे राजाङ्गः
स्य वा जनाङ्गस्य वा न कापि हानिः स्थात् , तत्र सर्वत्र स्वातन्त्रयः
प्रोत्साहनेन तासामात्मगुप्तौ शक्तिरुत्पाद्यते दढीक्रियते च । अनेनैव

हेतुना अस्मत्सामयाचारिकधर्माणां कालोचितं संस्करणं राजचोद् नेन विना अस्माभिरेव कर्तव्यम् । ईहशं संस्करणं जनैरनुष्ठानेनानु-गृहीतं चेत् तद्राजाङ्गाधिकरणेष्विप निर्विवादमङ्गीक्रियत एव । ता-हशसंस्करणकार्थे धर्मज्ञानां तत्रभवतां पारिषद्यानामस्त्यिधकार इत्यस्मिन् विषये नास्त्येव विचिकित्सावकाशः । '' धर्मज्ञसमयः प्रमाणं वेदाश्च ''—इत्यापस्तम्बाद्मातवाक्यात् धर्मज्ञकृतपौरुषेयव्य-वस्थायाः धर्मोत्पादनविषये वेदसहशं प्रामाण्यमस्त्रीति विज्ञायते । '' यद्धै किश्च मनुरवदत् तद्धेषज्ञम् ''—इति श्रुतिवाक्यप्रतिष्ठापित-प्रामाण्येन मन्वता मनुनापि धर्मपरिकृतौ धर्मसंशयनिर्णये च शि-ष्णानां धर्मविदां ब्राह्मणानामधिकारोऽस्त्रीति स्फुटमेव समाद्मातम् । भृगुत्रोक्ते मानवधर्मशास्त्रे द्वादशाध्याये निःश्रेयससाधनकपकर्मणां यथावदुपदेशानन्तरं तच्छास्त्रस्य रहस्यभूतः कश्चित् तत्त्वार्थः एवमुप-दिष्टो दश्यते—

"अनाम्नातेषु धर्मेषु कथं स्यादिति चेद्भवेत् । यं दिाष्टा ब्राह्मणा व्र्युः स धर्मः स्यादशङ्कितः ॥ " तत्रैव दिाष्टरुक्षणं चाप्यपदिष्टम्—

" धर्मेणाधिगतो यैस्तु वेदः सपरिबृंहणः ।

ते शिष्टा ब्राह्मणा क्षेत्राः श्रुतिप्रत्यक्षहेतवः ॥ ''—इति । अनेन शिष्टानां ब्राह्मणानाम् अनाम्नातधर्मप्रवचने अधिकारोः ऽस्तीति, तैः प्रोक्तधर्माणां प्रामाण्यमशङ्कनीयमिति च लभ्यते । ईदः शानां शिष्टानाम्—

''आर्षे धर्मोपदेशं च वेदशास्त्राविरोधिना । यस्तर्केणानुसन्धत्ते स धर्मे वेद नेतरः ॥ ''—इति ।

मनुतैव छिसतं धर्मज्ञत्वं स्वतिस्सद्धिमव भाति: यतस्तेषां श्रुतिप्रत्यश्चहेतुत्वं राव्दानुगृहीतप्रत्यश्चानुमानाभ्यां समर्थनीयात् धर्मज्ञेः खापनीयात् श्रुतिस्मुत्योरेककण्ठयात् भिन्नं न भवति । ये वा प्रवंप्रकारेण श्रुतिस्मुत्योरेककण्ठयं साधियतुं समर्थाः, त एव राक्नुवित्त वेदाविरुद्धान् समयान् प्रकलपितुम्: नेतरे—इति तेषामेव धर्मज्ञत्वस्य साफल्यम् । धर्मज्ञस्मयः प्रमाणिमिति स्त्रुव्याख्यानावसरे हरदत्तिमश्चेर्धम्ज्ञा मन्वादय इति यदुक्तं तेन उत्पाद्यमानः मन्वादिसदरास्मृतिकर्तृणामेव धर्मज्ञत्वं नेतरेषामिति वादः सर्वथा हास्यास्पदम्, यतो धर्मज्ञानामेव अराङ्कनीयप्रामाण्यविशिष्टसमयपरिकल्प-

नाधिकारः पुनः तादशसमयकर्तृणामेव धर्मज्ञत्वमित्यन्योन्याश्चेयदा-षद्धितः स वादः। तस्याङ्गीकरणेनं सामयाचारिकधर्भव्यवस्थैव नित-रामसम्भाव्या भवेत् । कलिवर्ज्यविषयसंख्यानानन्तरं तत्प्रामाण्यप्र-तिष्ठापनार्थं सङ्कलितं सर्वैरिष धर्मशास्त्रकोविदैरङ्गीकृतं वर्तते वचन मेतत्—

" एतानि लोकगुष्यर्थं कलेरादौ महात्मिभः । निवर्तितानि कर्माणि व्यवस्थापूर्वकं बुधैः । समयश्चापि साधूनां प्रमाणं वेदवद्भवेत् ॥"—इति । अत्रापि हि दृश्यते महात्मनां बुधानां साधूनां कालोचितसमय-परिकल्पनाधिकारः, तैः कल्पितानां समयानां प्रचारश्च ॥

पवं च शिष्टानां धर्मविदां ब्राह्मणानां धर्मोत्पादकसमयपरिक-हपने अधिकारोऽस्त्येवेति निर्णीतम्। कित शिष्टा अनाम्नातं धर्मे प-रिकहपयेयुरित्याकाङ्कायां वदित हि स पव भगवान् मनुः—

" दशावरा वा परिषद्यं धर्म परिकल्पयेत् । इयवरा वापि वृत्तस्था त धर्म न विचालयेत् ॥ ' इति ।

अत्र 'परिकल्पयेत्' इत्यस्य पदस्य प्रयोगो न विस्तरणीयः । केचित्तु धर्मपरिकल्पनधर्मसंद्रायनिर्णययोः अर्थभेदो नास्तीति मन्यन्ते । तेषां मतमनुचितमसम्मावितं च । अनाम्नातधर्मप्रवचनं कथं वा धर्मसंद्रायनिर्णयः स्यात् १ धर्म परिकल्पयेदित्यनेन अभूतस्य कस्यापि धर्मस्य कापि नृता उद्भृतिर्गृद्यते ; सा चोपपधते द्यनाम्नात-धर्मप्रवचनविषये । धर्मसंद्रायनिर्णयस्तु, आस्रातेषु धर्मेषु, यत्र कुत्र वा परस्परबाधे सम्प्राप्ते तत्र तादृशबाधपरिद्वारपूर्धकम् अबाधितस्य कस्याप्याम्नातस्येव धर्मस्य धर्मयतया व्यवस्थापनममिद्धाति । अत्र अभूतधर्मस्योद्भृतेः प्रसक्तिरेव न विद्यते । धर्मसंद्रायनिर्णयेऽपि शिष्टाधिष्टितायाः परिषदः अधिकारसद्भावे मानवं धर्मशास्त्रं प्रमाणम् । धर्मपरिकल्पनार्थमुपदिष्टायाः दशावरायाः परिपदः स्वरूपक्थनानन्तरं दृश्यते होष स्थोकः—

'' ऋग्वेद्विद्यञ्जविंच सामवेद्विदेव च । ज्यवरा परिषज्ज्ञेया धर्मसंशयनिर्णये ॥''

तत्रैवोत्तर क्षोके एकोऽपि वेदविद्धर्म ब्यवस्येदित्युक्तत्वात् ए-कस्यापि वेद्बस्य धर्मसंशयनिर्णये अधिकारोऽस्तीति ब्रायते । त- स्मात् धर्मसंशयनिर्णयाय पूर्वोक्ता त्र्यवरा परिषद्वा पको वा वेद्शः अलमित्यवगम्यते । धर्मपरिकृष्तौ तावत्—

" त्रैविद्यो हेतुकस्तर्की नैरुक्तो धर्मपाठकः। त्रपश्चाश्रमिणः पूर्वे परिषत् स्यादशावरा॥"

— इत्युक्तप्रकारा दशावरा वा, वृक्तस्या व्यवरा वा, परिषदे-वालम् । अतः धर्मपरिकृषिक्षपकार्यस्य धर्मसंशयनिर्णयकपकार्याः दिप गौरवाधिक्यमभिप्रेतमिति निश्चीयते । तादशगौरवाधिक्यापाः दनं सहेतुकमेवेति ज्ञातुं सुशकम् । तस्मात् धर्मपरिक्लिप्तकार्यं धर्म-संशयनिर्णयकार्यात् भिन्नमिति, एतत्कार्यद्वयेऽपि शिष्टाधिष्ठिता ब्रा-द्याणपरिषत् प्रवलप्रमाणमानवधर्मशास्त्रचोद्नयैवाधिकृता इति च सिद्धं भवति ॥

दश्यते किल महामुनिन्यासप्रणीते महाभारते आश्वमेधिके पर्वणि कालवैलक्षण्येन धर्मवैलक्षण्यं भवत्येवेत्येतद्वचनम्—

" युगेष्वावर्तमानेषु धर्मोऽप्यावर्तते पुनः । धर्मेष्वावर्तमानेषु लोकोऽप्यावर्तते पुनः ॥ "

अपि च देशकालावस्थादिभेदेन धर्माणां बहुविधत्वं जायत इ-ति तस्मिन्नेव महाभारते आनुशासनिके पर्वणि प्रपश्चितम्—

''धर्मा बहुविधा लोके श्रुतिभेदमुखोद्भवाः । देशधर्माश्च दृश्यन्ते कुलधर्मास्तथैव च । जातिधर्मा वयोधर्मा गुणधर्माश्च शोभने । शरीर काल-धर्माश्च आपद्धर्मास्तथैव च । एतद्धर्मस्य नानात्वं क्रियते लोकवासिभिः ॥"—इति ।

देशकालावस्थादिभेदेन यो मिन्नतां न याति, स साधारणो अ-र्मः । स च विष्णुस्मृतौ—

" क्षमा सत्यं दमइशौचं दानमिन्द्रियनिग्रहः। अहिंसा गुरुशुश्रूषा तीर्थानुसरणं दया। आत्मवत्त्वमलोभत्वं देवतानां च पूजनम्। अनभ्यसुया च तथा धर्मः साम्रान्य उच्यते॥"

्राति निरूपितः । ईदशसाधारणधर्मभिन्नाः सामयाचारिकधर्माः सर्वेऽपि देशकालावस्थादिभेदेन भिद्यन्त एव । यथा वा कालस्य भे- दः अनिवार्यः तथैव सर्वस्यापि समयकृतस्यासाधारणधर्मस्य कालो चितभेदोऽप्यनिवार्यः । अनिवार्यस्य निवारणे प्रयत्नः असाध्यसाधन्यत्वविष्ठप्तः । अनिवार्यस्य निवारणे प्रयत्नः असाध्यसाधन्यत्वविष्ठप्तः नृथाखेदावहश्च । अत प्रव धर्मव्यत्ययकारके काल्भेदे सम्प्राप्ते तद्धेदानुगुण्येन धर्मभेदं व्यवस्थापयितुं सुधीभिः काले काले प्रयतितव्यम् । कालभेदस्यानिवार्यत्वात् धर्मभेदोत्पादनस्य साध्यत्वाच्च अयमेवात्र गन्तुं पन्थाः,लोकगुण्त्यै सौजन्यवृद्धयै निःश्रेयस्लाभाय च ये धर्मशास्त्रमुपादिशन् तथां महात्मानां सर्वेषामपीदमेव मतम् । धर्मभेदावश्यकताविभावेऽपि यदि स भेदो नोत्पाद्यते, तदा जनाः संवृतिमिध्याचारा वा असंवृतधर्मोलुङ्गनप्र वा भवेयुः ; धर्मस्यैव स्यादनिष्टत्वम् , कामचारस्य चानियन्त्रितं स्वातन्त्रवम् ॥

एवं सति, कृतो वा भवेदौचित्यमौदासीन्यस्य ? भगवता श्री-कृष्णेन यदुदीरितं भगवद्गीतायां—

"यदः यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत । अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सजाम्यहम् । परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे युगे ॥ ''

— इति, तेन धर्मग्छानेरधर्माभ्युत्थानस्य च निरोधे कर्तव्यतां कीहराति सुव्यक्तमेव बायते। यदा भगवानिए तां कर्तव्यतां वोहुं सर्वदा सबस्यो भवति, तदा मानुषा धर्मश्राः कथं तामुपेश्रेरन्! यद्यापि मगवत्साध्यं धर्मसंस्थापनं मनुष्येरसाध्यम्, तथापि तैरप्यस्मिन् विषये यथाराक्ति प्रयतितव्यमि यत्र न कोऽपि सन्देहः। धर्मसंरक्ष णार्था कर्तव्यता धर्मशास्त्रेरेव धर्मश्रसमायां निश्चिष्ता । मनुना दत्तं धर्मपरिकल्पनाधिकारं धर्मसंश्यानिर्णपाधिकारं च 'यद्वै किञ्च मनुर वदत्तद्भेषज्ञमिति बात्वापि कथं अस्तालवो धर्मश्रः परित्यज्ञयुः! एताहश्यमहाकार्यनिर्वाहाय सहशो शक्तिरस्मासु नास्तीति तैर्रामधीयते चेत्, तद्यपि ते गमौदासीत्यदापपरिहाराय नालम्भवितुमर्हति । अह् मनधिकारी कर्तव्यक्तरणे इति यो वा वदति, सः स्वकर्तव्यतामारमुद्वादुं नोत्सहते—इत्येव तस्याशयस्य यथार्थे विवरणम् ; यतः सर्वेऽ पि जनाः संशक्तिमनितकस्य स्वकर्तव्यतामुद्वोदुं सर्वदेव क्षमाः । शक्तविक्रमणेन कर्तव्यकरणमपथ्यमसम्भावितं च,तन्न कदापि धर्म्यवर्णान्तःपति भवेत् । अपि चात्र हिद धार्यं महर्षिपराशरोक्तं वचनम्

"युगे युगे च ये धर्मास्तत्र तत्र च ये द्विजाः। तेषां निन्दा न कर्तव्या युगरूपा हि ते द्विजाः॥"

—इति । साधुजनसङ्गतं तेषां साधुत्वस्यैव चिह्नं यदात्मिन-नैच्यानुसन्धानं, तत् सुगुणविद्योषत्वेन स्वाधाईमिपि, धर्मसंस्थापन-विषयककर्तव्यतामारं धर्मञ्जभयो नैवापसारयति । ताददासुगुणस-म्मानितानामस्त्येव कापि विद्याष्टा धर्मञ्जता यया तेषा धर्मनिर्माणप्र-योज्यपारिषद्याधिकारः परिपृतः प्रवृद्धश्च भवति । तस्मात् तत्रम-वद्भिः सर्वैरपि न केनापि कारणेन स्वाधिकारपरित्यामः कार्य इति दासजनोऽयं सप्रथयं प्रार्थयते ॥

भावाहरा। धर्मनिर्माणाधिकारं परित्यजन्ति चेत् वेद्वेदान्त-चोदितसद्धर्मावलिक्वां सर्वेषां के वा मार्गदर्शका भवेयुः ! तेषु दु-बेलानां कथं वा अपथप्रवृत्तिं स्यात् ! अपि च ब्राह्मणानां ब्राह्मण्य-स्यैव प्रयोजनं लोकगुष्त्यथों व्यवसायः । तेन विना तेषां जन्मसा-फल्यमेव न सिध्यति । कथमफलजीवनानां दैवनिवृत्तिर्वा पूजाईता वा सम्भवेत् ! अवद्यंभाविकार्येष्वधिकृतानां स्वाधिकारानङ्गीकारेण सवत्र जनाङ्गेषु प्रजानां योगक्षेमनिर्वाहः सुदुष्करो भवेत् सर्वभूत हिते रतानां द्यावतां धर्मज्ञानां सर्वथेदं दुष्करत्वं दुःखस्थानम् । तस्मात् स नुष्रहास्तत्रभवन्तो भवेयुरेवेति निश्चयः सञ्जायते । परा-दारस्मृतौ वर्तमानस्य—

' सर्वे धर्माः कृते जाताः सर्वे नष्टाः कलौ युगे । चातुर्वर्ण्यसमाचारं किञ्चित्साधारणं वद ॥ ''

— इत्यस्य ोकस्य व्याख्याने माधवाचायैः, "कलौ प्राणिनां प्रया संसाध्ये धर्मे प्रवृत्त्यसम्भवात् सुकरो धर्मोऽत्र तुभुत्सितः" इति यदुक्तं, तेनावगन्तुं शक्यते धर्मस्य दुष्करत्वं केवलमधर्मस्योपकार-कं भवतीति । अतः यथा वेदवेदान्तसंस्थापितसद्दर्शनानुष्ठानप्रचार योहीनिर्ने स्यात , यथा वा प्रजानां हितवृद्धिः सम्भवेत् , धर्माचरणे गौरवषुद्धिः स्यात् , अधर्मानुगतिरप्रिया भवेत् तथा तत्रभवद्धिद्धं-मंत्रंरक्षणं कर्तव्यम् । विचारणीयात् विषयान् तते निर्दिष्ठाः पण्डित-वयाः सप्रमाणं यथान्यायं च समर्पयेयुः दासस्याशक्तिकृतानुकिदो-षान् अर्थदोषांश्च परया कृपया मर्पयन्तु तत्र भवन्तो भवन्तः ॥

मः रङ्गाचार्यः.

#### NOTICE

r. "The Marriageable Age of Dvija Girls" (In Sanskrit) by Brahma Sri Pandit T V. Srinivasa sastri of the Mylapore Sanskrit College, showing that there is provision in the Hindu sastras for the marriage of Brahman and other Dvija girls for three or four years after puberty—Body of book 64 pp. Appendix containing a collection of all the authorities for and against, 88 pp.

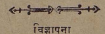
Price 12 as

2. A collection of all the authorities that may be quoted in the controversy of the "marriageable" Age of Dvija Girls." 88 pp.

Price 6 annas.

Apply to R. SWAMINATHA AIYAR,

Retired Dy., Collector-Mylapore.



## विवाहकालविमर्शः

रजोदर्शनानन्तरं विचतुरवर्षपर्यन्तं विवाहाभ्यनुजोपपादकः मैलापुर संस्कृतविद्यामान्द्राध्यापकः ब्रह्मश्री, टी. वी. श्रीनिवासशाखि भिविरचितः 64 पृश्वासकः, तदुपात्तसाधकवाधकप्रमाणपट्टिकयाः 88. पृष्ठापिकस्या संबल्धिकः.

मूल्यम द्वादश (12) आणकाः.

ऋतुमतीविवाहस्य साधकनाधक प्रमाणानां पृष्टिका.

मृहयम् घट् (६) आणकाः

अपेक्षकैः ) निवेदनीयः )

19

आर् स्वामिनाथार्यः संस्कृताविद्यामन्दिरं स्थ्या .

मंलापुरम्.