# இரண்டாவது உலகத் தமிழ்க் கடுத்தரங்கு நிகழ்ச்சிகள்



சென்னே சனவரி 1968

# இரண்டாவது உலகத் தமிழ் மாநாட்டு ஆராய்ச்சி செயல்முறைக் கருத்தரங்கு

# இரண்டாவது உலகத் தமிழ்க் கருத்தரங்கு நிகழ்ச்சிகள்

சென்னோ சனவரி 1968

மூன்ரும் தொகுதி

வி. ஐ. சுப்பிரமணியம்

உலகத் தமிழாராய்ச்சி மன்றம் தமிழகம், சென்னே—34

# PUBLISHED UNDER THE AUSPICES OF THE INTERNATIONAL ASSOCIATION OF TAMIL RESEARCH WITH FINANCIAL ASSISTANCE FROM UNESCO

FIRST PUBLISHED: OCTOBER 1971

## REFERENCE

COPYRIGHT RESERVED I.A.T.R.

Printed in India at Hoe & Co., the "Premier Press," Madras-1

## பதிப்புரை

சென்னேயில் மிகச் சிறப்பாக நடந்தேறிய இரண்டாவது உலகத் தமிழ் மகாநாட்டுக் கருத்தரங்கில், சனவரித் திங்கள் (1968) நான்காம் நாள் முதல் பத்தாம் நாள் வரை அரங்கேற்றி விவாதிக் கப்பட்ட தமிழ் ஆராய்ச்சியுரைகள் இத்தொகுதியில் இடம் பெற்றுள்ளன.

கருத்தரங்கின் ஒவ்வொரு பிரிவிலும் தமிழில் எழுதிய கட்டுரை களுக்கும் படிக்க வாய்ப்பளிக்க வேண்டும் என்று நண்பர்கள் கேட் டுக் கொண்டதற்கிணங்க இலக்கியம், சமூகவியல், சித்த வைத்தி யம், சமயம், இலக்கணம் ஆகிய துறைகளில் இத்தொகுதியிற் காணும் கட்டுரைகள் இருபத்தேழும் இடம் பெற்றன. மலேயா உறுப்பினர் ஒருவரும், சிங்கப்பூர் வாசிகள் இருவரும், இலங்கை வாழ் தமிழர் ஐவரும், தமிழ் நாட்டாய்வாளர்கள் பத்தொன்பதின் மரும் இக்கட்டுரைகளேச் சமர்ப்பித்துத் தடை விடைகளால் பயன் பெற்றனர். மகாநாடு முடிந்ததும் இக்கட்டுரை ஆசிரியர்களிற் சிலர் தமது கட்டுரைகளேத் திருத்தி உதவினர். ஏனேயோர் அவ் வாறே அவற்றைப் பதிப்பிக்க இசைவு தந்தனர். தீடை விடைக்கி சுவையாக அமைந்திருந்தனவாயினும் அவற்றைப் பதிவு செய்யும் முயற்சி வெற்றி பெறவில்ஃல. எனவே அவற்றைப் பதிப்பிக்காமல் விட்டுவிட நேர்ந்ததற்கு வருந்துகினேம்.

இலங்கை வாழ் உறுப்பினர் உருவாக்கிய கட்டுரைகளில் அங்கு நிலவும் தமிழ் வழக்கு இடம் பெற்று இன்சுவையளிக்கிறது. சிங் கப்பூர், மலேயா உறுப்பினர்கள் நடைக்கும் தமிழ்நாட்டு நடைக் கும் குறிப்பிடத்தக்க வேறுபாடில்லே. இலங்கைத் தமிழில் எவ்வித மாற்றமும் செய்யாமல் அவ்வாறே கட்டுரைகள் பதிப்பிக்கப்பட் டுள்ளன.

கட்டுரைகள் அனேத்தும் பலதரப்பட்ட செய்திகளே விளக்கு கின்றன. அவற்றைப் பொருளடக்கத்தில் வரலாறு, இலக்கியம், இலக்கணம், கலேச்சொல் எனும் நான்கு பிரிவுகளாகப் பிரித்து ஆசிரியர் பெயர்களின் அகர வரிசைப்படி வகைப்படுத்தப் பட்டுள்ளன. சில கட்டுரைகள் இரு பிரிவுகளேச்சாரத்தக்க பொரு ளாற்றலுடையன. எனினும் பெரும்பான்மை நோக்கி ஒரு பிரிவி னுள் அடக்கப் பெற்றுள்ளன. சிதறிக் கிடக்கும் பல செய்திகளே இந்நூலிற் காணும் கட்டுரை கள் அனேத்தும் தொகுத்துத் தந்துள்ளன என்றுல், அதில் கருத்து மாறுபாடு இராது. அதைப் போன்றே, பரந்த நோக்கும், பல மொழியறிவும், நெறியான ஆய்வு முறைக்குத் தேவை என்பதை இந்நூற்றுகுதி வற்புறுத்தும் என்று கூறினும் மறுப்புத் தோன் ருது. இக்கட்டுரைகளேச் சீர்தூக்கி, தரம் பிரித்து ஆராயுமாறு தமிழ் ஆய்வாளர் அனேவரையும் வேண்டுகிறும்.

இத்தொகுப்பின் இறு தியில் ஆசிரியர்களின் அகர வரிசைத் தொகுப்பும் அதணேயடுத்துக் கட்டுரைப் பெயர்களின் அகர வரி சைத் தொகுப்பும் படிக்கின்றவர்களுக்குத் துணேயாகப் பதிப்பிக்கப் பட்டுள்ளன. கட்டுரை ஒவ்வொன்றின் முதற்பக்கத்தடியிலும் ஆசிரியர்களேப் பற்றிய சிறு குறிப்புக்கள் கொடுக்கப்பட்டுள்ளன.

இதணே நன்றுக அச்சேற்றி உதவிய ஹோ அண்டு கோ அச்சகத் தாருக்கு மகாநாட்டு அமைப்பாளர் சார்பில் நன்றியுரியது. நூலிற் பிழைகள் காணின் அதற்கு வருத்தந் தெரிவித்துக் கொண்டு கட்டுரைகளே உங்கள் முன் சமர்ப்பிக்கிறேம்.

பதிப்பாளன்

## பொருளடக்கம்

#### வரலாறு

#### (அ) ஊர்ப்பெயர்

- 1. மயிலே. சீனி. வேங்கடசாமி. . மறைந்துபோன மருங்கூர்ப்பட்டினம்.
- 2. சே. தனிநாயகம் ... மேலேநாட்டு நிலஇயல் நூல்களும் சங்ககால ஆராய்ச்சியும்.
- 3. அ.மு. பரமசிவானந்தம் .. ஊர்ப்பெயர்களின் உருமாற்றம்.

#### (4) BTG

4. அருள் செல்வநாயகம் . . சீர்பாத குலம்.

#### (இ) சமுதாயம்

5. இரா. உக்கிரபாண்டியன் .. பர்மாவில் தமிழர் சமுதாயம்.

#### (ஈ) இலக்கியம்

- 6. இரா. தண்டாயுதம் .. தமிழ்ச் சமூக நாவல்களின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்.
- ூ. நா. பார்த்தசாரதி . . கடந்த கால் நூற்ருண்டுக் காலத்தில் தமிழ் இலக்கியப் பத்திரிகைகளின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்.

#### இலக்கியம்

#### (அ) துறை விளக்க ஆய்வு

- 8. அகிலன் ... தமிழ்ப்படைப்பிலக்கியத்தில் உரைநடை.
- 9. சி. பாலசுப்பிரமணியம் .. பெருமங்கலம்.
- 10. மு. வரதராசன் .. திருப்பள்ளியெழுச்சி.

#### (ஆ) திறனுப்வு

- 11. தி. அ. சொக்கலிங்கம் .. இளங்கோ புகுத்திய புதுமை
- 12. தரணிபாஸ்கர் .. சிலம்பில் இருசுடர்.
- 13. சி. நயிஞர் முகம்மது .. சீருப்புராணத்தில் காப்பியப் பண்புகள்.
- 14. மு. பி. பாலசுப்பிரமணியன் பாரதிதாசன் கவிதைகளில் சமுதாயச் சீர் திருத்தம்.
- 15. கோவி. மணிசேகரன் .. தமிழில் வரலாற்றுப் புதினங்கள்.

#### (இ) நாட்டுப்பாடல்கள்

- 16. க. நவசோதி
- .. இலங்கை இந்தியத் தோட்டத் தொ**ழிலான** ரும் நாட்டுப் பாடல்களும்.
- 17. க. பெருமாள்
- .. உழைப்போர் இலக்கியம்.

### (ஈ) சித்தர் பாடல்கள்

- 18. எம். பி. தங்கவேலு
- . . தமிழகமும் சித்தவைத்தியமும்
- 19. இரா. மாணிக்கம்
- .. தமிழ்நாட்டுச் சித்தர்கள்.

#### (உ) ஒப்பியல் இலக்கியம்

- 20. நா. சுப்பிரமணியம்
- .. சிலம்புச் செல்வியும் சிங்கள இலக்கியுமும்.

#### (ஊ) இசை ஆய்வு

21. அ.சு. தனப்பாண்டியன் . . தமிழ் இசைச் செல்வம்

## இலக்கணம்

#### (அ) சூத்திர விளைக்கம்

- 22. ந. சஞ்சீவி
- .. பனம்பாரஞர் பாயிரம்
- 23. அ. சண்முகதாஸ்
- .. நாடக வழக்கும் உலகியல் வழக்கும்.

#### (ஆ) சொற்பொருள் விளக்கம்

- 24. மெ. சிதம்பரம்
- .. பல பொருள் பற்றிய ஐயங்கள்.
- 25. வெ. தெ. மாணிக்கம்
- .. ஊடல்.
- 26. மயிலே. சீனி. வேங்கடசாமி. . 'தொறு' என்னும் சொல்லின் வரலாறு.

#### கலேச்சொல்

#### ஆக்கம்

27. கா. பொ. இரத்தினம்

கலேச்சொல்லாக்கம்

## மறைந்துபோன மருங்கூர்ப் பட்டினம்

(சங்க காலத்துத் துறைமுகம்)

மயிலே. சினி. வேங்கடசாமி\*

மருங்கூர்ப் பட்டினம் என்னும் பெயருள்ள ஒரு துறைமுகப் பட்டினம்பாண்டி நாட்டின் கிழக்குக் கடற்கரை யோரத்தில் இருந் தது என்பதை இதுவரையில் ஒருவரும் அறியவில்ஃ. பேர்போன கொற்கைத் துறைமுகம் பாண்டி நாட்டில் இருந்ததும் பிற்காலத் தில் அது மறைந்துபோய் புன்னேக்காயல் துறைமுகம் ஏற்பட்டதும் பின்னர் அதுவும் மறைந்துபோய் இப்போது தூத்துக்குடி துறை முகம் ஏற்பட்டிருப்பதும் தெரிந்ததேயாகும். கொற்கைத் துறை முகத்தைத்தவிர மருங்கூர்ப் பட்டினம் என்னும் இன்றெரு துறை முகப்பட்டினம் கி.பி. இரண்டாம் நூற்ருண்டில் இருந்ததைச் சங்க இலக்கியத்திலிருந்து அறிகிரேம்.

பெரிப்ளஸ் என்னும் கிரேக்க நூலும் தாலமி என்பவர் எழுதிய கிரேக்க நூலும் அக்காலத்திலிருந்த தமிழ் நாட்டின் துறைமுகப் பட்டினங்களின் பெயர்களேக் கூறுகின்றன. ஆஞல், மருங்கூர்த் துறைமுகப்பட்டினத்தின் பெயர் அத்நூல்களிற் காணப்படவில்லே. பரணர், நக்கீரர், மருதன் இளநாகஞர் என்னும் மூன்று சங்க காலப் புலவர்களின் செய்யுள்களிலிருந்து இந்தத் துறைமுகப்பட்டி னத்தைப் பற்றி அறிகிறேம். இந்தச் செய்யுள்களிலும் இந்தப் பட்டினத்தின் முழு வரலாறு கூறப்படவில்லே. மருங்கூர்ப் பட்டி னம் ஒரு துறைமுகப்பட்டினம் என்பது மட்டும் இச்செய்யுள்களி லிருந்து தெரிதின்றது. சங்கச் செய்யுள்களேப் படித்து ஆராய்ந்த ஆராய்ச்சிக்காரர்களுக்கு இந்தத் துறைமுகப்பட்டினம் தெரியாமற் போனது ஆச்சரியமாக இருக்கிறது. கிடைத்துள்ள சான்றுகளே ஆதாரமாகக்கொண்டு இந்தப் பழையே துறைமுகப்பட்டினத்தைப் பற்றி விளக்கிக் கூறுவோம்.

சோழ நாட்டிலிருந்த பேர்போனே காவிரிப்பூம்பட்டினம் அக் கோலத்தில் மருவூர்ப்பாக்கம், பட்டினைப்பாக்கம் என்று இரண்டு பகுதி யாகப் பிரிந்திருந்தது போலவே இந்தத் துறைமுகப்பட்டினமும் மாருங்கூர்ப் பட்டினைம் என்றும் ஊணைரை என்றும் இரண்டு பகுதி கணேக் கொண்டிருந்தது. காவிரிப்பூம்பட்டினத்துப் பட்டினைப்பாக் கத்தைச் சூழ்ந்து மதில் அரணுகே இருந்தது போலவே, மருங்கூர்ப்

<sup>\*</sup>ஆய்வாளர், சென்னே.

பட்டினத்தைச் சேர்ந்த ஊணூரைச் சூழ்ந்து மதில்அரண் இருந் தது. இந்தத் துறைமுகப்பட்டினத்தைப் பற்றிச் சங்கச் செய் யுள்கள் கூறுவதைப் பார்ப்போம்.

மருங்கூர்ப் பட்டினம் செல்வம் கொழித்த நகரம் என்றும் அது கடற்கரையில் இருந்ததென்றும் அங்குக் காயல்களும் (உப்பங்கழி கள்) தோட்டங்களும் இருந்தன என்றும் அவ்வூர்க் கடைத்தெரு சிறந்திருந்தது என்றும் நக்கீரர் கூறுகிருர்.

> '' விழுநிதி தாஞ்சம் வீறுபெறு திருநகர் **இருங்கழிப் படப்பை மருங்கூர்ப் பட்டினத்து** எல்லுமிழ் ஆவணம். '' (அகம் : 227 : 19~21).

காக்கைகள் வீட்டில் வந்து கரைந்தால் அவ்வீட்டுக்கு விருந்தினர் வருவார்கள் என்பது அக்காலத்து நம்பிக்கை. மருங்கூர்ப் பட்டி னத்து மகளிரும் தங்கள் வீட்டுக்கு விருந்தினர் வரவேண்டுமென்று விரும்பிக் காக்கைகளுக்குச் சோறு (பலி) இட்டனர். சோற்றுப் பலியை உண்ட காக்கைகள், அவ்வூர்க் கடைத்தெருவில் ஓரிடத்தில் குவித்து வைத்திருந்த இருல் மீன்கீளக் கவர்ந்து கொண்டுபோய்த் துறைமுகத்தில் தங்கியிருந்த வங்கங்களின் (கப்பல்களில்) பாய் மரத்தின் மேல் அமர்ந்து இருல்கீனத் தின்றன என்று நக்கீரர் கூறுகிறுர்.

> '' கதிர்கால் வெம்பக் கல்காய் ஞாயிற்றுத் திருவுடை வியேனகர் வருவிருந் தயர்மார் பொற்றுடி மகளிர் புறங்கடை உகுத்த கொக்குகிர் நிமிரல் மாந்தி எற்பட அகலங் காடி யே சைநிழற் குவித்த பச்சிறுக் கவர்ந்த பசங்கண் காக்கை தோங்கல் வங்கத்துக் கூம்பில் சேக்கும் மருங்கூர்ப் பட்டினேம்.'' (நற்றிஃணே. 258:3-10)

மருங்கூர்ப் பட்டினம் சுருக்கமாக **மருங்கை** என்றும் கூறப்பட் டது. மருங்கை, பசும்பூண் வழுதி என்னும் பாண்டியனுக்கு உரியது என்று நக்கீரர் கூறுகிருர். இதஞைல் இத்துறைமுகப்பட்டி னம் பாண்டி நாட்டில் இருந்தது என்பது தெரிகின்றது.

> '' பெருஞ்சே பிறவின் துய்த்தஃ மூடங்கல் சிறுவெண் காக்கை நாளிரை பெறூ உம் பசும்**பூண் வழுதி மருங்கை.** '' (நற்றிணே. 358:8-10)

மருங்கூர்ப் பட்டினத்தை அடுத்து (மேற்கே) **ஊணூர்** என்னும் ஊர் இருந்தது. இவை இரண்டும் ஒன்றையொன்று அடுத்து ஒரே நகரம் போல் இருந்தன. ஊணூரின் தஃவென் பெயர் **தமும்பன்** என்பது. ஊணூரைச் சூழ்ந்து மதிற்சுவர் அரணுக அமைந்திருந் **தது. ஊணூர்த்** தலேவஞைய தழும்ப**னேத் தூங்கல் என்னும்** புலவர் பாடிஞர். இச்செய்திகளே நக்கீரர் கூறுகி*ரு*ர்.

> '' .....வாய்வாள் தமிழகப் படுத்த இமிழிசை முரசின் வருநர் வரையாப் பெருநாள் இருக்கைத் **தொங்கல்** பாடிய ஓங்குபெரு நல்லிசைப் பிடிமதி வழுதூணப் பெரும்பெயர்த் தழும்பன் கேடிமைதில் வரைப்பின் ஊணார் உம்பர் விழுநிதி தாஞ்சும் வீறுபெறு திருநகர் இருங்கழிப் படப்பை மருங்கூர்ப் பட்டினம்...'' (அகம். 227 : 13-20)

இச்செய்யுளில், ஊணூர்த் தழும்பணத் தூங்கல் என்னும் புலவர் பாடிடிஞர் என்று நக்கீரர் கூறுகிழுர். தூங்கல் என்பது **தூங்கல்** ஓரியார் என்னும் புலவனேச் சட்டுகிறது. தூங்கல் ஓரியார் பாடிய செய்யுட்கள் குறுந்தொகையில் இரண்டும் (151, 295), நற்றிணே யில் ஒன்றும் (60) ஆக மூன்று செய்யுட்கள் கிடைத்திருக்கின்றன. ஆனுல் அவர் ஊணூர்த் தழும்பணப் பாடிய பாடல்கள் கிடைக்க வில்ஃ. அப்பாடல் அல்லது பாடல்கள் தொகை நூல்களில் தொகுக்கப்படாமல் விடுபட்டன போதும்.

ஊணூர், கடற்கரைக்கு அருகில் மருங்கூர்ப் பட்டினத்தைச் சார்ந்து இருந்தது. ஊணூரைச் சூழ்ந்து நெல்வயல்கள் இருந்தன என்று மருதன் இளநாகஞர் கூறுகிருர்.

> '' முழங்குகடல் ஓதம் காஃக் கொட்கும் பழம்பல் நெல்லின் ஊணூர் ஆங்கண். '∤் (அகம். 220:12-13)

ஊணூர்க் கழனிகளில் உழவர் நெற்கதிரை அரியும்போது தண் ணுமை (மத்தளம்) வாசிக்கப்பட்டது. (அக்காலத்தில் உழவர்கள் பாட்டுப் பாடிக்கொண்டும் தண்ணுமை ஒலியைக் கேட்டுக்கொண் டும் பயிர்த்தொழில் செய்வது வழக்கம்). தண்ணுமையின் ஓசையைக் கேட்டுத் தேனீக்கள் சிதறிப் பறந்தன. உடனூரிலிருந்த பாணர்கள் மதுக் காய்ச்சிரைகள், மீணச் சமைத்து உண்டனர் என்று பரணர் கூறுகிருர்.

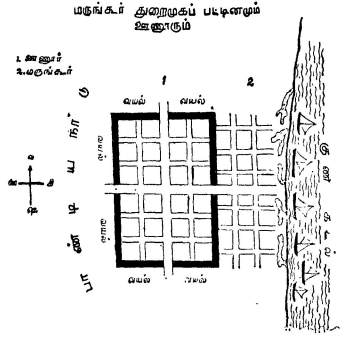
> '' வெண்ணெல் அரிஞர் தண்ணுமை வெரீஇக் கண்மடல் கொண்ட தீந்தேன் இரியக் கள்ளரிக்கும் குயம் சிறுசில் மீன்சீவும் பாண் சேரி வாய்மொழித் தழும்பன் ஊணூர்.'' (புறம்.348:1-5)

இசைப்பாடல்களிலும் யாழ் முதலிய இசைக் கருவிகளே வாசிப் பதிலும் நாடகக்கலேயிலும் வல்லவர்களான பாணர்களுக்குத் தல வன் ஊணூர்த் தழும்பன். தழும்பனுடைய உடம்பில் புண் தழும் புகள் இருந்தன. அந்தத் தழும்புகள் போர்க்களத்தில் ஏற்பட் டன போ லு ம். ஊணூரில் யானேயை அழைத்துக்கொண்டு யானப்பாகன் வீடுதோறும் சென்று பிச்சை வாங்கிஞன் என்று பரணர் கூறுகிருர்.

> '' நெய்வார்ந் தன்ன தெய்யடங்கு நரம்பின் இரும்பாண் ஒக்கல் தஃவேன் பெரும்புண் ஏஎர் தழும்பன் ஊணூர் ஆங்கண் பிச்சை சூழ் பெருங்களிறு போல. ''

> > (நற்றிணே. 300 : 8-11)

ஊணூர்த் தழும்பன் பாண்டியனுக்குக் கீழடங்கியிருந்தவன். இவ்வாறு ஊணூரும் அதனேச் சார்ந்த மருங்கூர்ப் பட்டினமும் சங்கச் செய்யுள்களில் கூறப்படுகின்றன. இனி, மேலே கூறப்பட்ட விளக்கத்திலிருந்து இவ்வூர்களின் அமைப்பு எவ்வாறு அமைந்திருக் கக்கூடும் என்பதை ஊகித்துப் படம் வரைந்து காட்டுவேன்.



இந்த ஊணூர்-மருங்கூர்ப் பட்டினம் பாண்டி நாட்டிலே எங் கிருந்தது என்பது தெரியவில்லே. இதை அறிவதற்கு வேண்டிய சான்றுகளோ குறிப்புக்களோ இப்போது கிடைக்கவில்லே. இது பாண்டி நாட்டுக் கிழக்குக்கரை ஓரத்தில் இருந்திருக்கவேண்டும். சங்கச் செய்யுள்களும் யவன நூல்களும் குறிப்பிடுகிற பேர்போன கொற்கைத் துறைமுகப் பட்டினத்துக்கு வடக்கே இது இருந்திருக்க வேண்டும்.

## மருங்கூர்ப் பட்டினமும் சாலியூரும் ஒன்ரு?

தஃயாலங்கானத்துச் செருவென்ற பாண்டியன் நெடுஞ்செழியன் மேல் பாடப்பட்ட மதுரைக் காஞ்சியிலே (வரி 75-88) ஒரு துறை முகப்பட்டினம் கூறப்படுகிறது. மாங்குடி மருதஞர் அந்தப் பட்டி னத்தின் பெயரை நேராகக் கூருமல் குறிப்பாகச் சுட்டிக் காட்டு '' நெல்லின் ஊர்'' என்று அதைக் குறிப்பிடுகிறுர். இதற்கு உரை எழுதிய மிகப் பிற்காலத்தவரான நச்சிருர்க்கினி யர், '' நெல்லின் பெயரைக் கொண்ட சாலியூர் '' என்று எழுது கிருர். மே லும் '' இன்னே அசையாக்கி நெல்லூர் என்பாரும் உளர் '' என்றும் கூறுகிறுர். எனவே சாலியூர் அல்லது நெல்லூர் என்னும் துறைமுகப்பட்டினம் பாண்டி நாட்டில் இருந்தது என் செல்வம் கொழித்த அந்தத் துறைமுகப்பட்டி பது தெரிகிறது. னத்திலே பெருநாவாய்கள் (பெரிய பாய்க்கப்பல்கள்) வந்து இறக்குமதி ஏற்றுமதி செய்தன என்று மதுரைக்காஞ்சி கூறுகிறது. அதன் வாசகம் இது:

> '' வான் இயைந்த இருமுந்நீர்ப் பேஎ நிஃஇய பெரும்பௌவத்துக் கொடும் புணரி விலங்குபோழக் கடுங் காலொடு கரைசேர நெடுங் கொடிமிசை இதை எடுத்து இன்னிசைய முரச முழங்கப் பொன்மலிந்த விழுப் பண்டம் நாடார நன்கிழி தரும் ஆடியற் பெருளையாய் மழைமுற்றிய நூளங்கிருக்கைத் தேண்கடற் குண்டைகழிச் சீர்சான்ற உயர் கெற்றவ.

(ந்துரைக்காஞ்சி. அடி 75-88.)

**இதன் கருத்து:** ' தொடுவானம் பொருந்திய பெரிய கடலாகிய அச்சந் தருகின்ற பௌவத்திலே (அக்கரை நாடுகளிலிருந்து) அஃ களேக் கிழித்துக்கொண்டு காற்றின் உதவியினுல் இக்கரையை யடை வதற்குப் பாய்களே விரித்துக்கொண்டு வந்த பெரிய நாவாய்க் வ<u>ந்து</u> தங்கின. இத்துறைமுகத்திலே கூட்டமாக கப்பல்கள் நாவாய்களில் விலேயுயர்ந்த பண்டங்களே இறக்குமதி செய்யும் முரசு அடித்து ஒலியுண்டாக்கி அறிவிக்கப் போது அச்செய்தி துறைமுகத்தில் நாவாய்கள் தங்கியிருந்த காட்சியானது, பட்டது. மலேகள் போலத் தோன்றிற்று. செய்யும் கட‰ முற்றுகை இப்படிப்பட்ட வாணிக வளமுள்ள, ஆழமான அகழியையுடைய சாலியூரை (நெல்லூரைக்) கைப்பற்றினுன் நெடுஞ்செழியன் 🎌 என்பது.

இவ்வாறு கிறப்பிக்கப்பட்ட சாலியூர்த் துறைமுகப்பட்டினமும் மேலே கூறப்பட்ட மருங்கார்த் துறைமுகப்பட்டினமும் ஒன்று தானே என்னும் ஐயம் தோன்றுகிறது. சாலியூர், கடல்நீரை அகழியாகக் கொண்டிருந்தது என்று மதுரைக்காஞ்சி கூறுகிறது. மருங்கூர்ப் பட்டினத்தை யடுத்திருந்த ஊணூர், கோட்டை மதிஃப் பெற்றிருந்தது என்று நக்கீரர் கூறுகிருர். மதிஃச் சூழ்ந்து கிடங்கு (அகழி) இருப்பது வழக்கந்தானே. இக்குறிப்புகளினுல் சாலியூரும் ஊணூரும் ஒன்று என்று கருதத் தோன்றுகிறது. ஆனுல், உறுதியாகச் சொல்லத் தக்க சான்றுகள் இல்ஃ. இது எப்படியானுலும் சரி, இதுவரையில் அறியப்படாத ஒரு பழைய துறைமுகப்பட்டினம் இப்போது சங்கச் செய்யுள்களிலிருந்து வெளிப்பட்டது என்பது இந்த ஆராய்ச்சிக் கட்டுரையினுல் நன்கு தெரிகின்றது.

மருங்கூர்ப் பட்டினம் கி.பி. 13-ஆம் நூற்றுண்டுச் சாசனங்களி லும் கூறப்படுகிறது. சோழநாட்டிலே நன்னிலம் தாலுகாவில் உள்ள திருச்செங்காட்டங்குடி உத்தராபதீசுவரர் கோவிலின் முன் மண்டைபத்து மேற்குப் பக்கத்துச் சுவரின் அடிப்புறத்தில் ஒரு சாச னம் எழுதப்பட்டிருக்கிறது. திரிபுவன சக்கரவர்த்தி இராஜராஜ தேவரின் (III) மூன்றும் ஆட்சியாண்டில் (கி.பி. 1218-இல்) இந்தச் சாசனம் எழுதப்பட்டது. மருங்கூர் வாசிகளான இருவர் இந்தக் கோவிலுக்கு நிலம் தானங் கொடுத்ததை இச்சாசனம் கூறு கிறது. மருங்கூருக்கு இராஜநாராயண சதுர்வேதிமங்கலம் என்று பெயர் இருந்ததை இச்சாசனம் தெரிவிக்கிறது.

இதே கோவிலின் இரண்டாவது கோபுர வாயிலின் இடது புறச் சுவரில் உள்ள சாசனம், திரிபுவனச் சக்கரவர்த்தி பராக்கிரம பாண்டிய தேவரின் ஏழாவது ஆட்சியாண்டில் எழுதப்பட்டது. மருங்குரில் இருந்த இரண்டு வேலி நிலத்தை இக்கோயிலுக்குத் தானம் செய்யப்பட்ட செய்தி இதில் கூறப்படுகிறது.1

இந்தச் சாசனங்களிலிருந்து கி.பி. 13-ஆம் நூற்றுண்டிலும் மருங்கூர்ப்பட்டினம் இருந்ததென்பது தெரிகின்றது. இப்போது இவ்வூர் இதே பெயருடன் இருக்கிறதா, அல்லது வேறு பெயர் பெற்றிருக்கிறதா, அல்லது கடலில் மறைந்து போய்விட்டதா என் பதை மேற்கொண்டு ஆராய வேண்டியது பழம் பொருள் ஆராய்ச்சி இலாகாவின் கடமையும் ஆராய்ச்சிக்காரர்களின் கடமையும் ஆகும்.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 63 & 76 of 1913, Nos. 753 & 766, Tanjore Dt. A Topographical list of the inscriptions of Madras Presidency. Vol. II.

## மேலே நாட்டு நிலஇயல் நூல்களும் சங்ககால ஆராய்ச்சியும்

மறைத்திரு சே. தனிநாயகம்\*

1. மேஃநொட்டு நிலஇயல் ஆசிரியரின் நூல்களேப் பதிப்பித்தோர் அன்னுர் கூறும் தென்னுட்டின் பட்டினங்களும் உள்நாட்டுப் பேரூர் களும் மஃலகளும் ஆறுகளும் எங்கு அமைந்துள்ளன என்று குறிப் பிடவும் முயன்றிருக்கின்றனர். இம்முயற்சியில் ஈடுபட்டு அரிய கருத்துக்கள் பலவற்றைத் தொகுத்துத் தந்தவர் செங்கடற் செலவு (Periplus Maris Erythraei) நூலின் பதிப்பாசிரியரும் வணிகத்தைப் பற்றித் தனி நூல் (1807) யாத்தவருமான வின் சென்ட் என்பவர். அவருடைய நூல்கள் 1807-ஆம் ஆண்டு முதல் அச்சிடப்பட்டனவாயினும் இன்றும் அவை போற்றப்பட்டு வருகின்றன. அத்து‱ச் சிறப்பு வாய்ந்த குறிப்புக்களேக் கொண்ட வையாதலால்,¹ வின்சென்ட் உடைய செங்கடற் செலவு நூலின் பதிப்பு வெளியிடப்பட்ட பின்னர், கால்ட்வெல் போன்ருேர் சில பெயர்களேயும் இடங்களேயும் ஒப்புநோக்கி அவற்றிணேப் பற்றிக் குறிப்புக்கள் எழுதினர். தொலமி கூறும் '' ஆய்யோய் '', (Aioi) என்பவர் பொதியில் மஃக் குறுநில மன்னரென்றும் ' கொல்கை ' என்பது பாண்டியரின் கொற்கையென்றும் கால்ட்வெல்லே முதல் முதற்றெளிவாகக் குறிப்பிட்டார். தம் முன்ஞோரின் கருத்துக்கள் அளேத்தையும் திரட்டி மக்கிரண்டில் (McCrindle) என்பவர் தாம் பதிப்பித்த இரு நூல்களில் ஏனேய இடப் பெயர்களேயும் இனப் பெயர்களேயும் விளக்குவது போலத் தமிழ் நாட்டின் இட்ப் 

<sup>\*</sup>எம். ஏ., எம். விட்., பிஎச். டி, பொதுச் செயலாளர், உலகத் தமிழாராய்ச்சிக் கழகம்.

THE PERIPLUS OF THE ERYTHREAN SEA. Part the first, containing: An Account of the Navigation of the Ancients, from the Sea of Suez to the coast of Zanguebar. With Dissertations. By William Vincent. London: Cadell, Jun. Davies, 1800.

THE COMMERCE AND NAVIGATION OF THE ANCIENTS IN THE INDIAN OCEAN. By William Vincent, D. D., Dean of Westminister. In two volumes. London: Cadell and Davies, 1807. Vol. I, The Voyage of Nearchus. Vol. II, The Periplus of the Erythrean Sea. Part the first containing, An Account of the Navigation of the Ancients from the Sea of Suez to the coast of Zanguebar. With Dissertations. Part the second containing, An Account of the Navigation of the Ancients from the Gulph of Elana, in the Red Sea, to the Island of Ceylon.

THE VOYAGE OF NEARCHUS AND THE PERIPLUS OF THE ERYTHREAN SEA. (ascribed to Arrian), translated by W. Vincent, Oxford 1809.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> McCRINDLE, J. W.,: Ancient India as described by Ptolemy, London, 1885; The Commerce and Navigation of the Erythrean sea, Calcutta, 1879.

டில் உடைய பதிப்பும் முடிபுகளும் விளக்கக் கு றிப்புக்களுமே பெரும்பா லும் இன்று தழுவப்பட்டு வருகின்றன. மக்கிரண் டிலும் அவர் முன்னேரும் மேஃநொட்டுநிலஇயல் ஆசிரியர் கூறும் தமிழ் நாட்டு ஊரையும் பெயரையும் சுட்டிக் குறிப்பிடும்பொழுது தம் காலத்தில் வழங்கும் ஊர்ப்பெயர்களோடுதாம் ஒப்பிட்டுப் அன்றுர் காலத்தில் சங்க இலக்கியங்களே மேலே நாட்டினர் நன்கு அறிந்திருக்கவில்லே. சங்க இலக்கியங்களே அறிந் பெரிப்புளுஸ் (Periplus) தொலமி (Ptolemy) போன்றுேரின் நூல்களும் ஏறக்குறைய அதே காலத்தவை எனும் உண்மையையும் உணர்ந்திலர். எனவே இப்பழைய மேஃநோட்டு நிலஇயல் ஆசிரியரின் நூல்களேச் சங்க இலக்கியங்களோடு ஒப்பிட் டுப் பார்த்தால் புதிய ஒற்றுமைக் குறிப்புக்கூளக் காண்டல் கூடும் எனும் கருத்துடன் ஒரு சில குறிப்புக்கள் ஈண்டு தொகுக்கப் பெற்றுள்ளன.

## பிரதிகள் பல

மேஃநோட்டு நில இயல் நூல்கசுப் பண்டுதொட்டு ஐரோப்பிய ரும் அராபியரும் நன்கு கற்று வந்துள்ளதோடு, தம் காலத்தின் நிலஇயல் அறிவிற்கேற்ப அவை கூறும் நாடுகளின் படங்களேயும் வரைந்துள்ளனர். அந்நூல்களின் பிரதிகளோ பல; பல களின் நூற்கூடங்களிற் பாதுகாக்கப்பெற்று வருகின்றன. பண்டு தொட்டு வழங்கி வரும் இந்த நூல்களின் கையெழுத்துப் களில், மூலங்கள் குறைந்தும், உரைகள் சிதைந்தும் பிறழ்ந்தும் இருப்பது இயல்பேயாம். சிதைவுகளும், கையெழுத்துப் களும் பிறநாட்டு வேற்றுமொழிப் பெயர்களேயும் ஊர்களேயும் குறிக்கும்போது தோன்றுவது அதனினும் இயல்பேயாம். எனவே சங்க காலப் பெயர்களே மேஃநோட்டு நூல்கள் தரும் பெயர்களுடன் ஒப்பிட்டுப் பார்க்குங்கால், அப்பிரதிகளிலிருந்து பெற்ற மூலபாடத் தையும் பாட பேதங்களேயும் நாம் நன்கு ஆய்தல் வேண்டும். இவ்வாறு ஒப்பிட்டு ஆய்வதால் செங்கடற் செல**வ**் நூலிலும் தொல மியிலும் இன்னும் பல அரிய ஒற்றுமைப் பெயர்க**ு**க் கண்டுபிடித் தல் கூடும் என்று நம்புவதற்குச் சான்றுகளுளை. எடுத்துக்காட்டாக, இத்தகைய ஆய்வு செங்கடற் செலவு நூலில் 'கலம்' தமிழ்ச்சொல் கிரேக்க மூலப் பிரதியில் மறைந்திருப்பதைக் காட்டும் பான்மையைக் காண்கே.

## ''கலம்'' என்ற சொல்

தமிழ் நாட்டின் கிழக்குக் கரையில் இயங்கும் கடற்செலவுக் கரு விகளே மூன்று வகுப்பாகப் பிரிக்கின்றுர் செங்கடற் செலவு நூலின் ஆசிரியர். கரையைத் தழுவிச் செல்லும் தோணிகள் ஒரு பிரிவு; இவ்விரு தோணிகளாகக் கட்டப்பட்டுச் '' சங்காரா '' எனப்படும் படகுகள் இரண்டாம் பிரிவு; '' கிறிசே'' எனப்படும் கீழ்த்திசை நாட்டிற்கும் கங்கை மாநிலத்திற்கும் செல்லும் ''கொலான் டியா '' எனப்படும் மாபெருங் கப்பல்கள், மூன்ரும் பிரிவு. சங்கரா எனப்படும் படகுகள் இன்றும் சேர நாட்டில் உள்ள ஒரு வகையைக் குறிக்கின்றனவென்றும், சங்கரா எனும் சொல் மலேயாளத்தில் '' சங்காடம் '' எனும் சொல்லுடன் தொடர்புள்ள தென்றும் கருதுகின்றனர் அறிஞர் பலர். ஆளுல் 'கொலாண்டியா' எனப்படும் மாபெருங் கப்பல்களின் பெயரைப் பற்றிக்கருத்து வேற்றுமைகள் சில உள. இச்சொல் 'Kolāntarapota' எனும் வடமொழிச் சொல்லென்றும், அதன் பொருள் '' வேற்று தாடுகளுக்குச் செல்லும் கப்பல்கள் '' என்றும் கூறுகின்றுர் ஒருவர்; (Rajendralal Mitra, Antíquities of Orissa 1, 115 p.) மலாய் மொழியில் உள்ள 'கொலே பாஞ்சேயில்' (Koleh panjail-sailing ship) எனும் தொடரின் அடியாகப் பிறந்த சொல் என்பர் வேறெருவர். (Pritchett, Sketches of shipping and craft.)

இந்நூலின் மூலப் பதிப்புகள் இச்சொல்லினேப் பற்றி என்றும் ஐயுறுமாறு காணப்படுகின்றன. 1849-ஆம் ஆண்டில் வெளியிடப் பட்ட பதிப்பில் இச்சொல்லினே ''கொலான்டியாபொன்கா '' (colandiaphonta) என்று படித்துள்ளனர் பாபிரிசியஸ் (Fabricius) என்பார். 1855-ஆம் ஆண்டில் பல படிகளே ஆய்ந்து 'Geographi Graeci Minores' (கிரேக்க நில இயல் சிறு ஆசிரியர்) என்ற நூல் வெளியிட்ட மூலர் (Muller) என்பாரும் '' colandiaphonta '' என்ற பாடத்தையே தழுவினுராம். முகவுரையிலும் அடிக்குறிப்பி லும் இப்பாடத்தைப்பற்றித் தம் ஐயத்தைக் கூறிப் பிற பாடங் குளோயும் தந்துள்ளார். 1883இல் பாபிரிசியஸ் என்பவர் மீண்டும் இந்நூலினேப் பதிப்பித்து '' Colandiaphonta '' எனும், இடத்தில் '' colandia ''வே திருந்திய பாடமென்றும், அப்பாடத்திற்கு உறுதிச் சான்றுகள் மூலருடைய (Muller) பதிப்பிலும் இதர பாடங்களிலும் அமைந்துள்ளனவென்றும் எழுதியுள்ளார். இந்நூற்ளுண்டில் செங்கடற் செலவு நூலினே ப் பல களுடன் 1912-ஆம் ஆண்டில் வில்பிரட் சாப் (Wilfred H. Schoff) என்பவர் பதிப்பித்தார். அவரும் '' Colandia '' எனும் பாடத் தையே தழுகிஞர். ஆஞல் பிற பாடங்களே நாம் உடன்றி நோக் கும்பொழுது '' கலம் '' என்ற சொல்லே மறைந்திருப்பகைக் காண்கிரும். மூலர் குறித்த வேறு இரு பாடங்கள் ''kolana diapheronta அம் "kolana legontai onta megista" அம் '' கொலன என்று கூறுகின்றனர்; அவை மிகப் பெரியன. ''Kolana '' எனும் சொல் ஒருமையில் Kolanon ஆகும்; ''கலம்'' என்ற தமிழ்ச் சொல்லினேக் கிரேக்க மொழியில் எழுதுவதென்ருலோ ஒவிப் பதென்றுலோ வேறு எந்த முறையில் எழுதவோ ஒலிக்கவோ Ja (3) 10? 3

<sup>\*</sup> Meile, Les Yavanas dans l'Inde Tamoul in Journal Asiatique, 1940, pp. 85-123.

## நாவாய், வங்கம், கலம், கப்பல்

சங்க இலக்கியங்களில் '' நாவாய் '', '' கலம் '', '' வங்கம் '' என்ற சொற்களே பெருங்கப்பல்களின் பொதுப் பெயர்களாக வழங்கப்படுகின்றன.

புறம் 126:15 பொலம் தரு**நாவாய்** நற்றிணே 295:6 பலவினே நாவாய் மதுரை 81 ஆடியற் பெரு**நாவாய்** மதுரை 321 விழுமிய நாவாய் பெரும்பாண் 321 வடவளம்தரும் **ராவோய்** திருக்குறள் 496 **நாவாய்** ஒடா நிலத்து அகம் 149:9 வினேமாண் நன்கலம் அகம் 152:7 **நன்கலஞ்** சிதைய புறம் 26:2 வளிபுடைத்த கலைப்போல புறம் 30:13 புகார் புகுந்த பெருங்**கலம்** புறம் 56:18 நன்**கலம்** தந்த தண்கமழ்தேறல் புறம் 126:16 பிற கலம் புறம் 343:5 கலம் தந்த பொற்பரிசம் மதுரை 536 வெளிதரு உங்கம் பதிற். 52:4 பெருங்கலி வங்கம் நற்றி௸ன 189:5 கங்கை வங்கம் அகம் 255:1 உருகெமு வங்கம்.

சில ஆண்டுகளுக்குமுன் மறைந்தவரும் பிரெஞ்சு நாட்டின் சிறந்த தமிழ் அறிஞருமான பீர் மேல் (Pierre Meille) எழுதின '' தமிழ் நாட்டில் யவனர்'' என்னும் கட்டுரையில் '' கலம்'' எனும் சொல் மேல் நாட்டாரின் கப்பல்களேயே சங்க இலக்கியத்தில் குறிப்பிடக்கூடும் எனும் கருத்தைத் தெரிவித்துள்ளார். ' ஒரு சில மேற்கோள்கள் இக்கருத்திற்குச் சான்றுக இருப்பினும், நாவாய், கலம், வங்கம் ஆகிய மூன்றும் இன அடிப்படையாகவோ திசை அடிப்படையாகவோ கப்பல்களே வகுப்பனவாகத் தோன்றவில்லே. (நிற்க, நாவாய், வங்கம், கப்பல் ஆகிய சொற்கள் திராவிடச் சொற்கள்தாமா எனும் வினைவைப் பற்றி, கட்டுரை ஆய்வு நேரத்தில் அறிஞரின் விடைகள் யாவை என்று அறிய விரும்புகின்றேன்.)

## தொலமியின் நூல்

தொலமி தரும் செய்திகளேப் பெரும்பாலும் மக்கிரிண்டிலுடைய வழிநாலேத் தழுவியே நம் அறிஞர் தம் கருத்துக்களே விளக்கியிருக் கின்றனர். 1925-ஆம் ஆண்டில் பேராசிரியர் ரெனௌ (Renou) என்பார் தம் டாக்டர் பட்டத்திற்கென இந்தியாவைப் பற்றித்

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup>W. H. Schoff, The Periplus of the Erythrean Sea. New York 1912, See Paul WHEATLEY, the Golden Chersonese, University of Malaya Press, Kuala Lumpur, 1961.

தொலமி கூறும் பகுதியைப் பல பிரதிகளே ஆராய்ந்து பாடபேத அடிக்குறிப்புக்களுடன் புதியதோர் மூலத்தை வெளியிடார். இப் பதிப்பில் உள்ள சில புதுப்பாடங்கள் சங்ககாலப் பெயர்களுடன் வியப்புத் தரும் முறையில் ஒத்திருக்கின்றன.

தொலமியிற் காணப்படும் தொண்டி, முசிறி, கரூர், குமரி, கொற்கை, காவேரி, பொதுகை போன்ற துறைமுகங்களும், தேனூர், பெருங்கரை, ஆகூர், நாகூர் போன்ற உள்நாட்டு ஊர் களும் தமிழ்ப் பெயர்கள்தாம் என்பவை பற்றி ஐயுற இடமே யில்ஃ. வேறு சில ஊர்ப்பெயர்களிலோ தமிழ் வடிவு, எளிதில் தோன்றக்காணும்.

- (அ) மெல்கிந்த (Melkynda): இவ்வூரும், செங்கடற் செலவு நூலில் உள்ள நெல்சிந்த (Nelcynda) வும் ஒரே இடமென்று கரு தியே, இப்பெயரின் மூலநகர் நெல்லிசுரமாக இருத்தல் வேண்டு மென்று எழுதியுள்ளனர். பர்த்தோலோமியோவும் (Fra Poola di Santo Bartolomeo), வின்சென்டும் (Vincent) மக்கிரிண்டிலும் (McCrindle) சில பிரதிகளில் காண்பது போல் மேற்கொண்ட பாடம் மெல்குண்டாவாயினும் ரெனௌ தரும் பாடம் மெல்குடோ வாகும். மெல்குடா ஆயருடைய மாநிலத்தில் கடற்கரையில் எலங்கோறருக்கு வடக்கேயுள்ளது. ஆய்குலத்தவரின் அரசு மேற்குக் கரையில் குமரி தொடங்கி கொல்லத்திற்கும் வடக்கு வரை பரவியிருந்ததைத் தொலமியில் காண்க.
- (ஆ) தங்கலா (Tangola): தொலமி இதணேப் பாண்டி நாட் டின் உள்நாட்டு ஊர் என்பர். தங்காலில் வாழ்ந்த சங்கப் புல வர்கள் மூவர் அல்லது நால்வர் ஆவர். (தங்கால் ஆத்திரேயன் செங்கண்ணஞர், தங்கால் பொற்கொல்லன் வெண்நாகஞர், தங்கால் பொற்கொல்லஞர் ஆகியோர்). '' செங்கோற் றென்னன்றிருந்து தொழின் மறையவர் தங்கால், '' (சிலம்பு: 23:74-75) என இளங்கோ அடிகள் புகழும் திருத்தங்காலூர் தொலமியிலும் சுட் டப்பட்டுள்ளது.
- (இ) சொசிட ிராய் (Sosikuroi): இப்பாடம் ரெனெளவின் பதிப்பில் ''மோசிக்குறி'' யென மாற்றப்பட்டுள்ளது. இது குமரி மு'ணக்கும் கொற்கைக்கும் இடையே அமைந்த கடற்கரைப் பட்டினம். கிரேக்கர் மோசிக்குடியை மோசிக்குறியென்று எழுதி யிருக்கலாம். சங்ககாலப் புலவரின் பெயரும் (திருந்துமொழி மோசி பாடிய ஆய்—புறம் 158:13) மோசிக்கரையளூர் (அகம் 260), மோசி கீரஞர் (புறம் 50) மோசி கொற்றஞர் (குறு. 377), மோசி சாத்தஞர் (புறம் 272), மோசி கண்ணத்தஞர் (நற். 124) ஆகி யோரின் பெயரும், ஊரின் பெயரே. தொலொமியின் மோசிக்குறி குமரிமுஃனக்கும் கொற்கைக்கும் இடையே உள்ள பட்டினமாகும்.

<sup>6</sup> RENOU, L.: La Geographie de Ptolomee, l'Inde, Paris 1925.

(ஈ) சேலூர்: பாண்டியெரின் பட்டினமாகவும் வணிகை நகராக வும் சேலூர் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. இரு பிரதிகள் '' சாலூர் '' என்ற பாடத்தைக் குறிக்கின்றன. படங்களும் இவ்வூரைச் சாலூர் என்றே குறிப்பிடுகின்றன. இப்பட்டினம் சாலியூராகவே இருத்தல் கூடும். மதுரைக்காஞ்சியில் வரும் அடிகேளேக் கொண்டு அப்பட்டினத்தில் வணிகச் சிறப்பை நாம் அளவிடல் கூடும் (77ff)

> '' சீர் சான்ற உயர் நெல்லின் ஊர் கொண்ட உயர் கொற்றவ. '' (87-88)

காவிரிப்பட்டினத்தை எவ்வாறு 'emporion' (வணிக நகரென்று) குறிப்பிடுகின்ருரோ அவ்வாறே 'emporion' என்று சாலியூரை யும் அழைக்கின்ருர் தொலமி. 'சேலூர்' ஆகவும் இருத்தல் கூடு மென்று எண்ணுவதற்கு இடமுண்டு.

- (உ) எய்குர் (Eikur): ஒக்கூரென்றும் (புறம் 248) எக்கூ ரென்றும் இரு பெயர்கள் சங்க இலக்கியப் பதிப்புக்களில் உள்ளன. (ஓக்கூர் மாசாத்தஞர்). இவ்விரு பெயர்களும் ஒரே ஊரினேக் குறிக்கக்கூடும் என்ற எண்ணம் சாமிநாதையரின் பதிப்புக்களில் தோன்றுகின்றது. தொலமியில் ஏறக்குறைய ஒக்கூர் ஒலிவடிவு கொண்ட ஒரு நகர் பாண்டிய நாட்டிலும் எக்கூர் ஒலிவடிவு கொண்ட ஒரு நகர் சோழ நாட்டிலும் இருந்தனவாகக் கருத இட முண்டு.
- (ஊ) பதொய் (Batoi): பாண்டி நாட்டிற்கும் சோழ நாட்டிற்கும் இடையே வாழும் பதொய் (Batoi) எனும் ஒரு வகுப்பினரையும், அவருடைய கடற்கரைப் பட்டினங்கள் உள்நாட்டு ஊர்கள் இவற்றின் பெயரையும் குறித்திருக்கின்றுர் தொலமி. பதொய்யரைப் போல சேரருக்கும் பாண்டியர்க்கும் இடையே ஆயரும், ஆயருக்கும் பாண்டியர்க்கும் இடையே ஆண்டு வந்தனர். மூவேந்தர்க்கும் அரச நகரைப் பசிலெயான் (basileon) எனப் பெயரிடும் தொலமி, இதர இனத்தார்க்கு அரச நகர்கள் (basileon) இருந்ததாகக் காட்டவில்லே. ஆயர்க்கும், பதொய்க்கும் தலேநகர்களே உள (Metropolis); கரையர்க்கும் அறுவனர்க்கும் தலேநகர்கள் கூடப் பெயரிடப்படவில்லே.

ஆயர், கரையர், பதொய், அறுவனர் ஆகியவர்கள் யாவர்? ஆயரைப் பற்றி ஐயமேயில்ஃ; கரையர் என்பவர் கோடிக்கரையில் வாழ்ந்த மக்களாவர். அறுவனரும் பதொய்யும் எவ்வினத்தவர் என்பதை ஆராய்வது எளிதன்று. பதொய் என்பவர் வேள் பாரி யுடன் அல்லது பரதருடன் தொடர்புள்ளோராக இருத்தல்கூடும். பரதவர் தென்நிசைக் கண் குறுநிலமன்னராக இருந்த செய்தியைப் புறம் 378இல் 'தென்பரதவர் மிடல் சாய' வென்பதினின்றும் மதுரைக்காஞ்சியில் (114) சாலியூரினே வென்ற செய்தியிலிருந்தும் அறிக.

## இன்னும் சில மொழியியற் செய்திகள் தொலொமியில் குறிப்பிடத் தக்கவை.

(அ) சேர நாட்டின் கடற்கரை ஊர்களும் உள்நாட்டு ஊர் களும் '' உரா '' வென்று 'ர' கர நெடில் ஈற்றுறூலியுடன் முடிவ தும், இதர தமிழ் நாட்டின் ஊர்களின் பெயர் 'ர' கர மெய்யுடன் முடிவுறுவதும் குறிப்பிடத்தக்கவை.

(ஆ) இரு கிரேக்கச் சொற்கள் தமிழ் நாட்டுப் பெயர்களாகத் தரப்பட்டுள்ளன. ஸ்யுடோஸ்தொமஸ் (Pseudostomos) (பேர்யாறு) ஒன்று, தென்னகொரா (Tennagora) பிறிதொன்று. இந்தியாவில் வேறு ஆறுகளேயும் ஸ்யுடோஸ்தொமஸ் (Pseudostomos) என்றே தொலொமி பெயரிடுகின்றுர். ''பொய்வாய்'' என்று பொருள் படும் இத்தொடர் கிரேக்க மொழியில் பெருங்கழியையும் புகு மூகத்தையும் குறிப்பிட்டிருக்கலாம்.

தென்னகொரா (Tennagora) பிறிதொரு பெயர். ஈண்டு ''தெற்கு'' எனும் தமிழ்ச் சொல்லும் அகொரா (agora) எனும் அங்காடியெனப் பொருள்படும் கிரேக்க மொழிப் பெயர்ச் சொல் லும் இணேக்கப்பட்டுள்ளன. சோழ நாட்டின் உள்நாட்டூராகவும் உறத்தூரெனும் சோழரின் அரசநகர் அண்மையிலும் அமையும் இவ்வூரை, தென்னூர் அல்லது தென்னங்காடியெனத் தமிழாக்கிக் கூற இயலும்.

## கொற்கை

இறு தியாக, கொற்கை பண்டை மேஃநோட்டு நூல்களில் 'Colchis, Kolkhoi' என்று 'ல' கர ஒலியுடன் எழுதப்படுகின்றது. எனவே இச்சொல் மக்களின் பேச்சு வழக்கைக் காட்டுதல் கூடு மென்றும், 'கொல்கை' காரணப் பெயராக இருத்தல் கூடும் என்றும் எண்ணுவதற்கு இடமுண்டு. மேலும் கொற்கையில் முத்துக்களிப்பதற்கு அரச தண்டனேக்குட்பட்ட குற்றவாளிகளேயே அனுப் புகின்றனர் என்று பிளினி குறிப்பிடுகின்றுர். சிலப்பதிகாரம், மதுரையில் நிகழ்ந்த கொடுங்கோன்மைக்குக் கொற்கையில் ஆயிரம் பொற்கொல்லரைக் கொன்று கழுவாய் நிகழ்த்தியதாகக் கூறுகின்றது. பாண்டியர் தம் தண்டணகையேன்ற பெயர் பிறந்ததா? இன்றேல், பாண்டியரின் பழைய பதியாதலாலும் 'கொலுவின் கை' அங்கு வீற்றிருப்பதாலும் கொற்கையாயிற்று?

## ஊர்ப்பெயர்களின் உருமாற்றம்

## அ. மு. பரமசிவானந்தம் \*

தமிழ் மரபு தொன்மை வாய்ந்தது. தமிழர்தம் அத்தொன்மை மரபு, வாழ்வின் ஒவ்வொரு துறையிலும் விளங்கக் காணலாம். நல்ல பண்பாட்டையும் பிற நல்லியல்புகளேயும் அதில் காண முடி கின்றது. தமிழகத்தில் நிலப் பிரிவுகளும் கூட இத்தமிழ் மரபின் பண்பினேக் காட்டிக் கொண்டு நிற்கின்றன. ஆயினும் கால வெள்ளத்திடையில் பல்வேறு வகைப்பட்ட பண்பாடு, நாகரிகம், கஃ, வாழ்க்கை முறை, அரசியல் முதலியன தமிழ் நாட்டில் கடந்த மூவாயிரமாண்டுகளாக வந்து கலந்து நிஃபைற்ற காரணத்தால் இன்று எத்தணேயோ மாறுபாடுகளேக் காண்கின்றேம். அவற்றுள் ஊர்ப்பெயர்களின் உருமாற்றமும் ஒன்றுகும்.

தமிழர் தாம் வாழிடங்களேத் தம் பண்போடு ஒட்டியே போற்றி ஞர்கள். மிகப் பழங்காலத்தில் அவ்வவ்விடங்களின் நிலேயை ஒட்டியே காரணக் குறியீடுகளின் அடிப்படையிலேயே தத்தம் ஊர்ப்பெயர்களே அமைத்துக் கொண்டனர் தமிழர். காலத்தார் தம் பெருமையோ—தம் பாராட்டுக்குரியோரின் பெரு மையோ விளங்க, அவரவர் பெயர்களாலே எத்த‰ யோ ஊர்களே யும் தெருக்களேயும் உருமாற்றி வழங்குவதறிகிருேம். பின் வந் . தவர் எத்து‱ோ மாற்றத்தைச் செய்யினும் ஒரு சில அடிப்படைப் பெயர்கள் நிலேகெடாது தம் பண்டை மரபு கெடாவகையில் இன்றும் வாழ்கின்றன. தற்பெருமையாலும் பிற போற்றுதலாலும் வழங்கப் பெற்ற பெயர்களுள் பெரும்பாலானவற்றைக் காலத் தேவன் அழித்தும் சிதைத்தும் கெடுத்தும் பழைய பண்புகொள் பெயர்களேயே வாழ வைக்கின்றுன். ஒரு சில பெயர்கள் மக்கள் பேச்சுவழக்கின் மருவால் மாற்றம் பெறுகின்றன. சில. சமய அடிப்படையிலும் நில் குலீகின்றன. சில, வெளி நாட்டவர் தம் ஆதிக்க வாடையின் காரணமாக மாற்றப் பெறுகின்றன. வேற்று மொழியாளர்தம் விருப்பத்திஞல் வேறுக எண்ணுமாறு மொழிபெயர்க்கப் பெறுகின்றன. ஊர்ப்பெயர்கள் மட்டுமின்றி, மக்கள் பெயர்கள், அவர்தம் வாழ்வொடு கலந்த பிற பொருள் களின் பெயர்கள் அணத்துமே மாற்றப் பெறுகின்றன. இந்த நிலு வளர்ந்து கொண்டே போகுமானுல் தமிழ் மரபின் தன்மை நிலே கெடுவதோடு அம்மரபின் அடிப்படையே இல்லே என்ற ஒரு நில

<sup>\*</sup>எம். ஏ.. எம். லிட்.. தமிழ்த்துறைத் தலேவர், பச்சையப்பன் கல்லூரி, சென்னே.

உண்டாயினும் உண்டாகலாம். எனவே அத்தகைய அவல நிலேக் குச் செல்லுமுன் இம்மாற்றங்களே எண்ணி, மரபு கெடாத நல்ல நிலேயை மறுபடி நிலேநாட்ட அனேவரும் முற்பட வேண்டும்.

ஊர்ப்பெயர்கள் பல வகைகளில் மாறுபடுகின்றன என்று கண் டோம். அவற்றுள் பெரும்பான்மையாக உள்ள ஒரு சிலவற்றை இங்கே எண்ணி அமைவோம்.

தமிழ் மக்கள் இயற்கையோடு இயைந்த வாழ்வு நடத்தியவர்கள் ஆதலிஞலே, தாம் வாழ்ந்த ஊர்களுக்கு அவ்வியற்கையின் அடிப் படையிலேயே பெயரிட்டார்கள். பசிய வாழைகள் சூழ்ந்த சோழ நாட்டு ஊர் ஒன்றற்குப் 'பைஞ்ஞீலி' என்றே பெயரிட்டார்கள். ஆயினும் அது கால வெள்ளத்தில் உருமாறி 'பங்கிலி' அல்லது பங்கிளி என இன்று வழங்குகின்றது. அப்படியே அழகார் பசுமை யான சோஃ சூழ்ந்த பாண்டிய நாட்டு ஊர் ஒன்றற்குப் 'பைம் பொழில்' என்றே பெயரிட்டார்கள். அதுவும் சிதைந்து 'பம்புளி' என வழங்குகின்றது. தஞ்சை நாட்டில் சிறந்த ஆடையாகிய கூறை நெய்தளிக்கும் கூறை நாடு இன்று, 'கொரநாடு' என அழைக்கப் பெறுகின்றது. தருமபுரி மாவட்டத்தில் அதிகமான் அரசோச்சிய ஊர் ஒன்று உண்டு. அது இதுவரை 'அதமன் கோட்டை' என வழங்கப் பெற்று, இன்றைய ஆட்சியாளர் கண்ணில் பட்டு தற்போது 'அதிகமான் கோட்டை'யாக மாறியுள்ளது. அவ் வூரை அடுத்த 'லக்கிரிப்பேட்டை' என்ற ஊர் அவ்வாறு அழைக்கப் பெற நேர்ந்த காரணத்தை ஆராய்ந்தபொழுதுதான் அதன் உண்மை விளங்கிற்று. அது ஒளவை வாழ்ந்து இலக்கியம் ஆய்ந்த இடம் என்றும் அதன் இயல்பான பெயர்'இ லக்கியப்பட்டி' என்றும் அறியும்போது மகிழ்ச்சி பிறக்கிறது. அதற்குப் பக்கத்திலே ஒளவை சென்ற 'ஒளவை வழி' என்ற ஊரும் இருக்கிறது. 'மரூஉ' என்பது இலக்கணமாய், மரபில் ஏற்றுக்கொள்ளக் கூடிய ஒன்று எனினும் அதனுல், அடிப்படை நிஃ கெடலாகாது. இவ்வாறு மருவி வழங்கும் பெயர்கள் காலத்தால் உருமாறிச் சிதைந்து விடாதபடி இயல்பான காரணத்தோடு அமைந்த பெயர்களேக் கட்டிக் காத்தல் தமிழர் கடன். இப்படி இன்னும் எத்தனே எத்த‰ோயோ பெயர்கள் நாட்டில் உருமாறியுள்ளன.

பெருமன்னர்கள் தம் ஆற்றலும் வீரமும் கருதிச் சில ஊர்களுக் குப் பெயரிட்டு உள்ளார்கள். அவையும் சிதைந்தும் மாறியும் நிஃ கெட்டும் உள்ளன. பல்லவப் பெருமன்னன் 'மாமல்லன்' தன் பெயர் கொண்டு அமைத்த மாமல்லபுரம் இன்று 'மகாபலிபுர' மாகி, மாபலிச் சக்கரவர்த்தியோடு தொடர்புபடுத்தப் பெற்று அதற்கெனக் கதைகளேயும் ஆக்கிக்கொண்டது. அங்கமைந்த ஏழு கோயில்களேக் கண்ட மேஃ நோட்டார் அதை ஏழு கோயில் என்றே அழைத்தனர் (Seven Pagodas). அவ்வாறே தென்னுர்க்காடு மாவட் டத்தில் உள்ள 'வீரநாராயணன் ஏரி', 'வீராணத்தேரி' என மருவி வந்துள்ளது.

இவ்வாறு தம் புகழ் நாட்ட அமைத்த ஊர்ப்பெயர்கள் உருமா றிய நிலே ஒருபுறம் இருக்க, இயல்பாக அமைந்த சில தமிழ்நாட்டு ஊர்ப்பெயர்களேச் சில அரசர்கள், தங்கள் புகழ் நாட்டும் நிலேச் களன்களாகக் கொண்டு, தங்கள் வெற்றியைக் குறிக்கும் ஊர்களாக எண்ணி, அவற்றை மாற்றி அமைத்தனர். எனினும் அறிவுடைய தமிழ்ச் சமூகம் தற்பெருமையால் அமைந்த அப்பெயர்களேத் தள்ளி, றுள் ஒன்று-சிறந்தது 'பழநி' என்னும் 'பொதிநி' யாகும். யர் குடிமகன் ஆண்டதால், அக்குடிப் பெருமையை நிஃநாட்ட, அம்மரபின் வழி வந்தவர், அப்பெருந்தெய்வப் பேரூருக்குத் தம் மரபின் வழியில் 'ஆவிநன்குடி' என்றே பெயரிட்டனர்; அவ்வாறே புலவர் பெருமான் நக்கீரரையும் பாடவைத்தனர். எனினும் தமிழர் இன்று அதைப் 'பழநி' என்று அதன் பழம் பெயராலேபே அழைக் கின்றனர். அப்படியே இடைக்காலத்தில் வாழ்ந்த சோழ, பாண் டிய மன்னர்கள் தம் விருதுப் பெயர்களால் பல ஊர்களின் இயற் பெயர்களேச் சிதைத்துப் புகழ் கொண்டனர். ஆயினும் பின்வந்த தமிழ் மக்கள் தற்புகழ்ச்சிப் பெயர்களேத் தள்ளி, பண்டைத் . தமிழ்ப் பெயர்க*ளே*யே கொண்டனர். ஒரு சில சான்று காணலாம்.

'உலக மாதேவீச்சுரம்' என்று அரசியின் பெயர் மாற்றப்பெற்ற செங்கற்பட்டு மாவட்டத்தில் உள்ள ஊர் இன்னும் 'மணிமங்கலம்' என்ற பழையை பெயராலேயே உள்ளது. 'இராசராசச் சதுர்வேதி மங்கலம்' என்று புகழ் பாராட்ட அமைந்த ஊர் அதன் இயற் பெயராகிய 'உக்கல்' என்றே இன்றும் உள்ளது. 'கம்ப மாதேவீச் சுரம்' என்று சுட்டப்பட்ட ஊர் சிற்றீசம்பாக்கம் என்ற பெய ராலேயே இன்றும் உள்ளது. தம்மை மறந்து அடியவர் புகழ் பாடிய சேக்கிழாரைப் போற்றிய அநபாயனும் புகழுக்கு அடிமை யாஞன் போலும். அநபாய நல்லூர் என ஓரூரை அழைத்தான் (அதைச் சேக்கிழாருக்கு மானியமாகவும் அளித்திருக்கலாம்). எனி னும் தமிழ் மக்கள் அவ்வூரை 'அரும்பாக்கம்' என்ற இயற்பெய ராலேயே இன்று அழைக்கின்றனர். தஞ்சை நாட்டுப் 'பழை யாறை' என்னும் ஊரை, மாற்ரூர் முடிகொண்ட பெருமையை விளக்குமுகத்தான் 'முடிகொண்ட சோழபுரம்' என ஆக்கிய 'தற் பெருமையை' அழித்து அதை இன்றும் 'பழையாறை' என்றே தமி ழர் பாராட்டுகின்றனர். வீரநாராயணபுரம் என்ற தற்பெருமைப் பெயர் மாறி 'காட்டுமன்ஞர் கோயில்' என்ற இயற்பெயரே வாழ் கின்றது. இவ்வாறு இன்னும் எத்துணேயோ பெயர்கள். தமிழர் காலப் போக்கில்-அவர் தம் பண்பாட்டை நழுவ விடாமல் காப்பாற் றும் திறம் பெற்றவர்கள் என்பதையும் தற்பெருமையையும் பிற வீர, செல்வ வளங்களால் காணும் சிறப்புக்களேயும் அவர்கள் மதியார் என்பதையும் இப்பெயர்கள் காட்டுகின்றன.

இன்னும் சில ஊர்கள் தமிழ் நாட்டில் புதிய பெயர்களேப் பெற் றுள்ளன. அவ்வாறு அவை பெறுதற்கு அமைந்த காரணங்களே ஆராய்ந்து காணல் அறிஞர் கடனுகின்றது. திருவூறல் 'தக்கோல' மாகவும், திருவிற்கோலம் 'கூவ'மாகவும், திருநணு 'பவானி'யாக வும், திருவலிதாயம் 'பாடி'யாகவும், திருக்கடிகை 'சோளிங்கபுர' மாகவும், புள்ளமங்கை 'பசுபதி கோயி'லாகவும், திருத்தி 'குத்தால'மாகவும் மாறியுள்ளன. இவற்றுள் ஒரு சிலவற்றின் காரணம் வெளிப்படையே. எனினும் இவ்வாறு நாட்டில் எண் ணற்ற ஊர்கள் உண்மையின், இவை பற்றிய தனி ஆய்வு தேவை.

இடைக்காலத்தில் சமய மாறுபாட்டால் சில ஊர்ப்பெயர்கள் உருமாறின. காஞ்சியை அடுத்த பல ஊர்களில் அக்காலத்தில் சீவரத்தார் ஆகிய சமணர்கள் வாழ்ந்திருந்தனர். அவர்கள் சிறக்க வாழ்ந்த ஊர்கள் சில. அவை 'சீவரம்' எனவும் 'பழைய சீவரம்' எனவும் வழங்கப் பெற்றன. பின்வந்த சைவர்கள் கம் ஊராக்கிக் கொள்ளக் கருதி, சீவரத்தைச் 'சிவபுர'மாக்கிஞர். எனினும் பின்வந்த மகமதிய மன்னர் தன் மனேவியின் `பெயரால் அதை 'வாலாஜாபாத்' என வழங்கினர். ஆனுல் அவ்வூரைச் சுற்றியுள்ள மக்கள் இன்றும் அதைச் 'சீவரம்' எனவே அழைப்பது எண்ணற்குரியது. இவ்வாறே திருச்சி மாவட்டத்தில் திருத்தவத் துறைக்கு, 'லால்குடி' என்னும் புதுப்பெயரை மகமதியர்கள், தம் 'செம்பதுமை' எனப் பொருள்கொண்ட பாரசீக மொழிப் பெயரை இட்டு அழைத்தனர். இவ்வாறு மாறிய ஊர்கள் இன்னும் சில. உசேன் ஊர், சாயர்புரம் போன்று பிற்காலத்தில் கால்கொண்ட சமயங்களின் தஃவெர்கள் அமைத்த ஊர்களும் உள்ளன.

இடைக்காலத்தில் தமிழகத்தில் வடமொழியாளர் ஆதிக்கம் மிக் கிருந்த நிலேயினே அளவேரும் அறிவோம். அவர்கள் தமிழகத்தின் ஊர்ப்பெயர்களே மட்டுமின்றி, சமயநெறி, வாழ்க்கைமுறை, தமி ழர்தம் பெயர்கள் முதலிய அனேத்தையும் மாற்றி அமைக்க வழி கோலினர். மொழியில் வடமொழியைப் புகுத்தி 'மணிப்பிரவா ளம்' என்றே புது வகை மொழியை வளர்க்க நினேத்தனர். எனி னும் அறிவுடைத் தமிழினம் அம்மொழியை ஒதுக்கித் தள்ளியது. ஆயினும் எப்படியோ பல ஊர்களின் பெயர்களே அவர்கள் எளிதில் தம் வடமொழிப் பெயர்களாக அஓமத்துக் கொண்டனர். அவ்வாறு அமைத்துக் கொள்வதில் அவர்கள் எத்தனேயோ தவறுகளேச் செய் துள்ளனர். பல புரியாத தமிழ்ச் சொற்களுக்குத் தங்கள் மனம் போன போக்கில் மொழி பெயர்ப்பிணச் செய்து கொண்டனர். மயிலாடு துறைக்கு 'மாயூரம்' எப்படி மொழி பெயர்ப்பாகும்? 'குடமூக்கு'க்கு எப்படிக் கும்பகோணமாகும்? இவ்வாறு எத்தனே ஒரு சில பொருந்திய மொழி பெயர்ப்புக்களாக எத்தினையோ. மறைக்காடு 'வேதாரணிய'மாயிற்று; வெண்காடு 'சுவே தவன'மாயிற்று; மதுரை 'கடம்பவன' மாயிற்று; பழமஃ பைஷைய மையோகிப் பிறகு முதுகுன்றமாகிப் பின் 'விருத்தாசல'மாயிற்று. மேஃநோட்டார் தம் ஒலி முறைப்படி சில தமிழ் பெயர்களே உரு மாற்றினர். தரங்கம்பாடி 'டிரங்கோபார்' ஆயிற்று, ஐயாறு 'திருவாடி' ஆயிற்று. அவையும் 'டேஞ்சூர்' ஆயிற்று. தம் பழம்பெயர் கெடாமல் வாழ்வது மகிழ்ச்சிக்குரியதே.

வாறு பலவற்றை அவர்கள் மாற்றியமைத்தார்களாயினும் எங்கோ ஒரு சிலவற்றைத் தவிர்த்துப் பெரும்பாலன தம் பழம் பெயர் களாலேயே அழைக்கப் பெறுகின்றன. எனினும் மாறிய மற்றவை களேயும் திருந்திய தமிழ்ப் பெயர்களாகவும் ஆக்கும் பொறுப்பு தமிழ் மக்களுடையதாகும்.

தமிழ் நாட்டில் தற்போது மற்ருரு வகையான மாற்றம் ஊர்ப் பெயர்களில் காண்கிறும். பிற மாநிலங்களிலிருந்து வந்து இங்கு வாணிபத்தைத் தொடங்குபவர்கள் தத்தம் பெயரால் ஊர்களே அமைத்துக் கொள்ளுகின்றனர். 'டால்மியா புரம்' 'அசோக் நகர்' போன்றவை ஒரு சில. இன்னும் இன்று நாட்டில் வாழ்ந்த— வாழ்கின்ற— தஃவெர்கள் பெயர்களால் எத்தனேயோ ஊர்களும் தெருக்களும் அமைக்கப் பெறுகின்றன. பல பழைய ஊர்களும் தெருக்களும் இவ்வாறு அவ்வக் காலத்தில் வாழும் தத்தம் தஃ வர்களுக்காகப் பெயர்மாற்றம் பெறுகின்றன. சென்னேயில் இருக் கும் 'சைஞ பஜார்' எனும் சீனக் கடைத்தெருவை 'சுபாஷ் சந்திர போஸ்' பெயரால் மாற்றிஞர்கள். இம்மாற்றம் செய்து ஆண்டு கள் பலவாயினும் மக்கள் அதைப் பழைய பெயராலேயே அழைப் பதைக் காண்கிரும். சில ஆங்கிலப் பெயர்கள் வழக்கில் மாற் றம் பெற்றுச் சிதைந்துள்ளமைக்கு 'ஹாமில்டன் பாலம்' ஒரு சான்று. இவ்வாறு தனிமனிதர்களின் நினேவாக ஆக்கப் பெறும் எந்தப் பெயரும் எத்தனே நாள் நிலேத்து வாழும் என்ற உண்மையைக் கணக்கிடும் திறன் காலத் தேவனுக்கே உண்டு. நான் முதலிலே கூறியபடி, தமிழ்மக்கள் இயற்கையோடியைந்த வாழ்வு நடத்துபவ ராகையால், அந்த இயற்கை நியதிக்கும் வாழ்வுக்கும் மாறுபட்ட வகையில் அமையும் எதுவும் காலப் போக்கில் அவர்களால் நீக்கப் பெறும் என்பது உறுதி. மொழி வழியில் அந்த நிஃயின் நாட்டு நிகழ்ச்சி இன்று நமக்குக் காட்டுகின்றது. ஊர்ப்பெயர்களே வாழ வைப்பதிலும் அந்த உணர்வு உள்ளமையை, முன்னர் சுட்டிக் காட்டினேன். இவ்வூர்ப்பெயர்களுள் பலப்பல இன்னும் தம் பெற வேண்டியுள்ளன. எதிர்காலத்தில் அவை திருத்தம் பெறலாம் என்ற நம்பிக்கை உண்டு.

ஊர்ப்பெயர்கள் மட்டுமன்றி மக்கட்பெயர், உணவு வகைகளின் பெயர்கள், ஊர்திகளின் பெயர்கள் இன்னும் வாழ்வின் தேவைப் பொருள்களின் பெயர்கள் இவற்றிலெல்லாம் உருமாற்றங்கள் உள் ளன. தமிழ் நாட்டில் இன்று உலக நாகரிகங்களின் எல்லாச் சாயல்களும் உள்ளன. எல்லா மொழிகளின் வாடைகளும் உள் ளன. எல்லாச் சமயங்களின் தெளிவுகளும் உள்ளன. எனவே பலமாற்றங்கள் இருப்பதைக்காண்கின்றேம். இத்தகைய மாற்றங் கள் ஒரு வகையில் வரவேற்கத்தக்கனவேயாயினும், முதல் நிஃயின் மரபு கெடாத வகையில், வந்தவை இணேந்து இந்த நாட்டுப் பண் பாட்டுடன் பிற இயல்புகளும் சிறந்தோங்கும் வகையில் அமைய வேண்டும்—நாம் அமைத்துக்கொள்ள வேண்டும். '' வடசொற்கிளவி வடவெழுத் தொரீஇ எழுத்தொடு புணர்ந்த சொல்லா கும்மே ''

எனத் தொல்காப்பியர் மொழி அமைப்புக்குச் சொன்ன இலக்கண மரபு, வாழ்வில் எல்லா அடிப்படை நிலேகளுக்கும் பொருந்தும். 'யாதும் ஊரே யாவரும் கேளிர்', என்ற பண்பாட்டில் தலேநின்ற தமிழன் யாரையும் எதையும் வெறுப்பவனல்லன். ஆளுல் மற் றவை அவன் மேல் வீழ்ந்து அவன் அடிப்படை வாழ்வினேயே சாடும் போது விழித்து நிமிர்ந்து நின்று உண்மையை வாழ வைப்பான். அப்பண்பாட்டின் ஒரு துளியே பல மாற்றங்களுக்கு இடையில் நல்ல ஊர்கள் தத்தம் பழந்தமிழ்ப் பெயர்களோடு வாழ வழி 'செய்கின்றது. இவ்வாறே எல்லாத் துறையும் காக்கும் கடமை யில் தமிழினம் செயலாற்ற வேண்டும்.

## சீர்பாத குலம்

#### அருள் செல்வ**ளயகம்** \*

கிறிஸ்து பிறப்பதற்கு முன் வெகு ஆண்டுகாலமாக வடக்கு ஈழத்திலே நாகப் பேரரசு தலே நிமிர்ந்து நின்றது. அதன் பயஞைக வடக்கு ஈழம் நாகநாடு என்னும் பெயரைப் பெற்றுச் சிறப்பாகத் துலங்கியது. கிறிஸ்துவுக்குப்பின் நான்காம் நூற்ருண்டு முதல் ஏழாம் நூற்ருண்டு வரை நாகப் பேரரசின் வலிமை குன்றியது.

- 2. கிறிஸ்துவுக்குப்பின் எட்டாம் நூற்ருண்டில் நாகநாட்டு அரசர்கள் தஜி அரசர்களாகவும், அநுரதபுரத்து அரசர்களது ஆணேக் குட்பட்டவர்களாகவும் செங்கோல் செலுத்திஞர்கள். காலத்துக் குக் காலம் ஏற்பட்ட பல்லவ மன்னர்களது படையெடுப்பிஞல் திறை செலுத்தும் அரசர்களாகவும் அரசு செலுத்திஞர்கள்.
- 3. எட்டாம் நூற்றுண்டின் இறுதியில் பல்லவர்களது வலிமை குன்றியது. அதே போல் அநுரதபுரத்து மன்னர்களது வலிமை யும் குன்றியது. அதன் பயஞக நாகநாட்டில் அவர்களது ஆணே செல்லாதொழிந்தது. இக்காஃயில் நாகநாட்டு அரசகுலத்தில் சந் ததியினர் அற்றுப் போஞர்கள். இதனே அறிந்து, விசயனுடன் வந்த கலிங்கர் குடியேறிய அண்ணியபுரத்தின் தஃவைஞன உக்கிர சிங்கன் என்பவன் கி.பி. 795ல் நாகநாட்டைக் கைப்பற்றிக் கதிர மீஃயைத் தீலேநகராகக் கொண்டு ஆணே செலுத்தலாஞன்.

## மாருதப்பிரவல்லி

- 4. இக்காஃயில் சோழகுல இளவரசியான மாருதப்பிரவல்லி, தனது குன்ம நோயினே நீக்கும் பொருட்டுத் தன் பரிவாரங்களுடன் நாகநாட்டி ஆள்ள கீரிமஃயில் வந்திறங்கிஞன். கீரிமஃயில், வள வர்கோன்பள்ளத்துக்கணித்தாய் ஒர் இடத்தில், பாஃளயம் போட்டுத் தங்கித் தினமும் கீரிமஃப் புனித நீரூற்றில் நீராடி வந்தாள். சாந்தலிங்க முனிவரால் கீரிமஃ நீரூற்றின் சக்தியைக் கேள்விப்பட்டுத்தான் மாருதப்பிரவல்லி கீரிமஃக்கு வந்தாள்.
- 5. கீரிமஃ நீரூற்றில் நாள் தவருமல் நீராடிக்கொண்டு நகு லேஸ்வரஃனயும் மாருதப்பிரவல்லி வழிபட்டு வந்தாள். புனிதே நீரூற்றின் மகத்துவத்தினுலும், இறைவனது அருளினுலும் மாருதப்

<sup>\*</sup> இலங்கை ஆய்வாளர்

பிரவல்லியின் குன்ம நோய் நீங்கியது. அக்காலே அயல் இடங் களுக்கு அவள் உலாவச் செல்வது வழக்கம். ஒரு நாள் கோயிற் கடவைக்குச் சென்றபொழுது அரசமரமொன்றின்கீழ், சடையன் என்னும் பெரியார் முருகனது வேலினுக்கு விளக்கு வைத்து வழி பாடு செய்துகொண்டிருந்தார். அதனேக் கண்ணுற்ற மாருதப் பிரவல்லி முருகன்மீது உளமுருகித் தன்னேயுமறியாது வழிபட் டாள். அதன் பயனுக அந்த இடத்தில் முருகனுக்கு ஓர் ஆலயம் எடுக்கத் தீர்மானித்தாள். உடனே தன் தந்தைக்கு ஓலே போக்கிக் கோயில் அமைக்கச் சிற்பிகளேயும் பெரும் பொருளேயும் பெற்றுக் கோயில் எடுக்கலானுள்.

- 6. முருகனது சிஃ்கெ∤்ளும் வழிபாடு செய்ய அந்தணர்களும் சோழ நாட்டிலிருந்து வந்தார்கள். ஆகம முறைப்படி பிரதிஷ்டை செய்து மாருதப்பிரவல்லி முருகனுக்கு விழா எடுப்பித்தாள்.
- 7. மாருதப்பிரவல்லி கோயில் எடுப்பித்த காஃலயில்தான் உக்கிர சிங்க மன்னவன் அவளேக் கண்டு காதல் கொண்டான். நள்ளிர வில் அவளது கூடாரத்துக்குச் சென்று அவளேத் தூக்கி ஷீந்து தனது இல்லக்கிழத்தி ஆக்கிக் கொண்டான்.
- 8. திருமண வாழ்க்கையினே மேற்கொண்ட உக்கிரசிங்கன் கதிர மலேயை விடுத்துச் சிங்க நகரைத் தனது இராசதானியாக்கிக் கொண்டான். காலப்போக்கில் மாரு தப்பிரவல்லி வாலசிங்கன் எனப்படும் நரசிங்களேயும், சண்பகாவதி என்ற மகளேயும் பெற்றெடுத்தாள்.
- உக்கிரசிங்கன் மரணமடைய, அவனது மகனுன வாலசிங்கன், ஜெயதுங்க பரராசசிங்கன் என்னும் விருதுடன் சிங்கை நகர் அரி யணேயில் அமர்ந்தான்.

## குமராங்குச சோழன்

- 10. சங்க காலம் தொட்டுப் பெரும் புகழுடன் வாழ்ந்த சோழ மன்னவர்களது வரலாற்றிலே ஐந்து நூற்ருண்டுகள் இருள் சூழ்ந்த காலமாகும். கி.பி. 300ம் ஆண்டு தொடக்கம் 800ம் ஆண்டுவரை சோழர்கள் தங்களது பெரும்புகழினே இழந்து, நாட்டின் பெரும் பகுதியையும் பறிகொடுத்து, சிற்றரசர்களாக ஒடுங்கி வாழ்ந்தார் கள். கிறிஸ்துவுக்குப்பின் ஒன்பதாம் நூற்ருண்டுவரை சோழர் கள் சிற்றரசர்களாக அடைப்பட்டுக் கிடந்தனர். இவ்வாருன நிலேமையிலேதான் சோழ வரலாற்றின் வருங்கால மகோன்னத நிலேக்கு முன்னேடியாகப் பழையாறை அரியணேயில் கி.பி. 831ம் ஆண்டு குமராங்குச சோழன் அமர்ந்தான்.
- 11. குமராங்குச சோழனது சிறப்பினப்பற்றி வேலூர்ப் பாளயேச் செப்பேடுகள் மிகவும் சிலாகித்துக் கூறுகின்றன. நேர்மையும்,

ஒழுக்கமும் கொண்ட குமராங்குசன் தருமகிந்தையும், இறைபக்தி யும் மிக்கவன். கொடையில் கர்ணணேப் போன்றும், வாய்மையில் தர்மணப் போன்றும் வாழ்ந்த குமராங்குசன் பகைவனிடத்தும் அன்பு செலுத்தும் பண்பு கொண்டவன். குமராங்குசன் வாழ்நாள் முழுதும் பல்லவனது ஆணேயை ஒப்புக்கொண்டு சிற்றரசஞகவே வாழ்ந்தான்.

12. இக்காஃயில் சிங்கை நாட்டு அமைச்சர்கள் மன்னவன் வால சிங்கத்துக்குத் திருமணம் பேசிக் குமராங்குச சோழனிடம் வந் தார்கள். தாளுகவே பெண் கொள்ளவரும் சிங்கை மன்னவனது திருமண உறவினேச் சோழநாட்டின் வருங்கால நிஃபை உத் தேசித்துக் குமராங்குசன் வரவேற்றுன்.

## கடல் பிரயாணத்தில் கணபதி

- 13. குறிக்கப்பட்ட முகூர்த்த நன்னுளில் பழையாறை அரண் மணேயில் சிங்கை மன்னவனுகிய வாலசிங்கன், குமராங்குச சோழ னின் புதல்வியான சீர்பாத தேவியை மணந்தான். இரு திங்கள் பொழுதின் இன்பமாகக் கழித்த வாலசிங்க மன்னவன் தன் நாட்டி னுக்குச் செல்ல முணேந்தான். கணவன் வாழும் இடம்தானே மணேவிக்கும் சொர்க்கம். ஆகவே குமராங்குச சோழன் தன் மகீனையும் அவளுக்குத் துணேயாகப் பலரையும் அவனுடன் அனுப்பி வைத்தான்.
- 14. திருவொற்றியூர், கட்டுமாவடி, பெருந்துறை, பழையாறை, என்னும் நகரங்களில் வாழ்ந்த வேளாளர், அந்தணர், செட்டிகள், அரசகுலத்தவர் முதலியவர்களில் முதன்மையான பலரை இதற்குத் தேர்ந்தெடுத்தான். சிந்தன், பழையன், காங்கேயன், கால தேவன், என்பவர்களும், அவர்களது மணேவிமார்களும் கண்ணப்ப முதலி, சந்திரசேகர அய்யங்கார், அச்சுத அய்யங்கார், முத்து நாயகச்செட்டி, சதாசிவச் செட்டி என்பவர்களும், அவர்களது மணேவிமார்களும், சீர்பாததேவியின் தோழியான வெள்ளாகியும் கப்பல் ஏறிஞர்கள். இத்தணே பரிவாரங்களுடனும் மன்னன் வாலசிங்கனும், ராணி சீர்பாததேவியும் ஈழத்துக்குப் புறப் பட்டார்கள்.
- 15. தனது ஆணே பரவும் நாடுகளின் கடல் வளத்தைச் சீர்பாத தேவிக்குக் காட்டும் பொருட்டுக் கப்பலினே ஈழத்தின் கிழக்குக் கரையோரமாகச் செலுத்த மன்னவன் பணித்தான். அதற்கிணங்கக் கப்பல் செல்லுகையில், திருகோணமீலயில் குடிகொண்டிருக்கும் கோணேஸ்வரப் பெருமானது திருக்கோயிலேச் சமீபித்ததும் எந்தத் திக்கும் நகர முடியாதவாறு நின்றது. கப்பல் நிற்கும் காரணத்தைக் காணப் பலர் கடலில் குதித்தார்கள். கப்பலுக் கடியில் கணபதியின் திருவுருவமொன்றிருக்கக் கண்டு கப்பலில் சேர்த்தார்கள்.

- 16. கணேசப் பெருமானேக் கண்ட சீர்பாததேவி தெண்ட னிட்டுப் பணிந்து ''இக்கப்பலானது தங்கு தடையின்றி ஓடி எங்கு கரைதட்டி நிற்கிறதோ அங்கு ஆலயம் எடுப்பித்து விழாக் ் கொண்டாடுவேன், '' என வேண்டிளுள். கப்பலும் ஓடலாயிற்று.
  - 17. கிழக்குக் கடல் வழியாக ஓடிய கப்பலானது மட்டக்களப் பினேச் சமீபித்ததும், கடல்வழியாகச் செல்லாமல் மட்டக்களப்பு வாவியிலே புகுந்து ஓடலாயிற்று. கணேசரது அருளிஞல் கப்ப லானது வடக்கே செல்லாமல் தெற்கு நோக்கிச் சென்று வாவியின் இறுதியான வீரமுணேயில் கரை தட்டி நின்றது.

## வீரமுனேயில் விநாயகருக்கு ஆலயம்

- 18. கரை தட்டிய கப்பலிலிருந்து அனேவெரும் இறங்கிஞர்கள். சீர்பா ததேவியின் வேண்டு தலுக்கிணங்கக் கப்பலில் வந்த சோழ வீரமுனேயில் விநாயகருக்கு மக்கள் ஆலயம் சோழநாட்டு மக்களின் கைவண்ணத்திலே கிழக்கு லாறுர்கள். உழைப்பிலே, வீரமுகுயில் விநாயகருக்கு மக்களின் நவமான கோயில் எழுந்தது. புனிதமான நன்னுளிலே விநாயகரது திருவுருவத்தை எழுந்தருளச் செய்து சிந்து யாத்திரையில் சிந்தாத்திரைப் பிள்ளேயார் கிடைத்தமையினுல், எனப் பெயர் சூட்டிப் பெருவிழா எடுப்பித்தான் மன்வவன் வாலசிங்கன்.
- 19. ஆலயத்தில் நாள் தவருது வேளேதோறும் வழிபாடு நடை பெற்றுக் கொண்டிருக்க, மக்கள் குடியேருத வீரமுனேயில் சீர்பாத தேவி தென்னுடன் வந்த சோழநாட்டு மக்களேக் குடியிருத்தவிரும்பி ஞெள்.

## சீர்பாத குலத்தோற்றம்

- 20. 'சீர்பா ததேவியின் விருப்பினே மேன்னவன் வாலசிங்கன் அகம் மலர ஏற்றுக் கொண்டான். ஆஞல் அரசகுலத்தவர், அந்தணர், வேளாளர், செட்டிகள் ஆகிய நான்கு குலத்தவர்களேயும் வீரமுனே யில் குடியிருக்கப் பணித்தால் ஒருக்கால் சாதி வேறுபாடு தோன்றிக் கோயில் வழிபாடு சிதைந்துவிடக்கூடுமோ என்று கருதிஞன். ஆகவே குலவேறுபாடு எழாமலிருக்கவும், ஆலய வழிபாடு செம்மை யாக நடைபெறவும், நான்கு குலத்தவரையும் ஒரு குலமாக வகுத் துச் சீர்பாதகுலம் எனப் பெயர் சூட்டிஞன்.
- 21. சோழநாட்டு அரச குலத்தவருடன் ஏனேயே குலத்தவரையும் சீர்பாத தேவியின் பெயரிஞல் சீர்பாத குலமாக வகுத்த மன்னவன் அணேவெருமே அரச குலத்தவர் என்று கௌரவித்து, அரவிந்தமலர், செங்கோல், கொடி என்பன பொறித்த விருதினசே சீர்பாத குலத் தவருக்கு வழங்கிஞன். விஞயகர் ஆலயத்தினுக்கும், சீர்பாத குலத்தவர்களுக்கும் மானியமாக வயல்வெளிகளேயும் மன்னவன் வாலசிங்கன் வழங்கிஞன்.

## கல்வெட்டுகளில் சீர்பாத குலம்

- 22. 'சீர்பாதகுல வரன்முறை'யிணப் பற்றிப் பல கல்வெட்டுகள் கூறுகின்றன. கல்வெட்டுகள் அணத்தும் சீர்பாததேவியின் பெய ரிஞல் சீர்பாதகுலம் வகுத்ததாகக் கூறுகின்றன. அந்த வகையிலே,
- '' ஓர் பெயரிஞல் ஓர் குலத்தவரென சீர் பாத தேவியின் திருப்பெயர் சூட்டி'' என்று வீரேமுனேக் கல்வெட்ட<u>ல</u>ெம்,
  - '' பாற்கடல் மீது பற்றிச்சேர்த்தத**ைல்** சீர்பாத தேவியின் திருப்பெயராற் சீர்பாதகுலமெனச் சிற**ந்தபெயர் சூட்டி''**

என்று திருக்கோயில் கல்வெட்டிலும்,

'' விருதெனவீந்து விருப்புடன் தேவியின் திருபெயரென்றும் மறவாது வழங்க சீர்பாதத்தோரெனச் சீரிய நாமம்''

என்று துறைநீலாவணேக் கல்வெட்டிலும்,

'' அரசியின் குலமென்ன அவள் நாமமே பெற்று அன்று சீர்பாதமானுன்''

என்று திருகோணமஃக் கல்வெட்டிலும் கூறப்பட்டிருக்கின்றன. ஆகவே சீர்பாததேவியின் பெயாளிலுல் 'சீர்பாதகுலம்' வகுக்கப் பெற்றதென்பது ஐயத்துக்கிடமின்றித் தெளிவாகிறது.

## கல்வெட்டுகளில் சீர்பாத குல மக்கள்

- 23. வீரமுகுகைக் கல்வெட்டில், தம்மோடு வந்த உறவினரைக் கோயில் பணிபுரியச் சீர்பாதகுலமாக வகுத்ததாகக் கூறப்படுகிறது. சோழ நாட்டிலிருந்து புறப்பட்ட கப்பலில், சீர்பாத தேவியுடன் அரசகுலத்தவர், அந்தணர், வேளாளர், செட்டிகள் ஆகிய குலத்த வர்கள் வந்திருக்கிறுர்கள். இவர்களில் தம்மோடு வந்த உறவினர் என்று பொருள் கொள்ளுங்கால், அவர்கள் சோழ நாட்டிலிருந்து வந்த அரசகுலத்தவர்களேயாகும். ஏனெனில், ஏகுயை குலத்தவர் கள் அரசகுலத்தினருக்கு உறவினராகமாட்டார்கள். ஆகவே வீரமுகுயில் சீர்பாததேவி, அரசகுலத்தவரையே ஆலயத்தின் பொருட்டுக் குடியிருத்திறைள். அவர்களே மன்னவன் சீர்பாத தேவியின் பெயரிறுல் சீர்பாதகுலமாக வகுத்தான். இதனே வீரமுகுக்கல் கல்வெட்டில்,
  - '' தொக்கு முழங்கிடத் தொ**ன்னன் மரபாம்** தம்மொடு வந்த தமதுறவினரை செம்மனதுடனே திருக்கோயிற்பணி புரியச்சொல்லி பூமி பகிர்ந்து''

எனக் கூறப்படுகிறது.

- 24. திருக்கோயில் கல்வெட்டில், அந்தணர்களேத் திருக்கோயிற் பணி புரியச் சீர்பாததேவியின் பெயரிஞல் சீர்பாத குலமாக வகுத் ததாகச் சொல்லப்படுகிறது. இதனேத் திருக்கோயில் கல்வெட்டில்,
  - '' தேவாலயத்தின் திருப்பணிச்சாமான் எல்லாவற்றையும் எழுத்தில் வரைந்து அந்தணர் தங்களே அரசனழைத்து பாசாங்கு சங்கரன் பாதாரவிந்தம் பாற்கடல்மீது பற்றிச் சேர்த்தஞல் சீர்பாத தேவியின் திருப்பெயராற் சீர்பாதகுலமெனச் சிறந்தபெயர் சூட்டி''

என்று கூறப்படுகிறது.

- 25. துறைநீலாவணேக் கல்வெட்டில், சோழநாட்டிலிருந்து கப்பலில் வந்த அனேவெரும் சீர்பாத குலமாக வகுக்கப்பட்டார்கள் என்று கூறப்படுகிறது. அதாவது, அரசகுலத்தவர், அந்தணர், வேளாளர், செட்டிகள் என்பவர்களே சீர்பாதகுலமாக வகுக்கப்பட்டார்கள் என்று கூறப்படுகிறது. இதனேத் துறைநீலாவணேக் கல்வெட்டில்,
- '' கோயிலூழியம் குறைவிலா இயற்ற ஆய நான்குமரபோர்கள் ஆணேயிற்படிந்து'' என்று கூறப்படுகிறது.
- 26. திருகோணமை ஃக் கல்வெட்டில், கட்டுமாவடி, பெருந்துறை, திருவொற்றியூர் என்னும் இடங்களிலிருந்து கப்பலில் வந்தவர் கள், சீர்பாதகுலமாக வகுக்கப்பட்டதாகக் கூறப்படுகிறது. அது வருமாறு:
  - '' திருமருவு கட்டுமாவடி பெருந்துறை சிறந்த உத்தர தேசமும்
    - உரைவிருதுதனேயுடைய ஆரியநாடு திருவொற்றியூரரசு புரிவீரனே''
- 27. கொக்கொட்டிச்சோஃக் கல்வெட்டில், சிந்தாத்திரன், கால தேவேன், காங்கேயேன், நரையாகி, வெள்ளாகி, முடவேன், பழைச்சி, என்னும் தஃவேர்கள்க்கொண்டு அனேவரையும் சீர்பாத குலமாக மன்னவென் வகுத்தான் என்று கூறப்படுகிறது. அப்பகுதி வரு மாறு:
  - '' துரைபேர் வீரகண்டென் சிந்தாத்திரன் காலதேவன் காங்கேயன்

நரையாகி வெள்ளாகி முடவனெனும் பெண்பழைச்சி குடியேழ்காண்

வரையாக இவர்களேயும் வகுத்துவைத்து மானிலத்தில் ஒற்றுமையாய்வாழுமென்று

திரையகல் சூழ்புவியரசன் வகுத்துவைத்து சீர்பாத மென்று செப்பினு**னே''** 

## கல்வெட்டுகளின் ஆராய்ச்சி

- 28. வீரமுன்க் கல்வெட்டு அரசகுலத்தவரைச் சீர்பா தகுலமாக வகுத்ததாகக் கூறுகிறது. திருகோணமல்க் கல்வெட்டு, கட்டு மாவடி, பெருந்துறை, திருவொற்றியூர் என்னும் இடங்களிலிருந்து வந்தவர்களேக் கொண்டு சீர்பா தகுலம் வகுக்கப்பட்டதாகக் கூறு கிறது. வீரமுன்க் கல்வெட்டினேயும், திருகோணமல்க் கல்வெட்டினேயும், திருகோணமல்க் கல்வெட்டினேயும், ஆராய்ந்தால், அரச குலத்தவர்களே சீர்பா தகுலமாக வகுக்கப்பட்டார்களேன்பது தெற்றென விளங்கும். அரச குலத்தவரைக் கொண்டு சீர்பாத குலம் வகுக்கப்பட்டதாயினும், கப்பலில் கூடவே வந்த அத்தணர், வேளாளர், செட்டிகள் என்பவர்களும் வீரமுனேயில் வசிக்கவே செய்தார்கள்.
- 29. சீர்பாத குலத்தவருடன் கூடிவாழ்ந்த அந்தணர் திருமண உறவு கொண்டு கலந்து வீரமுனேயிலேயே சீர்பாதகுலமாஞர்கள். இதனேத் திருக்கோயில் கல்வெட்டு உறுதிப்படுத்துகிறது. பின் னர் சீர்பாதகுலத்தவருடன் வேளாளரும், செட்டிகளும் திருமண உறவிஞல் கலந்து சீர்பாதகுலமாஞர்கள். இதனேத் துறைநீலா வணேக்கல்வெட்டு உறுதிப்படுத்துகிறது.
- 30. இந்த ஐந்து கல்வெட்டுக‱யும் கொண்டு பூரணமான ஒரு ஆராய்ச்சி முடிபினுக்கு வரலாம்: அதாவது, அரச குலத்தவரான சீர்பாதகுலத்தவருடன் அந்தணர், வேளாளர், செட்டிகள் ஆகிய குலத்தவர்கள் கலந்து வீரமுனேயிலே நவமான சீர்பாதகுலம் தோன்றியது என்பதாகும்.
- 31. கொக்கொட்டிச்சோலே கல்வெட்டு எழுந்த காலியில், அரசகுலத்தவர் அந்தணர், வேளாளர், செட்டிகள் ஆகிய அன்வேரும் ஓர்குலமான. சீர்பாத குலமாகவே இருந்தார்கள் என் பதும் தெளிவாகிறது.
  - 32. ஓர் குலத்தவரைமட்டும் சீர்பாதகுலமாக வகுக்க வேண் டிய அவசியமில்லே. ஏனெனில், ஓர் குலத்திலுள்ளவர்களிலே விருதுகளிலோ, வரிசைகளிலோ வேறுபாடுகள் தோன்றுவதற்கு இடமில்லேயே. பல்வேறு குலத்தவரை ஓர்குலமாக வகுக்காது. ஒன்முகக் குடியிருத்திணுல் நிச்சயமாக வேறுபாடுகள் தோன்றவே செய்யும். இவ்வாறுன ஓர் நிலேமை ஏற்படாது தவிர்க்கவே சோழ இளவரசி சீர்பாததேவிக்குத் துணேயோகச் சோழ நாட்டிலிருந்து வந்த நான்கு குலத்தவரையும் சீர்பாததேவியின் பெயரிணுல் ஓர் குலமாக மன்னவன் வாலசிங்கன் வகுத்தான். வீரமுனே விநாயகர் ஆலய வழிபாடு குலப்பெருமையினுல் சீர்குலேயாமலிருக்கவேதான் மன்னவன் அனேவரையும் சீர்பாததேவியின் பெயரால் சீர்பாத
  - 33. கி.பி. எட்டாம் நூற்றுண்டில் வீரமுவேயில் வளரத்தொடங் கிய சீர்பாத குலத்தவர்கள் இருபதாம் நூற்றுண்டில், மல்வத்தை,

துறைநீலாவணே, சேணேக்குடி, நாவிதன்வெளி, குருமண்வெளி, மகிழூர்முணே, மண்டூர்க்கோட்டைமுண, தம்பலவத்தை, பால மூனே, கரயாக்கன் தீவு என்னும் ஊர்களில் நிறைந்து வரழ் கிருர்கள். இவ்வூர்கள் அணேத்தும் சீர்பாதகுலத்தவர்கள் மட்டும் வாழும் தனி ஊர்களாக விளங்குகின்றன.

- 34. அரசகுலமாகச் சீர்பாதகுலம் வகுக்கப்பட்டது. அதஞற் ருன் குலவிருதுக் கல்வெட்டில், அவர்களே அமரர்கள் என்று சிறப் பாகக் குறிப்பிடப்பட்டிருக்கிறது. இதனேக் குலவிருதுக் கல்வெட் டில், ''அமரருக்குத் தேர்க்கொடி'' என்று கூறப்பட்டிருக்கிறது.
- 35. இருபதாம் நூற்றுண்டில் சாதாரண மக்களாகப் பல்கிப் பெருகி வாழும் சீர்பாத குலத்தவர்கள், அன்று பூணூல் அணிந்து அரச கௌரவத்துடன் வாழ்ந்தார்கள்.
  - '' படையும் கொடியும் குடியும் முரசும் நடைநவில் புரவியும் களிறும் தேரும் தாருமுடியும் நேர்வனபிறவும் தெரிவுகொள் செங்கோல் அரசர்க்குரிய. ''

என்ற தொல்காப்பியச் சூத்திரத்தினைல், அரசகுலத்தைச் சார்ந்த வர்களின் சிறப்புத் தெளிவாகும்.

# பர்மாவில் தமிழர் சமுதாயம்

இரா. உக்ரபாண்டியன் \*

பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டின் ஆரம்பத்தில் தென் கிழக்காசிய ஐரோப்பியர்களின் பிரவேசத்தைக் காண் கிரும். 1824-ம் ஆண்டில் முதல் போரையும், 1852-ம் ஆண்டில் இரண் டாவது போரையும் தமிழர் படை உதவியுடன் ஆரம்பித்த ஆங்கிலேயர், 1885-ம் ஆண்டில்தான் பர்மா பூராவையும் கைப் பற்றிக் கொள்ள முடிந்ததெனினும், 1854-ம் ஆண்டு கொண்டே தமிழ் நாட்டிலிருந்து தொழிலாளர்களேயும் வணிகர் களேயும் பாய்மரக்கப்பல்களில் அழைத்துச் சென்று பர்மாவில் குடியேற்றினர். நிர்வா க சீர்திருத்தப்பணியிலும், வர்த்தகத் துறையிலும், உழவுத் தொழிலிலும் தமிழர்களின் பெரும்பகுதி யினர் ஈடுபட்டு நாட்டில் சீரான நிர்வாகத்தை ஏற்படுத்துவதில் பெரிதும் உதவினர். பர்மாவின் அரிசியும், மலேயோவின் ரப்பரும், இலங்கையின் தேயிஃயும் இன்று சர்வதேச வணிகத்துறையில் முக் . கிய இடம் பெற்றிருக்கிறதென்றுல், அது தமிழர்களின் உழைப்பு சக்தியால் ஏற்பட்ட பலன் என்பதை இன்றைய உலக மக்கள் மறுக்கவோ-மறைக்கவோ முடியாது.

1897-ம் ஆண்டு இந்தியாவின் ஓர் மாகாணமாக பர்மா சேர்த் துக் கொள்ளப்பட்டு நிர்வாகம் நடைபெற்று வந்ததெனினும் 40 ஆண்டுகளுக்குப் பின்னர் பர்மாவிற்கு விஜயம் செய்த கமிஷனுடைய சிபாரிசின் பேரில் 1937-ம் ஆண்டில், இந்தியாவி ருந்து பர்மா பிரிக்கப்பட்டுத் தனி நாடாக்கப்பட்டது. காலத்தில்தான் தமிழ் நாட்டைச் சேர்ந்த பல லட்சம் மக்கள் பர்மாவில் குடியேறினர். பர்மாவில் நெல்விசோயும் நிலங்களில் பெரும்பகுதி தமிழ் நாட்டைச் சேர்ந்த நாட்டுக் கோட்டைச் செட்டியார்களுக்குச் சொந்தமாகியது. உழவுத் தொழிலில் ஈடுபட்டவர்கள் 100க்கு 75 பேர் தமிழர்களே. வெள்ளி. ஜவுளி போன்ற பெரிய வியாபாரங்களிலும் அரிசி, இறைச்சி, மீன், காய்கறி, மளிகைக்கடை போன்ற அத்தியாவசிய உணவுப் பொருள் வியாபாரங்களிலும், வெற்றிலே பாக்குக் கடை ஸ்டோர், காப்பிக்கடை முதல் வியாபாரம் எல்லாவித வியாபாரங்களிலும் பெரும்பாலும் தமிழர்க**ளே** ஈடுபட்டிருந்தனர்.

<sup>\*</sup> செயலாளர், பர்மா இந்தியர் கஷ்ட நிவாரணக் குழு.

தொழில் துறைகள், பேங்குகள், சர்க்கார் காரியாலயங்கள் ரயில்வே, நகரசபை, தொழிற்கூடங்கள் முதலியவைகளிலும்-பெரும்பாலும் தமிழர்களே இடம் பெற்றிருந்தனர். நீதிபதிகள், வக்கீல்கள், டாக்டர்கள், காவல் துறையினர் ஆகியவர்களும் இந்தி யர்கள்தாம். கவர்னர் நிர்வாக சபை முதல், இரங்கோன் நகரமேயர், நகரசபை மெம்பர்கள் பதவி வரை, தமிழர்கள் இடம் பெற்றிருந்தனர். இத்துறைகள் அனேத்திலும் பர்மியர்கள் 15 முதல் 20 சதவிகிதமே இடம் பெற்றிருந்தனரென்பது குறிப்பிடத் தக்கது. கிராமங்களிலும், நகரங்களிலும் பர்மியர்களும், தமிழர்களும் எவ்வித வித்தியாசமும், பாகுபாடும் இல்லாமல் சகோதரர்கள் போல் வாழ்ந்து வந்தனர்.தமது மூதாதையர்கள் பிழைப்புக்காக பர்மா வந்தார்கள் என்ற நினேப்போ, கவஃயோ இல்லாமல் தமிழர்கள் பர்மாவில் வாழ்ந்த காலம் அது.

`யுத்தத்துக்குப்பின் எம்மைப் பொறுப்பாசிரியராகக் கொண்ட 'ரசிக ரஞ்சனி' நாளிதழ் 1935-ம் ஆண்டு ஸ்தாபிக்கப்பட்டது. மற்றும் 'சுதேசே பரிபாலினி', 'பர்மா நாடு,' போன்ற தமிழ்த் தின சரிகளும் நடைபெற்று வந்தன. 1937-ம் ஆண்டு இந்தியாவி லிருந்து பர்மா பிரிக்கப்பட்ட பின்னர், அப்போது கவர்னர் நிர்வாக சபையில் முதல் மந்திரியாக இருந்த ஊஸோ, முதன் முதலாக இந்தியாவுக்கும் பர்மாவுக்கும் இடையே இமிகிரேசன் சட்டத்தைக் கொண்டு வந்து அமுல் நடத்திஞர்.

கட்டுப்பாடில்லாமல் அதுவரை பர்மாவுக்குப் போய் வந்து கொண்டிருந்தவர்கட்கு, இது புது அனுபவமாக இருந்தது. இந்த நிஃவில் 1939-ஆம் ஆண்டில் ஐரோப்பாவில் யுத்த மேகம் சூழ்ந்து விட்டாலும் 1941-ம் ஆண்டு டிசம்பர் 8-ம் தேதிதான் கிழக்கே ஜப்பான் யுத்தப் பிரகடனம் செய்தது. எங்கேயோ யுத்தம் நடை பெற்றுக் கொண்டிருக்கிறதென எண்ணி இருந்த இரங்கோன் நகர மக்கள் மீது ஜப்பானியப் போர் விமானங்கள் 23-12-1941-இல் குண்டு வீசிக் கொன்றழித்ததை நேரில் கண்ட பின்னர்தான், யுத்தத்தின் பயங்கரத்தை இவர்கள் புரிந்து கொள்ள முடிந்தது.

இந்தியாவுக்கும் பர்மாவுக்குமிடையே எல்லாப் போக்குவரத்துக் களும் நின்று விட்டபடியால், மேல்பர்மா வழியாக மணிப்பூர் மார்க்கத்தில் பல ஆயிரக்கணக்காஞேர் கால்நடையாக வரத்துவங் கினர். அவர்களில் நூற்றுக்கணக்கானவர்கள் பசி, பட்டினி காரணமாக வழியிலேயே மாண்டு மடிந்தனர். இவ்வாறு மடிந்தவர் களில் தமிழர்களே அதிகம். பல்லாயிரக்கணக்காஞேர் பர்மாவி லேயே தங்கிவிட்டதால் இவர்கள் மீண்டும் நகரங்கட்கு வந்த ஐப்பானிய ராணுவ ஆதிக்கத்தின் கீழ் மறுபடியும் தங்களுக்குப் பழக்கமான தொழில்துறை, வியாபாரம் முதலியவைகளே ஆரம்பித் தனர். சுமார் 15 நாட்கள் தற்காலிகமாக நிறுத்தி வைக்கப்பட் டிருந்த எமது ''ரசிக ரஞ்சனி'' பத்திரிகையும் ஜப்பானியர் அனுமதியுடன் தொடர்ந்து ஆரம்பமாயிற்று. இந்த நிஃயில், இந்திய சுதந்திரப் போராட்டத்தஃவைர்களில் ஒருவரும், ஜப்பானில் தஃமைறைவாகி இருந்தவருமான திரு. ராஸ் பிகாரி போஸ் அவர்கள், ஜப்பானிய அரசாங்கத்தின் ஆதரவுடன் '' இந்திய சுதந்திரலீக்'' (Indian Independent League) எனும் ஸ்தாபனத்தை உருவாக்கி யுத்தத்தின் காரணமாகத் தென்கிழக்காசியா நாடுகளில் சிதறிக் கிடந்த 30 லட்சம் இந்தியர்களே ஒன்று சேர்க்கும் பணியில் ஈடுபட்டார். இந்த இயக்கத்திற்குப் பலத்த ஆதரவு கிடைத்து வந்த நிஃயில், திரு. சுபாஸ் சந்திர போஸ் ஜெர்மனியிலிருந்து நீர்மூழ்கிக் கப்பலில் ஜப்பான் வந்து சேர்ந்தார். இந்திய சுதந்திர இயக்கத்தின் தஃமைப்பீடத்தை இவர் ஏற்ற உடனேயே தென்கிழக்காசிய நாடுகளில் சுற்றுப்பயணம் செய்து, சிதறிக் கிடந்த இந்திய மக்களே ஒன்றுபடுத்தும் பணியில் ஈடுபட்டு வெற்றியும் கண்டார்.

மகுடியைக் கண்ட நாகம் போல் நேத்தாஜியின் உணர்ச்சியிக்க, வீரம் செறிந்த பேச்சுக்கு இந்திய மக்கள் பணிந்து ஜாதிமத வித்தி யாசத்தை மறந்து ஒரே தேஃமையின் கீழ், இந்திய தேசிய மூவர்ணக் கொடியின் கீழ் ஒன்றுபட்டனர். தங்களின் உடல், பொருள், ஆவி அனேத்தையும் தத்தம் செய்ய முன் வந்தனர். ஒற்றுமை, விசுவாசம், தியாகம் எனும் நேத்தாஜியின் கட்ட‰ாக்குக் கட்டுப் பட்டு '' ஜெய் ஹிந்த் '' என்னும் தாரக மந்திரத்துக்குத் தலே வணங்கினர். 1943-ம் ஆண்டு அக்டோபர் மாதம் 21-ந்தேதி சிங்கப்பூரில் சதந்திர இந்திய அரசாங்கத்தை (Azad Hind Government) உருவாக்கிய பின்னர் அதன் தலேமைச் செயலகத்தை பர்மா வின் தஃ நைகரான இரங்கோனுக்கு மாற்றிவிட்டார். ஆங்கிலே*யரால்* கைவிடப்பட்டுச் சென்ற இந்திய ராணுவத்தினரையும், கடந்த இந்தியர்களேயும் ஒன்று சேர்த்து இந்திய தேசிய ரா**ணு** வத்தை (Indian National Army) உருவாக்கிஞர். ஏழை பணக்காரர் வரை பொருள்களே அள்ளி அள்ளிக் கொடுத்ததால் இவற்றைப் பாதுகாத்து நிர்வகிக்க சுதந்திர இந்திய பேங்கு (Azad Hind Bank) ஒன்றையும் நேத்தாஜி போஸ் உருவாக்கிஞர்.

இந்திய தேசிய ராணுவத்தில் திருமதி லெட்சமி பாய் தஃமையில் பெண்களுக்கான '' ஜான்ஸிராணி '' படைப்பிரிவும், சிறுவர் களுக்கென '' பாலசேஞ '' படைப்பிரிவும் உருவாக்கிஞர். இந்திய தேசிய ராணுவத்தில் 100-க்கு 60 பேர் தமிழர்கள் என்பதை எவரும் மறுக்கமுடியாது. எமது ''ரசிக ரஞ்சனி'' தமிழ்ப் பத்தி ரிகையும் சுதந்திர இந்திய அரசாங்க ஆதரவுடன் ஒரே இந்தியப் பத்திரிகையாக '' சுதந்திர ஹிந்துஸ்தான்'' எனப் பெயர் மாற்றப்பட்டு நடைபெற்று வந்தது.

விவசாயிகளாகவும், தொழிலாளர்களாகவும், உத்தியோகஸ்தர் களாகவும் இருந்த தமிழர்களிடையே வீரத்தையும், தேசிய உணர்ச் சியையும் பெருக்கி நேத்தாஜி போஸ் இவர்களேத் துப்பாக்கி ஏந்திப் போரிடும் வீரர்களாக்கி விட்டார். இந்தியா-பர்மா எல்ஃயில் மணிப்பூர், திம்மாபூர், இம்பால், கோஹிமா போர்முனேகளில் இந்திய சுதந்திரத்திற்காகப் போரிட்டு உயிர்நீத்த தமிழர்களின் வீரத்தையும் தேசே விசுவாசத்தையும் சரித்திரம் மறந்துவிடாது.

1945-ம் ஆண்டு ஏப்ரல் மாத இறுதியில் ஜப்பானியரடென் நேத் தாஜிபோஸ் பர்மாவிலிருந்து பின் வாங்கிச் சென்றபோது, தஃறைக ரின் நிர்வாகப் பொறுப்பை மேஜர் ஜெனரல் லோகநாதன், மேஜர் ஜெனரல் அளகப்பா ஆகியோரின் தஃமையில் இந்திய தேசிய ராணுவத்தினரிடம் ஒப்படைத்துச் சென்றுர். 1942-ஆம் ஆண்டு பிரிட்டிஷார் பர்மாவிலிருந்து பின் வாங்கியபோது, அநேக இடங் களில் இந்தியர்க்கு முன்னர் ஏற்பட்ட விபரீத விளேவுகள் மீண்டும் ஏற்பட்டு விடாவண்ணம், இந்தியர்களின் உயிர்களும், உடமை களும் இதன் மூலம் பாதுகாக்கப்பட்டன.

இருண்டாவது உலக மகா யுத்தம் நின்று விட்டதால் பர்மாவில் வியாபாரம், தொழில் ஆகியவைகள் முன் போல் ஆரம்பமாயிற்று. எல்லாத் துறைகளிலும் வழக்கம்போல் தமிழர்களே அதிக இடம் பெற்றனர். கிராமாந்திரங்களில் விவசாயம் செய்த தமிழர்களில் பெரும்பாலோர் யுத்தத்தின் காரணமாக நகரங்களுக்கு வந்து விட்டபடியாலும் இவர்கள் வியாபாரிகளாகவும், தொழிலாளர் களாகவும் மாறிவிட்டதாலும் மீண்டும் விவசாயம் செய்ய இவர்கள் கிராமங்களுக்குச் செல்ல விரும்பாததாலும் பர்மாவில் நெல் உற் மிகவும் பாதிக்கப்பட்டது. கடந்த யுத்தம், இவர்களே அந்த நாட்டில் அன்னியர்களாகச் சுட்டிக்காட்டிவிட்டதாலும், யுத்தகாலத்தில் இந்தியர்கள் என்ற ரீதியில் இந்தியாவின் சுதந் திரத்துக்காகத் துப்பாக்கி ஏந்திப் போரிட நேரிட்டதாலும் இவர் கட்குத் தாயக மனப்பான்மையே அதிகம் ஏற்பட்டது. இருப்பினும் தாய்த் தமிழ் நாட்டைப் பற்றி எதுவுமே தெரியாத பெரும்பகுதித் தமிழர்கள் எப்பவும் போல் தங்களுடைய தொழில்களேயும், வியா பாரங்களேயும் நடத்தி வந்தனர்.

இதற்கிடையில் 1945-46-ம் ஆண்டில் பர்மிய சுதந்திர வீரர், இதனரைல் அவுங்சான் தஃமையில், பர்மாவின் சுதந்திரப் போராட்டம் '' பசாபலா '' பாசிஸ்ட் எதிர்ப்பு இயக்கம் (Anti Facist Peoples Freedom League) எனும் ஸ்தாபனத்தின் கீழ் மும்முரமாக இயங்கியது. மேற்படி '' பசாபலா '' ஸ்தாபனம் வெளியிட்ட சுதந்திரப் பிரகடனத்தில் 8 ஆண்டு காலம் பர்மாவில் நிரந்தரமாக வசித்து வந்தவர்கள் மட்டுமே பர்மா பிரஜா உரிமை பெறத்தகுதி யுள்ளவர்கள் என்றும் இதற்குத் தகுதியில்லா தவர்கட்கு ஓட்டுரிமை இல்ஃ யென்றும் தெரிவித்தது. நிரந்தரமாக பர்மாவில் வசித்து வந்த பல்லாயிரக்கணக்கான தமிழர்கள் தங்களுக்குத் தகுதியிருந்தும் இந்தப் பிரகடனத்தின் உட்கருத்தைப் புரிந்துகொள்ளாமல் பிரஜா உரிமை பெறத் தவறிவிட்டதால் இவர்கள் அரசியலில் இடம் பெற முடியாத நிஃலையை அடைந்தனர். இதை மக்களிடம் தமிழ்ப் பத்திரிகைகளும், (ரசிக ரஞ்சனி, சாந்தி), தஃலவர்களும் அவ்வப்

போது **வி**ளக்கமாக எடுத்துக்கூறி வந்தாலும், அரசியல் ஞானத் துடன் இப்பிரச்ணேயில் தஃயிடத்தக்க தஃமைத்துவம் தமிழர் கட்கு, இல்லாது போய்விட்டதென்பதை ஒப்புக்கொள்ளத்தான் வேண்டும்.

இந்த நிலேயில். பர்மாவுக்கு சுதந்திரமளிக்க இணங்கிவிட்டதால் சுதந்திரப் போராட்டத்தில் ஈடுபட்டு வந்த 'பசாபலா' ஸ்தாபனத்தார் கவர்னருடையே நிர்வாக சடையில் ஈடு பட்டு இடம் பெற்று, மந்திரிசபை அமைத்து அரசியல் நிர்ணய சபையை உருவாக்கி அரசியலமைப்புத் திட்டத்தையும் தயாரித்து வந்தனர். இந்த வேஃலகள் தீவிரமாக நடைபெற்றுக்கொண்டி ருந்த சமயம், மந்திரிசபைக் கூட்டம் நடைபெற்றுக்கொண்டிருந்த போது, மந்திரிமார்கள் ஒன்பது பேரை அதிகாரவெறி கொண்ட கூட்டத்தார், மாஜி பிரதமர் ஊனோ தஃமையில், இயந்திரத் துப்பாக்கியால் கட்டுக் கொன்றனர். ('பர்மா மந்திரிமார்கள் . கொலே வழக்கு விசாரணே' எனும் எமது நூலில் இதன் முழு விபேரத்தைக்காணலாம்). எனவே, சுட்டுக்கொல்லப்பட்ட '' பசா பலா '' தலேவர் ஜெனரல் அவுங்சான் வகுத்த அரசியமைப்புத் திட்டம் எவ்வித மாற்றமுமின்றித் தயாரிக்கப்பட்டு 1948-ம் ஆண்டு . ஜனவரி மாதம் 4-ம் தேதி பார்லிமெண்டரி ஜனநாயக முறைப்படி பர்மா சுதந்திரமடைந்தது. அரசியல் நிர்ணய சபைத் தஃவைராக வும், பின்னர் நிர்வாக சபைத் தஃவைராகவும் விளங்கி சுதந்திர பர்மாவின் முதலாவது பிரதம மந்திரியாஞர். இந்தியர்கள் மீது அபிமானமும் நல்லெண்ணமும் இவர் கொண்டவர்.

பர்மாபூராவும் விவசாயத்தை நம்பி இருந்ததாலும், பெரும் பகுதி நிலங்கள் அயல் நாட்டினருக்குச் (தமிழ் நாட்டைச் சேர்ந்த நாட்டுக்கோட்டைச் செட்டியார்கள்) சொந்தமாக இருந்ததாலும், 1948-ம் ஆண்டு இறுதியில் பார்லிமெண்டில் நிலங்கள் தேசீய மயமாக்கும் சட்டம் கொண்டுவரப்பட்டு, விவசாய நிலங்கள் அனேத்தும் தேச உடைமையாக்கப்பட்டு விட்டன. நிலவரியை அடிப்படையாகக் கொண்டு தேச உடமையாக்கப்பட்ட நிலங்க ஞக்கு நஷ்ட ஈடு வழங்கப்படுமென உறுதியளிக்கப்பட்ட நிலங்க இதன் மூலம் கிடைக்கப் பெறும் பணத்தை வெளிநாட்டுக்கு எடுத் துச்செல்ல சட்டபூர்வமான அனுமதி மறுக்கப்பட்டது. இதனுல் தமிழ் நிலச்சுவான்தார்களுக்கு ஏற்பட்ட நஷ்டம் பல கோடிக் கணக்கான ரூபாய்களாகும்.

பிரஜா உரிமை பெழுதவர்கட்கு ஓட்டுரிமை இல்ஃயெனச் சட்ட பூர்வமாக மறுக்கப்பட்டிருந்தாலும், பிரஜா உரிமை பெறுதற்கு ஒரு காலக்கெடுவு கொடுக்கப்பட்டிருந்தது. இதற்கிடையில் பர் மியரல்லாத வம்சாவழியைச் சேர்ந்தவர்கள் யாவரும் அந்நியர் பதிவு சட்டத்தின்கீழ். தங்களேப் பதிவு செய்துகொள்ள வேண்டு மென பர்மிய அரசு ஒரு புதிய நிபந்தனேயை அமுலுக்குக் கொண்டு வந்தது. பல தஃமுறைகளாகப் பர்மாவிலேயே பிறந்து வளர்ந்த தமிழர்கள் இதன் உள்நோக்கம் புரியாது, குறிப்பிட்ட காலக்கெடு வுக்குள் பிரஜா உரிமை பெறுவதற்குத் தவறியது மட்டுமல்லாது, தங்களே அன்னியர்களெனப் பதிவு செய்துகொள்ள ஆரம்பித்தனர். பிரஜா உரிமைப் பதிவுக் காலக்கெடுவு முடிந்ததும் அன்னியர் பதிவு சர்டிபிகேட் வைத்திருந்த அனேவேரும், அந்நாட்டில் அன்னியர்க ளெனப் பிரகடனப்படுத்தப்பட்டனர். சில நூறு பேர் தவிர்த்து பல்லாயிரக்கணக்கான தமிழர்கள் தகுதியிருந்தும் இதனுல் தங்க னின் உரிமைகளே இழந்தனர்.

இதையடுத்து வியாபாரத்துறையில் பர்மியர்-பர்மியரல்லாதார் எனப் பாகுபடுத்தி, பர்மியரல்லாதாரின் உரிமைகள் படிப்படியாகக் குறைக்கப்பட்டு விட்டன. தொழி ல் ஸ்தாபனங்கள் போன்ற துறைகளிலும் பர்மியரல்லாதார் சட்டபூர்வமாகக் குறைக்கப் பட்டு, பர்மியர்களுக்கே பூரா சலுகையும் அளிக்கப்பட்டு வந்தன. பர்மிய மொழியும் தேசீய மொழியாக்கப்பட்டு, தேசீய மொழி தெரிந்தவர்கட்கு மட்டுமே முதல் சலுகையளிக்கப்பட்டு வந்தது. பள்ளிகளிலும் பர்மிய மொழி கட்டாயப் பாட மாக்கப்பட்டது.

அன்னியப் பதிவு சர்டிபிகேட் வைத்திருந்த 18 வயதுக்கு மேற் பட்ட ஒவ்வொருவரும் வருடமொன்றுக்கு 25 ரூபாய் கட்டணம் (பின்னர் 50 ரூபாயாக உயர்த்தப்பட்டது) செலுத்த வேண்டுமென் றும், கட்டத்தவறிஞல் ஜெயில் தண்டணேயும், அபராதமும் விதிக் கப்பட்டன. இதஞல் பல நூற்றுக்கணக்கான பர்மாத் தமிழ் மக்கள், எவ்வித குற்றமும் செய்யாமல், அறியாமையின் காரண மாக ஜெயில் தண்டனே அனுபவிக்க நேரிட்டது. இது சம்பந்த மாக இந்திய அரசாங்கத்திடமும், பர்மாவுக்கு விஜயம் செய்த இந்தியத் தவேவர்களிடமும் பல தடவை முறையிட்டும், அந்நாட் டுச் சட்டதிட்டங்களுக்குக் கட்டுப்பட்டு, அந்நாட்டு மக்களாகவே வாழ்ந்து வரும்படி அறிவுரை கூறிஞர்களேயன்றி மேற்கண்ட பிரச்னேகளுக்கு ஒரு கிறிய பரிகாரம்கூடக் காண முற்பட்டாரில்ஃ.

1960-ம் ஆண்டு முதல், பர்மாவில் அரசியல் கட்சிகளிடையே ஒற்றுமைக்குறைவு ஏற்பட்டு, குழப்பங்கள் மிகுதியாகிவிட்டதால், நாட்டில் பொருளாதாரச் சீர்குஃவும், அமைதியின்மையும் ஏற்பட்டன. இதை முன்னிட்டு, 1962-ம் ஆண்டு மார்ச் மாதம் 1-ம் தேதி, நடுநிசியில் பர்மா ராணுவத்தினர், சேணுதிபதி ஜெனரல் நேனின் தஃமையில் அதிகாரத்தைக் கைப்பற்றி, ஐனுதிபதி உள்பட மந்திரிமார்கள், அரசியல் தஃவெர்கள் முதலியோரைக் கைதுசெய்து, அரசியலமைப்புத் திட்டத்தை ரத்து செய்து பார்லிமெண்ட், சுப்ரீம் கோர்ட், ஹைகோர்ட் ஆகியலற்றையும் கஃத்துவிட்டனர். ராணுவத்தினர் வெளியிடும் அறிக்கையே சட்டமாகி வந்தது.

ராணுவ ஆட்சியினரும் புதுப்புது சட்டங்க*ு*ளப் பிறப்பித்து வந்தனர். அதில் ஒன்று, இந்தியாவுக்குச் செல்லும் பர்மியரல்லாதார்

மீண்டும் பர்மாவுக்குத் திரும்பிவர அனுமதி மறுக்கப்பட்டதாகும். இதனல் பா திக்கப்பட்ட வர் பெரும்பாறும் தமிழர்க**ளே.** தை இந்த நிலேயில் ராணுவ ஆட்சியினர் வர்த்தகம் பூராவையும் தேசீய உடைமையாக்கும் நோக்குடன் முதலில் வெற்றிஃப் பாக்குக் கடை களே தே சியமயமாக்கினர். அடுத்து, பேங்குகள் பூராவை யும் தேசீய மயமாக்கினர். இதஞல் பீதியடைந்த இந்தியர்கள் குறிப்பாகத் தமிழர்கள் நூற்றுக்கணக்கில் தாயகம் திரும்ப ஆரம் பித்தனர். இந்த நிலேமையில் 1964-ம் ஆண்டு மார்ச் மாதம் 15-ம் தேதி, பர்மியர்-பர்மியரல்லாதார் என்ற பாகுபாடின்றி சிறிய பெரிய வியாபார நிலேயங்கள், தொழில் ஸ்தாபனங்கள் எல் லாவற்றையும் பர்மா ராணுவத்தினர் ''தேசிய மயம்'' என்ற பெய ரில் கைப்பற்றி எவ்விதே நஷ்டே ஈடோே, உரிமையோே, தொடெர்போே, கொடுக்காமல் அவர்களே வெளியேற்றிவிட்டனர். இதைத் தொடர்ந்து சட்டபூர்வமான செலாவணியிலிருந்து 100 ரூபாய் ரூபாய் நோட்டுக்கள் குறுகிய காலக் கெடுவுக்குள் 500 ரூபாய்க்கு மேல் ஒருவர் மாற்றக்கூடாதென்ற நிபந்தணேயுடன். செல்லாது என்றும் பிரகடனப்படுத்தினர். இதனுல் பாதிக்கப்பட் டவர்கள் பெரும்பாலும் தமிழர்களே.

எல்லா உரிமைகளும் பறிக்கப்பட்ட பின்னர்தான் இந்திய சர்க் கார் இப்பிரச்ணயில் தஃயிட்டு எல்லோரையும் பாகிஸ்தான் அகதி கள் போன்று ஏற்றுக் கொள்வதாகப் பிரகடனப்படுத்தினர். ரென அச்சமயத்தில் (1964-மே) இந்தியப் பிரதமர் நேரூஜி மரண மடைந்து விட்டாலும், இவர் போட்ட திட்டப்படி சென்னேக்கும் இரங்கோனுக்குமிடையே அகதிக் கப்பல் போக்குவரத்து ஆரம்ப மாயிற்று. சொத்துசுகங்கள் இழந்து, வாழவழியில்லாது தமிழர் கள் ஆயிரக்கணக்கில் கப்பல் கப்பலாகத் தமிழ்நாடு வந்து சேர்ந் தனர். இதுவரையில் 1,55,000 பேர் இங்கு வந்து சேர்ந்துவிட்ட தாகப் புள்ளி விபரக் கணக்குகள் தெரிவிக்கின்றன. அகதியாகக் கப்பலில் ஒருவர் டிக்கட் இன்றி வந்தால் தலா ரூ. 15 ரூபாயும், டிக்கட் எடுத்து வந்தால் 50 ரூபாயும், விமான மூலம் நேரிடை யாகச் சென்னேக்கு வந்தால் 125 ரூபாயும் மட்டுமே எடுத்துவர பர்மா சர்க்கார் அனுமதியளித்தனர். இத்துடன் 2 சவரன் தங்க நகைகளும் உடுத்துக் கொள்வதற்குத் துணிமணிகள் சொற்ப அள வும் எடுத்துவர அனுமதிக்கப்பட்டனர்.

எமது ''ரசிக ரஞ்சனி'' ''தொண்டன்'' போன்ற தமிழ்த் தின சரிகள் உட்பட அன்னிய மொழிப்பத்திரிகைகள் அனேத்தும் 1966-ம் ஆண்டு ஜனவரி மாதம் 1-ம் தேதியுடன் பர்மா ராணுவ அரசு, ஓர் உத்தரவின் மூலம் நிறுத்திவிட்டது. எமது ''ரசிக ரஞ்சனி'' 1935-ம் ஆண்டு நிறுவப்பட்டு அதுமுதல் வெளிவந்து கொண்டி ருந்த பத்திரிகையாகும். இவ்வாறு 30 ஆண்டு காலம் தொடர்ந்து வெளிவந்துக் கொண்டிருந்த ''ரசிக ரஞ்சனி'' 1-1-1966 முதல் நிறுத்தப்பட்டது.

## எமது கோரிக்கை

தமிழ் நாட்டின் தஃறைகரான சென்னேயில் இந்த சர்வதேச தமிழாராய்ச்சிக்கருத்தரங்கு மாநாட்டில் பர்மாத் தமிழர் பரம்பரை யில் 3-வது தஃமுறையைச் சேர்ந்த நான், பர்மாத் தமிழர்களின் நிஃபெற்றிய சருக்கத்தையே வெளியிட முடிந்தது. தமிழைப் பற்றி ஆராய்ச்சி செய்யும் இம் மகாநாட்டில் கடல் கடந்த நாடு களில் வாழும் தமிழர்களின் நிஃயைப்பற்றி எடுத்துக் கூறுவதும் பொருத்தமென்றே நம்புகிறேன். இன்னும் பல ஆயிரக்கணக் கான தமிழர் பர்மாவில் இருக்கின்றனர். ஏற்கெனவே தமிழ் நாடு வந்து சிரமப்படுபவர்களின் நிஃமைகளேக் கேட்டு இங்கு புறப்பட்டு வரத் தயங்கிக்கொண்டும், அங்கு நிரந்தரமாக வாழமுடியாத நிஃவயிலும் இருந்து வருகின்றனர். பர்மிய மொழியில் பாண்டித்யம் பெற்ற தமிழர்கள் நிறையப் பேர் இருக்கின்றனர். 'திருக் குறீளப்' பர்மிய மொழியில் மொழி பெயர்த்திருப்பவர்களும் தமிழர்களே. எல்லாம் இருந்தும் என்ன பயன்?

இரண்டாவது உலக மகாயுத்தத்துக்குப் பின் தென் கிழக்கா இயா வில் பல நாடுகள் சுதந்திரமடைந்தன. நீண்ட காலம் அடிமைப் பட்டு கிடந்த மக்கள், தங்கள் நல்வாழ்வுக்காக எடுத்துக்கொள்ளும் சட்டதிட்ட நடவடிக்கைகள் அங்கு பரம்பரையாக வாழ்ந்து வந்த பிறநாட்டு வம்சாவளியினரை, ஓரளவு பாதிக்கத்தான் செய்யுமென் பதில் ஐயப்பாடு இருப்பதற்கில்லே. எனினும், அந்நாடுகளின் வளர்ச்சிக்கும், செழிப்புக்கும் உழைத்து, உருக்குலேந்த சமுதாயம் தங்களின் சொத்து, சுகங்கள், உரிமைகளே இழந்துவிடவேண்டுமா? பர்மாத் தமிழர்கட்கு ஏற்பட்ட இதுபோன்ற நிலே இதர நாடுகளில் பரம்பரையாக வாழ்ந்துவரும் தமிழர்கட்கு ஏற்பட்டு விடக்கூடாது. உரிமை இருந்தும், தகுதி இருந்தும் அதற்கு நாமே காரணமாகி விடவும் கூடாது, என்பதை இங்கு தெளிவுபடுத்த வேண்டுமென் பதே எமது நோக்கம். எனவே எமது பின்வரும் 3 கோரிக்கைகளே இம் மகாநாட்டார் ஏற்றுக்கொண்டு செயலாற்றும்படி கேட்டுக் கொள்கிறேன்.

1. ஆயிரமாயிரம் ஆண்டு காலமாகக் கடல்கடந்து சென்ற தமி ழர்களின் சரித்திரம் எழுதப்பெற இம்மகாநாடு முயற்சிப்பதுடன் இந்நாடுகளில் தமிழர்களின் கமே, கலாச்சாரம் முதலியவைகளேப் பாதுகாக்க இம் மகாநாடு நடவடிக்கைகள் எடுத்துக்கொள்ள வேண்டும்.

உதாரணம்— மலாயாவில் மலாக்கா எனும் நகரில் 'மலாக்கா செட்டியார்' என்ற ஓர் வகுப்பினர் வாழ்கின்றனர். ஆண்களுக்கு சுப்பிரமணிய படையாச்சி, ராமசாமி நாயக்கர் என்பன போன்ற பெயர்களும், பெண்களுக்கு மீஞட்சி, காத்தாயி போன்ற பெயர் களும் இடம் பெற்று விஞயகர், சுப்பிரமணியர், மாரியம்மன் கோயில்கள் கட்டித் தமிழ் முறைப்படி வழிபடுகின்றனர். ஆனுல் இவர்கட்குத் தமிழ் பேசத் தெரியவில்ஃ. தாங்கள் 200 ஆண்டு கட்கு முன்பு தமிழ் நாட்டிலிருந்து வந்த பரம்பரையினர் என்பதை உணர்கின்றனர். மலாய் மொழிதான் இவர்கட்குத் தாய்மொழி யாக இருக்கிறது. தாய்த் தமிழர்களுடன் நெருங்கிப் பழகித் தொடர்பு கொள்ள விரும்புகின்றனர். இதற்கு வாய்ப்புகள் குறைவு. இதுபோன்று, மொரிசியஸ், மேற்கிந்தியத் தீவுகள் முதலிய இடங்களிலும் மற்றும் உலகின் பல பாகங்களிலும் தமிழர்களின் சந்ததியினர் வாழ்கின்றனர். இதற்குப் பரிகாரம் காண இம் மகாநாடு செயல்பட வேண்டும்.

- 2. தமிழ் நாட்டில் தமிழனின் சரித்திரம் பல பிரிவுகளாகக் காணப்படுவதால் இவைகளேச் சரித்திர ஆதாரங்களுடன் கல் வெட்டுகள், ஒலேச்சுவடிகள் ஆகியவற்றை ஆராய்ந்து முறையாக வரிசைக்கிரமமாக ஒரு காவியமாகத் தொகுக்கப்பட்டு இதுதான் தமிழன் சரித்திரம் எனப் பிற்கால சந்ததியார் புரிந்து கொள்ளும் வண்ணம், வரையறுத்து உருவாக்க இம் மகாநாடு நடவடிக்கைகள் எடுத்துக்கொள்ள வேண்டும்.
- 3. இதுபோன்ற தமிழாராய்ச்சி மகாநாடு, உலகின் பலபாகங் களில் நடைபெறவிருந்தாலும், ஐக்கிய தேச மகாசபை அமெரிக்கா விலிருந்து செயல்படுவதுபோல, தமிழாராய்ச்சிக் கருத்தரங்கு மகா நாட்டின் தஃலமைச் செயலகம் தமிழ் நாட்டில் நிறுவப்பெற்று செயல்பட இம் மகாநாடு நடவடிக்கைகள் எடுத்து, அதைச் செயல் படுத்தவேண்டும்.

# தமிழ்ச் சமூக நாவல்களின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும் இரா. தண்டாயுதம்\*

- 1. கதையை உணர்ச்சிப் பெருக்குடன், நிகழ்ச்சிகளேச் சங்கிலித் தொடர்போல, கேட்டாரைப் பிணிக்கும் வண்ணம் கூறும் ஆற்றல் ஒரு சிலரிடமே இருந்தாலும், கதை கேட்கும் ஆர்வம் மக்கட் பிறப்பிற்கே இயல்பானதும் பொதுவானதும் ஆகும். கதை எஸ்லாக் காலத்திற்கும் பொதுவானுலும், அதை உணர்த்துவதில் ஏற்படும் வடிவங்கள் காலத்திற்குக் காலம் மாறுகின்றன. செய்யுளில் யாக்கப்பட்ட காலத்தில் காவிய, புராண வடிவம் பெற்ற கதை, உரைநடை வளர்ந்தபின் நாவல், சிறுகதை, நாடகம் ஆகிய வடிவங்கள் பெற்றுள்ளன. இவற்றுள் நாவல் வசன காவி யம் ( Prose epic ) என்றே முதல் உலக நாவலாசிரியரால் போற்றப்பட்டுள்ளது.
- 2. தமிழில் உரைநடை தொல்காப்பியர் காலத்திலேயே இருந்தது. அவர் தம்முடைய நூற்பாக்களில் நான்குவகை உரைநடை வகைகளேப் பற்றிக் குறிப்பிடுகின்ருர்.¹ அவற்றுள் 'பொருளொடு புணராப் பொய்ம்மொழி' என்பன ஈசாப் கதைகள், 'பஞ்சதந்திரம் போல்வன என்றும்; 'பொருளொடு புணர்ந்த நகை மொழி' என்பன சமத்காரம், குத்தல், புகழ்வதுபோலப் பழித்தல் போல்வன என்றும் அறிஞர் கூறுவர்.²

இவ்வாற் உரைநடை இருந்தமைக்குச் சான்றுண்டே தவிர, அவ்வுரைநடை நூல்கள் கிடைக்கவில்லே. பின்னர் உரைநடை, இலக்கியங்கட்கு உரை கூறுவதற்கு மட்டுமே பயன்படுத்தப்பட்டு வந்தது. தமிழ் அறிஞர்களுக்குச் செய்யுள் கைவந்ததுபோல உரைநடை கைவரவில்லே. 1862-ஆம் ஆண்டில் தமிழ்-ஆங்கிலப் பேரகராதி செய்த உவின்ஸ்லோ இதனேத் தெளிவாகத் தம் அக ராதியின் முன்னுரையில் கூறியுள்ளார்.3

மேஃநாட்டாரின் தொடர்பால் இங்கு உரைநடை வளம் பெற்றது. உரைநடையிலேயே எல்லாத்துறை நூல்களேயும் செய்யமுடியும் என்ற நம்பிக்கையும் ஏற்பட்டது. உரைநடை

<sup>\*</sup>எம்.ஏ., பிஎச்.டி., சென்னே.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> தொல்காப்பியம் நூற்பா **எண் 1422**, பக்கம் 381.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> கு. அருணுசேலக் கவுண்டர், மாயூரம் முனிசீப் வேதேநாயகம்பிள்*க*ோ, பக்கம் *131*.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> M. Winslow, Tamil and English Dictionary, p. vii.

யிலே படைப்புத்துறை இலக்கியங்களேயும் படைக்க முடியும் என்று முதலில் காட்டிய பெருமை பதினெட்டாம் நூற்றுண்டில் வாழ்ந்த வீரமாமுனிவரைச் சாரும். அவரால் செய்யப்பட்ட 'பரமார்த்த குரு கதை'யே தமிழ் உரைநடையில் வெளிவந்த முதல் படைப் பிலக்கியம். மேஃநோட்டாரின் தொடர்பாலேயே இங்கு உரை நடை வளர்ந்ததென்றுலும், அங்கு தோன்றிய இலக்கியங்களே அப்படியே கடன்வாங்கிக் கொள்ளவில்ஃ. அவற்றை மாதிரி யாகக் கொண்டு, இந்நாட்டிற்கேற்பவே இலக்கியங்களேப் படைக்க இந்த நாட்டு அறிஞர் விழைந்தனர்.⁴

- 3. நாவல்குளுப் பொதுவாக, வரலாற்று நாவல்கள் சமூக நாவல்கள் என்று இரு வகையாகப் பிரிக்கலாம். 'சுமூக நாவல்கள் கூட ஒரு வகையில் வரலாற்று நாவல்களே' என்று அமெரிக்க **நாவலா**சிரியர் ஜான் ஓ. ஹாரா கூறுகிருர். தாம் எழுதுபவை சமூக நாவல்கள், சிறுகதைகள் என்று பலர் கூறினுலும், தாம் எழுது பவை வரலாற்றுக் கதைகள் என்றே அவர் கூறுகிறுர். அவர் மேலும் ''இந்த நூற்ருண்டின் அமெரிக்க வாழ்வுதான் எனக்கு நன்கு பரிச்சியமான ஒன்று. அதைப் பற்றித்தான் நான் எழுதுகிறேன். சமூக வரலாற்றுக் கதைகள் என்று மானுலும் அவற்றைக் குறிப்பிடுங்கள். பத்தொன்பதாம் ருண்டின் பிரிட்டனே ஆராயும் எந்த வரலாற்றுப் பேராசிரியர்தான் டிக்கன்ஸை மேற்கோள் காட்டாமலிருக்க முடியும்?'' என்று கேட் இருப்பினும், ஆசிரியர் வாழ்ந்த காலத்தையோ, அல்லது அதற்குச் சிறிது முன்னதாகிய காலத்தையோ பின்னணியாகக் கொண்டு எழுதப்படுவன சமூக நாவல்கள் என்றும், வரலாற்று மட்டுமே அறியக்கூடிய காலத்துச் சமூகத்தைப் பின்னணியாகக் கொண்டு எழுதப்படுவன வரலாற்று நாவல்கள் என்றும் பொதுவாகக் கூறலாம்.
- 5. சமூக நாவல் என்பது அது எழுந்த காலத்தின் பொருளா தார, சமூக நில்களே மையமாகக் கொண்டதாகும். 5 இந்நாவல் பலவகைப்படும். ஒரு குறிப்பிட்ட சமூகப் பிரச்சனையை மைய மாகக் கொண்டு எழுதப்படும் 'பிரச்சனே நாவல்' (Problem Novel), தாம் எண்ணியதை மக்களிடம் பரப்புவதற்காக எழுதும் பிரச்சார நாவல் (Propaganda Novel), தொழிலாளர் பிரச்சுவைகளே அனுதாபத் தாடன் அணுகும் தொழிலியல் நாவல் (Proletarian Novel), ஒரு குறிப்பிட்ட வட்டாரத்தின் பிரச்சுகேள், பழக்கவழக்கங்களே மையமாக வைத்து எழுதப்படும் வட்டார நாவல் (Regional Novel) — என்று சமூக நாவலின் வகைகள் விரிந்துகொண்டே போகின்றன.

<sup>4&</sup>quot;They represent the spirit of England clad in a half oriental garb. There has been no wholesale borrowing, but an assimilation of foreign models, while retaining a surprising amount of originality."—Jadunath, India Through Ages. p. 114

at a given time and place upon human conduct."

—Dictionary of World Literary Terms, Edited by Joseph T. Shipley. p. 286

மக்களின் அன்ருட வாழ்க்கை சமூக நாவலுக்குரிய கருப்பொருள் என்ருலும் வாழ்க்கை முழுவதையும் அதனுள் திணித்துவிட முடி யாது. வாழ்க்கையை ஆதாரமாகக் கொண்டதென்றுலும், வாழ்க்கையைத் திருத்துவதற்கும் பயன்படுகிறது. ஆனுல் வாறு திருத்துவது அதனுடைய முக்கிய வேலே இல்ஃயென்பதுடன், நேரடியாகவும் நாவலாசிரியன் செய்யக் ் சேமூகம், சமயம், அரசியல் பிரச்னகேசு விளக்க அல்லது தீர்க்க அது எழுதப்படுவதல்ல; என்றுலும், ஆசார சீர்திருத்தங்களுக்கு . அனுகூலமான மனப்பான்மையை அது உண்டுபண்ணுகிறது. சமூக ஊழல்களேப் பரிகாசம் செய்ய அது ஏற்பட்டதல்ல; என் ருலும் குற்றங்குறைகளே அது நையாண்டி செய்யாமல் இல்லே. ஒழுக்கத்தை உபதேசிப்பது அதன் கடமை அல்ல; செய்திகளேச் சித்தரிக்க வேண்டுமே அன்றி, சரியா தப்பா என்று எடைபோடக் ்கூடாது. என்றுலும் ஆசிரியனுடைய செய்திறனுல், சம்பவ ்சோடனேயால் போதனே அதிலே பொதிந்துவிடுகிறது. ்**னுடைய அனு தா**பங்களும், கருத்துக்களும் உணர்ச்சிகவு,ம் எ**ப்** படியும் இடம்பெற்று, வாசகர்களின் மனத்தைக் கிளறிவிடுகிறது. நவீனம் தத்துவ நூல் அல்ல; எனினும் மெய்ப்பொருள் அதிலே இடம்பெருமல் இல்ஃ'' என்ற கருத்து சமூக நாவல்களின் நிலேயை உள்ளவாறு உணர்த்துவதாகும். 6

- 6. உலகச் சமூக நாவல் வரலாறு 1740ஆம் ஆண்டில் தோன்றிய ரிச்சர்ட்சனின் 'பாடுமலா'வுடன் தொடங்குகிறது. தமிழ்ச் சமூக நாவல் வரலாறு 1876-இல் தோன்றிய மாயூரம் முனிசீப் வேதநாயகம் பிள்ளே எழுதிய 'பிரதாப முதலியார் சரித்திரத்' துடன் தொடங்குகிறது.
- 7. முதல் தமிழ் நாவலாசிரியர் வேதநாயகம் பிள்ளே தமிழிலும் ஆங்கிலத்திலும் சிறந்த அறிஞர். புகழ்பெற்ற கவிஞராகவும், கட்டுரையாசிரியராகவும் விளங்கி, வாழ்க்கையில் நிறைந்த அனு பவங்களேப் பெற்ற பின்னரே இவர் நாவல் துறைக்கு வந்தார். நாவல்களின் இன்றியமையாமையைப் பற்றி இவருடைய நாவ லிலேயே கதைத் தலேவி ஞானும்பாளின் மூலம் இவ்வாறு கூறி யுள்ளார்: ''இங்கிலீஷ், பிரஞ்சு முதலிய பாஷைக்கோப் போலத் தமிழில் வசன காவியங்கள் இல்லாமலிருப்பது பெருங்குறை யென் பதை நாம் ஒப்புக்கொள்ளுகிறேம். அந்தக் குறையைப் பரிகரிப் பதற்காகத்தான் எல்லாரும் ராஜபாஷைகளுந் தமிழுங் கலந்து படிக்க வேண்டுமென்று விரும்புகிருேம். ரா ஜபா ஷை களும் சுதேசே பாஷைகளும் நன்றுக உணர்ந்தவர்கள் மட்டும் உத்தமமான வசன காவியங்களே எழுதக் கூடுமேயல்லாது இதரர்கள் எழுதக் காவியங்களால் ஜனங்கள் திருந்தவேண்டுமே கூடுமா? வசன யல்லாது செய்யுட்க**ள**ப் படித்துத் திருந்துவது அசாத்தியம்

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> கு. அருணுசேலக் கவுண்டோர், மாயூரம் முனிசீப் வேதேநாயகம் பிள்ளோ, பக்கம் 134-5.

அல்லவா? ஐரோப்பிய பாஷைகளில் வசன காவியங்களில்லாம லிருக்குமாஞல் அந்தத் தேசங்கள் நாகரீகமும் நற்பாங்கும் அடைந் திருக்கக் கூடுமா? அப்படியே நம்முடைய சுயபாஷைகளில் வசன காவியங்கள் இல்லாமலிருக்கிற வரையில் இந்தத் தேசம் சரியான சீர்திருத்தம் அடையாதென்பது நிச்சயம்''.'

ஒய்வும் வசதியும் பெற்ற கதைத் தஃவனே இந்தக் கதையைக் கூறுவது போல இதன் வடிவம் அமைந்துள்ளது. கதையோட்டத் தில் அதிகச் சிக்கல்கள் இல்லாமல் இருப்பினும், சுவையாகக் கதையை ஆசிரியர் நடத்திச் செல்கிருர். அவ்வாறு கதையை நடத்திச் செல்கிருர். அவ்வாறு கதையை நடத்திச் செல்லும்போது, தம்முடைய கருத்துக்களேயும் அக்கால சமூகத்தையும் ஆசிரியர் படம் பிடித்துக் காட்டத் தவ்றவில்லே. தம்முடைய கருத்துக்களே நிகழ்ச்சிகளாக மாற்றிக் கல்வேடிவம் தராமல் அப்படியே சொற்பொழிவுகளாகத் தந்துள்ளார் என்பது இந்த நாவலுடைய குறையாகும். கதை மாந்தர் படைப்பைப் பொறுத்த மட்டில் வேதநாயகம் பிள்ளே மனிதப் பண்புகளே உள்ளது உள்ளவாறே காட்டாமல் முழுமையாக்கிக் காட்டுவதுடன் (Perfection) அவ்வாறு காட்டுவதே தம்முடைய நோக்கம் என்றும் கூறியுள்ளார்.8

கதை கற்பணேயாயினும், படிப்பவர்க்கும் கதைக்கும் இடையில் நெருங்கிய தொடர்பேற்படுத்த ஆசிரியர் இதனேச் 'சரித்திரம்' என்றே அழைக்கிறுர். ஆங்கிலத்தில் தொடக்க காலத்தில் எழுந்த நாவல்களும் இவ்வாறே அழைக்கப்பட்டன. தமிழிலும் இதற்குப் பின்னர் எழுந்த நாவல்கள் 'கமலாம்பாள் சரித்திரம்', 'பத்மாவதி சரித்திரம்' என்றே பெயரிடப்பட்டதும் கருதத் தக்கன.

- 8. 'பிரதாப முதலியார் சரித்திரத்'தை அடுத்த 1893-ஆம் ஆண்டில் குருஸ்வாமி சர்மா எழுதிய 'பிரேம கலாவதீயம்' என்ற நாவல் தோன்றியது. உயர்வு நவிற்சியான நிகழ்ச்சிகளும், உண்மை இயலுக்குப் பொருந்தும் நிகழ்ச்சிகளும் கலந்த ஒரு நாவல் இது. உரையாடல்களில் பேச்சுத் தமிழைக் கொச்சை யாகப் பயன்படுத்துதல், கதை மாந்தரைப் பண்புகளாக உருவகப் படுத்துதல் ஆகிய இரண்டும் இந்த நாவலின் குறிப்பிடத்தக்க இயல்புகள் என்று கூறலாம்.
- 9. இதஃனயடுத்து 1896-ஆம் ஆண்டில் தோன்றிய ராஜம் ஐயரின் 'கமலாம்பாள் சரித்திரம்' உண்மையியலின்பாற்பட்ட மிகச் சிறந்த ஒரு நாவலாகும். 1893-95-ஆம் ஆண்டுகளில் தொடர்கதையாக இந்த நாவல் 'விவேக சிந்தாமணியில்' வெளி வெந்தது. அந்த முறையில் தமிழிலேயே முதல் முதலாக வந்த தொடர்கதை என்ற சிறப்பையும் இந்த நாவல் பெறுகிறது.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> வேதேநாயகம்பிள்ளு, பிரதாப முதலியார் சரித்திரம், பக்க**ம் 276.** 

<sup>🧯</sup> மு. நா. பக்கம். 8.

'கமலாம்பாள் சரித்திரம்' ஓர் அற்புதப் படைப்பு. அக்காலக் கிராமச் சூழ்நிலே, அவர்களின் வாழ்க்கை நெறிகள், பழக்க வழக் கங்கள் முதலிய அனேத்தையும் தம் நாவலில் மிக அழகாகப் படம் பிடித்துக் காட்டியுள்ளார் ராஜம் ஐயர். இளமையிலேயே முதிர்ந்த அனுபவங்கள் பெற்ற ராஜம் ஐயரின் வேதாந்த விசா ரணேகள் கதையுடன் இரண்டறக் கலந்து நாவலே அணிசெய் கின்றன. இந்த நாவலே எழுதுவதில் தமக்குக் கதையே முக்கிய கருத்தன்று என்றும், ''அவனது மாயா விபூதியாம் பெருங்கடலுள் ஓர் அலேயுள், ஓர் நுரையுள், ஓர் துளியில் ஓர் அணுவை யாணெ டுத்து, அதனுள் என் புல்லறிவிற் கெட்டியமட்டும் புகுந்து பார்த்து, அவனே அங்கும் இருக்கக் கண்டு, ஆடிப்பாடி ஓட வேண்டும்'' என்பதும் தம் ஆசை என்று அவர் கூறியிருப்பதும் இங்கு நோக்கத்தக்கது. இவருடைய 'வம்பர் மகாசபை'யின் வருணனேயும் அம்மையப்ப பிள்ளேயின் வேடிக்கைச் செயல்களும் படிப்பவர் நெஞ்சைக் கவர்வன.

10. ராஜம் ஐயருக்குப்பின் இன்றைய சமூகத்தின் குடும்பப் பிரச்னேகளேக் கருப்பொருளாகக் கொண்டு நாவல்கள் எழுந்தன. அவர்களுள் தஃுமையானவர்கள் மாதவையாவும், பண்டிதே நடேச சாஸ்திரியும் ஆவர். மாதவையாவின் 'பத்மாவதி சரித்திரம்' (1898), 'முத்துமீஞகூஷி' (1903), 'விஜயமார்த்தாண்டம்' (1903) ஆகிய மூன்று நாவல்களும் மூன்று விதத்தில் சிறப்பாகக் குறிக்கத் தக்கன. 'பத்மாவதி சரித்திரம்'-கதை மாந்தரைத் தனித்தன்மை யுடன், முரண்பொடுக∛ள அழகாகக் காட்டிப் படைத்தல், சிக்கலில் லாமல் நிகழ்ச்சிகளுப் பின்னும் பாங்கு ஆகியவற்றில் தனித்து நிற்கின்றது. அன்றியும் கதைமாந்தர் பேச்சுக்களேப் பேச்சுத் தமிழிலேயே எழுதவேண்டும் என்று குருஸ்வாமி சர்மா தம் நாவலில் காட்டிய கருத்திற்கு இந்த நாவலின் முன்னுரையில் தான் வடிவம் தரப்பட்டுள்ளது.<sup>10</sup> 'முத்துமீஞக்ஷி' விதலையெரின் துயரைக் கருப்பொருளாகக் கொண்ட நாவல். இந்திய மொழி களிலேயே இந்தப் பிரச்ீனயை முதலில் அணுகிய நாவல் என்பது மட்டுமல்ல, விதவைத் திருமணத்தை ஆதரித்து எழுதப்பட்ட நாவலும் இதுதான். 'விஜயமார்த்தாண்டம்' மறவர் வாழ்க்கையைப் பின்னணியாகக் கொண்ட நாவலாகும்.

பண்டிதை நடேசே சாஸ்திரியின் 'தீனதயாளு' (1900) அன்றையக் குடும்ப வாழ்வைக் காட்டுவதினின்றும் ஒரு படிடேமேலே போய் அன்றைய அலுவலகங்களின் அவல வாழ்வையும் படம் பிடித்துக் காட்டுகிறது. இவருடைய மற்டுருரு நாவலான 'திக்கற்ற இரு குழந்தைகள்', தமிழ் நாவல் வரலாற்றில் மற்டுரு திருப்பத்தை ஏற்படுத்தியது. மனிதேன், குடும்பத்தின்— அதை அடக்கிய சமூ கத்தின்— ஓர் அங்கம் என்ற நிலேயில் நாவலின் கருப்பொருளானது

<sup>ு</sup> பி. ஆர். ராஜமய்யர், கமலாம்பாள் சரித்திரம், பக்கம் 309-10.

<sup>10</sup> மாதவையா, பத்மாவதி சரித்திரம், பக்கம் 8.

போய், மனிதனுக்கென்று உள்ள தனிப் பிரச்2ு கே2ோ மையமாகக் கொண்டு நாவல்கள் எழத் தஃலப்பட்டதை இந்த நாவல் சுட்டிக் காட்டுகிறது. அன்றியும் அடுத்துவரப் போகின்ற துப்பறியும் நாவல்களின் சகாப்தத்தையும் இந்த நாவல் முன்னறிவித்து நிற் கின்றது.

- 11. இதனேயைடுத்துத் தமிழ் நாவலில் ஏற்பட்ட காலத்தைத் தைழுவல், மொழிபெயர்ப்பு, துப்பறியும் நாவல்களின் காலம் என்று கூறலாம். இந்தக் காலம் சுமார் முப்பது ஆண்டுகள் நீடித்தது. இந்தக் காலகட்டத்தில் தோன்றிய குறிப்பிடத்தக்க நாவலாகிரி யர்களாக தி. மா. பொன்னுசாமிப் பிள்ள, பாரதியார், வ. ரா., கா. சி. வேங்கடரமணி ஆகியவர்களேக் குறிப்பிடலாம்.
- தி. மா. பொன்னு சாமிப் பிள்ளே இந்த நூற்ருண்டின் முதல் இருபது ஆண்டுகளிலே ஆறு நாவல்களே எழுதிஞர். அவற்றுள் குறிப்பிடத்தக்கன 'கமலாக்ஷி'யும் (1903), 'சிவஞானமும்' (1920) ஆகும். இந்த நாட்டு வாழ்க்கையை மேலே நாட்டு ஆசிரியர் களின் பாணியில் படம்பிடித்துக் காட்டுதல், ஒவ்வொரு நாவ லிலும் பத்தொன்பதாம் அத்தியாயத்தில் 'சிவஞான சித்தியாரி'ன் சில நூற்பாக்களே உரையாடல் வடிவில் விளக்குதல் ஆகிய இரண்டும் இந்த நாவல்களின் குறிப்பிடத்தக்க இயல்புகள்.

பாரதியாரின் 'சந்திரிகையின் கதை' ஒரு முற்றுப்பெருத நாவலாகும். விதவை மறுமணமும், கலப்புத் திருமணமும் இந்த நாவலில் வரவேற்கப்பட்டு உள்ளன.

கவிக்குயில் பாரதியாரை மகாகவி என்று உலகிற்கு அறிமுகப் படுத்திய அறிஞர் வ. ரா. எழுதிய 'சுந்தரி' (1917), 'விஜயம்' ஆகிய இரண்டு நாவல்களும் விதவை மறுமணத்தைக் கருப் பொருளாகக் கொண்டவைகள் என்றுலும், 'சுந்தரி' கஃ அழ குடன் மிளிர்கின்றது. கதைமாந்தர் படைப்பும், நிகழ்ச்சிகளின் கட்டுக்கோப்பும், வ. ரா. விற்கே உரிய தனித்த நடையும் இந்த நாவலின் வெற்றிக்குக் காரணங்களாகும்.

கா. கி. வேங்கடரமணியின் 'முருகன் ஓர் உழவன்' (1927), 'கந்தன் ஒரு தேச பக்தன்' (1932) ஆகிய இரண்டு நாவல்களும் இரண்டு புதிய துறைகளேத் தமிழ் நாவல் வரலாற்றில் தோற்று வித்துள்ளன. ஆசிரியர் முதலில் இந்த நாவல்களே ஆங்கிலத்திலேயே எழுதிஞர். 'கந்தன் ஒரு தேசபக்தன்' நாவலே ஆசிரி யரும், 'முருகன் ஓர் உழவன்' நாவலேக் கிருஷ்ணகுமாரியும் தமிழில் மொழி பெயர்த்துள்ளனர். 'முருகன் ஓர் உழவன்', கிராமச் சீர்திருத்தங்களின் இன்றியமையாமையை மையமாகக் கொண்டு பின்னப்பட்ட ஓர் அழகிய நாவல். அன்றைய கிராமங்களின் நில்வையும், அவற்றை எவ்வெவ்வகையில் சீர்திருத்தவேண்டும் என் மதும் இந்த நாவலில் நிகழ்ச்சிகளின் மூலம் காட்டப்பட்டுள்ளன. 'கந்தன் ஒரு தேசபக்த'ளே முதல் தமிழ் அரசியல் நாவல் என்றே

குறிப்பிடலாம். அன்றைய அடிமை இந்தியாவின் இழிநிஃபையும், விடுதஃபின் தேவையும் கதைமாந்தர் மூலம் அரு மையாகக் காட்டப்பட்டுள்ளன. பின்னர் எழுந்த கல்கியின் 'அஃஷைசை'யில் வரும் பல கதைமாந்தர் இந்த நாவலின் கதைமாந்தரை நிஃவை வூட்டுகின்றனர்.

- 12. 1936-37-இல் வெளிவந்த கல்கியின் 'கள்வனின் காதலி' யுடன் தமிழ் நாவல் வரலாற்றில் மற்ருெரு காலகட்டம் தொடங்கு கிறது. இதனே யடுத்து சுமார் இருபது ஆண்டுக**ோ**க் 'கல்கி காலம்' என்றே கூறிவிடலாம், துப்பறியும் நாவல்களிலே மூழ்கிக் கிடந்த தமிழ் நாவல் வாசகர்களேத் திசை திருப்பியது 'கள்வனின் காதலி'தான். ஒரு கள்வணேக் கதைத் தலேவளுகக் கொண்டு நிகழ்ச்சிகளே இயற்கைக்குப் பொருந்தப் பின்னி, நாவலுக்கு அதிக வாசகர்களே இந்த நாவலின்மூலம் தேடித்தந்தவர் கல்கி. ருடைய நாவல்கள் அனேத்திலுமே அக்காலச் சமூகமும் பின்னணி யில் அழகாகத் தீட்டப்பட்டிருக்கும். அக்கால அரசியல் சூழ்நிலே நாவல்களிலுமே கூறப்பட்டிருந்தாலும், அவருடைய நாவல்களில் 1948-இல் எழுதப்பட்ட 'அஃஷைசை' தனித்து நிற் கின்றது. முதல் தமிழ் நாவலாசிரியர், நாவல்களே 'வசன கோ**வி** யங்கள்' என்று கூறியது இந்த நாவலுக்கு மிகமிகப் பொருந்தும். 1930-48 ஆண்டுகளின் அரசியல் வாழ்வே இந்த நாவலின் பின்னணி. அதிக அளவு எண்ணிக்கையுள்ள கதைமாந்தர் வந்தா லும் கதையைச் சுவையுடன் அரசியலுடன் கலந்து தரும் பாங்கு கல்கிக்கு மட்டும் கைவந்த ஒன்று. இவருடைய நாவல்களின் வெற்றிக்கு இவருடைய எளிய, இனிய, ஆழ்ந்த தமிழ்நடையும் ஒரு குறிப்பிடத்தக்க காரணமாகும்.
- 13. இவருக்கு முன்னரே நாவல் எழுதத் தொடங்கி, அதிக நாவல்களே எழுதிப் புகழ்பெற்ற மற்இருரு நாவலாசிரியர் 'ஜீவா' என்ற புணேபெயரில் எழுதும் நாரணதுரைக்கண்ணன் ஆவார். 'கோகிலா', 'தியாகத்தழும்பு', 'நடுத்தெரு நாராயணன்' முதலி யன இவருடைய சிறந்த நாவல்களில் சில.
- 14. கல்கிக்குப் பின் பெருமளவு நாவல்களே எழுதி அதிக வாசகர்களேக் கவர்ந்தவர்கள் என்று தேவன், டாக்டர் மு. வ., அகிலன் ஆகியவர்களேக் குறிப்பிடலாம்.

தேவனுடைய நாவல்கள் அனேத்தும் தொடர்கதையாக வந்த வையே. அவை இன்றளவும் நூல்வடிவில் வரவில்லே என்பது வருந்தத்தக்கதாகும். ஓர் எழுத்தாளனின் வாழ்வை மையமாகக் கொண்டு எழுதப்பட்ட 'மிஸ்டர் வேதாந்தம்' இவருடைய நாவல் களில் மிகச் சிறந்ததாகும்.

டாக்டர் மு. வ. வும், அகிலனும் சமகாலத்தவர் என்பதுடன் ஏறத்தாழ ஒரே காலத்தில் எழுதத் தொடங்கியவர்கள். அவ் வாறு எழுதினுலும் இருவருடைய போக்குகளும் தனித்தன்மை யுள்ளனவாகும். டாக்டர் மு. வ. நல்ல சிந்தனேயாளர், அறிஞர் கலேஞருமாவார் என்பதை சிறந்த அவருடைய நாவல்கள் காட்டுகின்றன. மற்ற நாவலாசிரியர்கள் பிலக்கியம் படைப்பதி லிருந்து திறஞய்வுத் துறைக்குப் போக, இவரோ ஆராய்ச்சி அறிஞராகப் புகழ்பெற்ற பின்னரே நாவல் துறைக்கு வந்தார்.<sup>11</sup> பலவகைக் கருப்பொருள்கள் நோவலின் அக அமைப்பிலும் பல்வேறு வகையான நோக்கு நிலேகளே (View Points) புறவடிவிலும் சிறப்புடன் கையாண்டவர் இவர். குடும்பத்தில் நிகழும் சிறு சிக்கல்கள் முதல் இரண்டாம் உலகப் போர்வரை இவர் எல்லாவற்றையும் தம்முடைய நாவலின் பொருள்களாக எடுத்தாண்டுள்ளார். பால் உணர்ச்சிகளே அறிவியல் முறைப்படி ஆராயும் 'அஸ்ஸி', இள்ளூர் மனத்தின் இயல்புகளேக் காட்டும்' அகல் விளைக்கு', அரசியல் வாழ்வின் அவலங்களோக் காட்டும் 'கயமை', வாழ்க்கையில் தவறிய பெண்டிரின் மனப்போராட்டங்களேக் காட் டும் 'நெஞ்சில் ஒரு முள்' ஆகியவை இவருடைய நாவல்களில் மிகச் சிறந்தலையாகும். தம்முடைய உயர்ந்த சிந்தனேகளேயும், அறிவுரைகளேயும், அறவுரைகளேயும் க&லவடிவாக்கித் தந்து இந்த நூற்ருண்டின் இணையற்ற நாவலாசிரியராக டாக்டர் மு. வ. விளங்குகிருர்.

மனித சிந்த*ணேகளே மையமாக வைத்து* நாவல்களேப் படைத் தவர் டாக்டர் மு. வ. என்றுல் மனித உணர்ச்சிகளே மையமாக வைத்து நல்ல பல நாவல்களோப் படைத்துத் தந்தவர் அகிலன் என்று கூறலாம். ஜான் ஓ. ஹாரா தம்முடையை நாவல்களேப் பற்றிக் கூறிக் கொண்டது இவருடைய நாவல்களுக்கும் பொருந் தும். இவருடைய ஒவ்வொரு நாவலும் அது எழுந்த சமுதாய, அரசியல், பின்னணிகளே அழகாகக் காட்டுகின்றது. கலப்புத் திரு மணத்தை மையமாகக் கொண்ட 'வாழ்வு எங்கே?', விடுதஃக்கு முன்னும் பின்னும் இருந்த சமூக நிஃகெளின் ஏற்றத் தாழ்வுகளேப் பின்னணியாகக் கொண்ட 'புதுவெள்ளம்', ஓர் எழுத் தாளன் மனஉணர்ச்சிகளின் மேல் கட்டப்பட்ட 'பாலை விளக்கு' இவருடைய சிறந்த நாவல்களில் சில. இவற்றுள் 'பாவை விளக்கு' பல்லாயிரக்கணக்கான வாசகர்களின் நெஞ்சைக் குவர்ந்த நாவலாகும். கதைமாந்தர் படைப்பு, நடை, நிகழ்ச் இப் பின்னல் ஆகியவற்றில் இந்த நாவல் தனித்து நிற்கின்றது.

14. ஒரு குறிப்பிட்ட வட்டாரத்தின் பிரச்ணேகளேயும் வாழ்க் கைப் போக்குகளேயும், பேச்சுவழக்குகளேயும் மையமாகக் கொண்டு எழுதப்படும் 'வட்டார நாவல்'களே எழுதுவதில் ஆர். ஷண்முக

u "Varadarasan is the objective research worker, thinker and scholar who has turned novelist, in contrast with writers of fiction in TamilNad who have turned research workers".

<sup>-</sup>Xavier S. Thani Nayagam, 'The Novelist of the 'City of Madras'. Tamil Culture, Vol. X, No. 2, April-June 1963, The Academy of Tamil Culture, Madras, p.8.

சுந்தரம் சிறந்து விளங்குகிறுர். கொங்கு நாட்டினரின் வாழ்க் கைகையைக் காட்டும் இவருடைய நாவல்களில் 'பூவும் பிஞ்சும்', 'நாகம்மாள்', 'அழியாக்கோலம்' ஆகியவை சிறப்பாகக் குறிக்கத் தக்கன. இதே துறையில் தோன்றிய மற்ற நாவல்களில் ஆ. பழனி யப்பனின் 'காவிரிக் கரையினிலே', இலங்கை எழுத்தாளர் கணேசே விங்கனின் 'நீண்ட பயணம்', 'சடங்கு' ஆகியவை பாராட்டத் தக்க கஃலப்படைப்புக்கள்.

- 15. கல்கியுடன் பிறந்த நோவலின் மறுமலர்ச்சிக் காலமாகிய தற்போது தமிழ் நாவல் பூங்காவில் எத்தனேயோ நூற்றுக்கணக் கான வண்ணமும் மணமும் மிக்க மலர்கள் பூத்துக் குலுங்கு கின்றன. கிராம மக்களுக்கு மண்ணின்மீதுள்ள காதலே மைய மாகக் கொண்ட சங்கரராமின் 'மண்ணுசை', ஓர் இசைக்க&ஞரின் வாழ்வைக் கருப்பொருளாகக் கொண்ட ந. சிதம்பர சுப்ரமணி யனின் 'இதயநாதம்'; பால் பிரச்ணேகளே மையமாகக் கொண்ட தி. ஜானகிராமனின் 'மோகமுள்', சாவியின் 'விசிறிவாழை'; நெச வாளர்களின் துயரவாழ்வைக் காட்டும் 'பஞ்சும்' பசியும்'; வர தட்சணேக் கொடுமையைக் காட்டும் பி. எஸ். ராமையாவின் ்பிரேமஹாரம்'; ஜல்லிக்கட்டு என்ற கிராமிய விளேயாட்டை மையமாகக் கொண்ட சி. சு. செல்லப்பாவின் 'வாடிவாசல்'; தற் காலத் திரைப்படங்கள் பெண்களின் மனத்தை எவ்வெவ்வகையில் கெடுக்கின்றன என்பதைக் கருப்பொருளாகக் கொண்ட கோவி. மணிசேகரனின் 'தவமோ? தத்துவமோ?'; வயதடைந்தும் பருவ மடையாப் பெண்ணின் மனஇயல்புகளேக் காட்டும் அவருடைய மற் இருரு நாவலான 'தென்னங்கீற்று'; ஓர் எழுத்தாளனின் வாழ்க் கையை மையமாகக்கொண்ட நா. பார்த்தசாரதியின் 'குறிஞ்சி மலர்'; ஓரே நாளில் நடந்த நிகழ்ச்சிகளே அழகுறத் தரும் க. நா. சு.வின் 'ஒரு நாள்'; அலுவலகத்தில் ஒருநாள் உண்மைக்கு ஏற் படும் சோதனேகளே மையமாகக் கொண்ட பிலஹரியின் 'நெஞ்சே நீ வாழ்க!'; நனவோடை உத்தியை இந்திய மண்ணிற்கேற்பக் கையாண்ட லா. ச. ரா.வின் 'புத்ர'; ஆர்வியின் 'அணேயா விளக்கு'; விந்தனின் 'பாலும் பாவையும்' முதேலியன சிறப்பாகக் குறிக்கத் தக்க நாவல்கள்.
- 16. தமிழ்ச் சமூக நாவல்களின் வளர்ச்சியில் நாவலாசிரியை களின் பங்கும் குறிப்பிடத்தக்கதாகும். வீட்டுப் பிரச்னேகளே மையமாகக் கொண்ட பல 'குடும்ப நாவல்'களே இவர்கள் படைத் துத் தந்துள்ளனர். குகப்பிரியையின் 'சந்திரிகா'; ராஜம்கிருஷ் ணனின் 'மலர்கள்'; 'குறிஞ்சித்தேன்'; லக்ஷ்மியின் 'மிதிலா விலாஸ்', 'பெண்மனம்', 'காஞ்சணயின் கனவு'; அநுத்தமாவின் 'பிரேம தீதம்,' 'மணல் வீடு,' 'நைந்த உள்ளம்,' முதலியன பலர் மனங்களேக் கவர்ந்த இனியே நாவல்கள்.
- 17. நாவஃத் தம்முடையை சீர்திருத்தக் கருத்துக்களேப் பரப்பு வதற்கு ஒரு கருவியாகப் பயன்படுத்தி, கஃவைடிவில் சீர்திருத்தக்

கருத்துக்களேப் பொதிந்து தந்தவர்களில் சிறப்பிடம் பெறத் தக்கவர் சி. என். அண்ணுதுரை. அவருடைய 'பார்வதி, பி.ஏ.'வும், 'ரங்கோன் ராதா'வும் இத்துறையில் குறிப்பிடத்தக்க இரண்டு சிறந்த நாவல்கள்.

18. இதுகாறும் கூறியவற்றுல், கதை நாவலின் அடிப்படை யாளுலும் உரை நடை செல்வாக்குப்பெற்ற பின்னரே நாவல் வடிவம் தோன்றியதென்பதும், முதல் நாவலான 'பிரதாப முதேலியார் சரித்திர'த்தின் இயல்புகளும், பிற பத்தொன்பதாம் நூற்ருண்டு நாவல்களின் போக்குகளும், இருபதாம் நூற்முண் டின் முதல் முப்பது ஆண்டுகளில் சமூக நாவல் பெற்றிருந்த வீழ்ச்சியும், கல் கி ஏற்படுத்திய மறுமலர்ச்சியும். தேவன், டாக்டர் மு. வ., அகிலன் ஆகியோரின் சாதனேகளும், பல்வேறு துறைகளில் கிளேவிடும் இன்றைய நாவல்களின் போக்குகளும், நாவலா சிரியைகளின் பங்கும், சீர் திருத்தக் கருத்துக்களுக்கு நாவல் வடிவம் கருவியாவதும் போன்ற செய்திகளே அறியலாம். மாறிவரும் உலகில் தமிழ்ச் சமூக நாவலுக்கு நல்ல எதிர்காலம் உண்டு என்பதற்கு இவை கட்டியம் கூறி நிற்கின்றன.

#### நூல் விவர அட்டவணே

#### தமிழ்

- கமலாம்பாள் சரித்திரம், பி. ஆர். ராஜமய்யர், விவேகசிந்தாமணி, சென்னே, 1947.
  - 2. தொல்காப்பியம், அருணு பப்ளிகேஷன்ஸ், சென்னே, 1961.
  - 3. பத்மாவதி சரித்திரம், மாதவையா, லிப்கோ வெளியீடு, சென்னே, 1964.
- 4. பிரதாப முதலியார் சரித்திரம், வேதநாயகம் பிள்ளா, செல்லப்ப முதலியார், சென்னோ, 1907.
- 5. மாயூரம் முனிசீப் வேதநாயகம் பிள்ளா, கு. அருணுசேலக் கவுண்டர், தி அலய்டு பெப்ளிஷிங் கம்பெனி, சென்கோ, 1952.

#### ஆங்கிலம்

- 1. Dictionary of World Literary Terms, Edited by Joseph T. Shipley, George Allen & Unwin Ltd., London, 1955.
  - 2. India Through the Ages, Jadunath, M. C. Sarkar & Sons, Calcutta, 1928.
- 3. Tamil and English Dictionary, M. Winslow, American Mission House, Madras, 1862.
- 4. Tamil Culture, A Quarterly Journal, Academy of Tamil Culture, Madras, 1963.

# கடந்த கால் நூற்ருண்டுக் காலத்தில் தமிழ் இலக்கியப் பத்திரிகைகளின் தோற்றமும் வளர்ச்சியும்

**ள.** பார்த்தசாரதி\*

### தமிழில் இலக்கியப் பத்திரிகைகள்

இக் கட்டுரையில் தமிழ் இலக்கியப் பத்திரிகைகளின் வளர்ச்சி பைப் பற்றிக் கூறுவதற்கு முன் இந்தியாவிலும் தமிழகத்திலும் நவீனப் பத்திரிகைத்துறை (Modern Journalism) எப்போது பரவ லாக அறிமுகத்துக்கு வந்தது என்பதை ஓரளவு முன்னுரையாகச் சுருக்கித்தர வேண்டுவது இன்றியமையாதது. எழுத்து, பொருள், யாப்பு, அணி ஆகிய பிரிவுகளுக்கும் இயல், நாடகம் ஆகிய பிரிவுகளுக்கும் தமிழில் இலக்கணம் இருந்தது போல் பத்திரிகைத்துறைக்கு முன்னிலக்கணம் எதுவும் எப்படி நவீன இலக்கியத் துறைகளான சிறுகதை, நாவல், முதலி யன (Modern Literature) நமக்கு ஆங்கில மொழியின் தொடர்பால் கிடைத்தனவோ அப்படியே நவீனப் பத்திரிகைத்துறையும் ஆங்கில மொழியின் தொடர்பால் நமக்குக் கிடைத்த ஒன் று விடு த வே இயக்கத்தைப் பற்றிய உணர்வு (National Movement) தோன்றிய காலத்தில் அந்த இயக்கத்திற்கு துணேயாகப் பயன்படும் என்ற காரணத்திஞல்தான் பத்திரிகைத் துறையைப் பற்றியே இந்தியாவிலும் தமிழகத்திலும் முதன்முதலா கச் சிந்திக்கத் தொடங்கினும். அந்தச் சிந்தண அப்போது தினப் பத்திரிகை (Daily News Paper) செய்திப் பத்திரிகை (News Magazine) அளவில்தான் வளர்ந்தது. பாரதியாரின் 'இந்தியா', 'சுதேசமித் திரன்,' 'இந்து', 'தினமணி' 'தமிழ்நாடு' போன்றவை இவ்வாறு தோன்றியவையே. தமிழகத்தைத் தவிரத் தமிழ் வழங்கும் பிற நாடுகளான இலங்கை, மலேயா, பர்மா, போன்ற பிறபகுதிகளிலும் தொடக்க காலப் பத்திரிகைத் தொழில் இந்த எல்ஃயில்தான் இருந்தது. வாரப் பத்திரிகை, மாதப் பத்திரிகை, இலக்கியப் பத்திரிகை, நகைச்சுவைப் பத்திரிகை, தொழில்துறைப் பத்திரிகை, என்றெல்லாம் பிரிந்து பின்பு இன்றுள்ள நிஃக்குக் கினேத்தது இந்த ஆரம்ப எல்ஃயிலிருந்ததுதான் என்பதை யாரும் மறுக்க முடியாது.

<sup>\*</sup>ஆசிரியர், 'தீபம்', சென்னோ.

2. இந்தப் பிரிவுகளில் இலக்கியப் பத்திரிகை (Literary Journal) என்ற பிரிவை மட்டும் எடுத்துக் கொண்டாலும் கடந்த கால் நூற்றுண்டுக் கால அளவில்தான் அது வளர்ச்சியும், வளமும், பல் வேறு வடிவமும் பெற்றிருக்கிறது. தொடக்க காலத்தமிழ் இலக் கிய ஏடுகள் யாவும் இலக்கண, இலக்கிய ஆராய்ச்சிகளிலும் புலவர் களின் விவாதங்களிலுமே கவனம் செலுத்தின. பாமரத் தமிழ் மகன் அவற்றில் ஈடுபாடுகொள்ள அவை வாய்ப்பளித்ததில்ஃல. மதுரை, கரந்தைத் தமிழ்ச் சங்கங்களின் வெளியீடுகளான ''தமிழ்ப் பொழில்'', ''செந்தமிழ்'', சைவ சிந்தாந்த நூற்பதிப்புக் கழகத்தின் ''செந்தமிழ்ச்செல்வி'' ஆகியவற்றை இந்தத் தொடக்ககால இலக் கிய ஏடுகளில் சேர்த்துக் கொள்ளலாம். இவை தமிழ் இலக்கியப் பத்திரிகைகளாயினும், நவீனப் பத்திரிகை உத்திகளே இவை தேட வில்ஃ. புலமை எல்ஃபிலேயே (Intellectual's rank) இவை இருந் தன. நச்சிஞார்க்கினியன், விவேக பாநு, விவேக சிந்தாமணி, பஞ்சாமிர்தம், போன்றவற்றையும் ஏறத்தாழ இந்தத் தொடக்கக் கால இலக்கிய ஏடுகளில்தான் இ‱க்கவேண்டும். நவீன இலக் கியப் பத்திரிகைகளின் வளர்ச்சிக் காலம் என்பது 'மணிக்கொடி', 'கேஃமைகள்', 'சந்திரோதயம்', 'பொன்னி', ஆகியவற்றிலிருந்து தொடங்குகிறது. தமிழ் இலக்கியப் பத்திரிகைகளில் புதுமையும், செழிப்பும், பெருகிய காலம் இதுதான்.

## மணிக்கொடிக்காலம்

- 3. 'மணிக்கொடி,' 'கஃமைகள்' காலத்துக்கு முந்திய இலக்கியப் பத்திரிகைகளான செந்தமிழ், தமிழ்ப்பொழில் போன்றவற்றில், ஓர் இலக்கணை முடிவு பற்றிய விவாதமோ, ஒரு பழம்பாடலுக்குப் பொருள் காண்பதில் இருபெரும் புலவர்களுக்கிடையிலுள்ள கருத்து வேறுபாடோ, கல்வெட்டு, சாஸன ஆராய்ச்சிகளோதோன் இலக்கிய அம்சங்களாகக் கருதப்பட்டன.
- 4. ஆஞல் 'மணிக்கொடி, 'கஃமைகள்', ஏடுகள் அந்த நிஃலையை மாற்றிக் கதை, நாவல், இலக்கியத் திறஞய்வு (Literary criticism) புத்தக விமர்சனம் (Book Review) ஆகிய அம்சங்களேயும் இலக் கிய ஏட்டுக்குரியவைகளாக்கி வளர்த்தன. புனேகதை (Fiction) அம்சத்துக்கு இலக்கிய அந்தஸ்து (Literary Merit) ஏற்பட இந் தப் பத்திரிகைகளே முதன்முதலில் பாடுபட்டன என்பது முக்கிய மாகக் கவனிக்கப்படவேண்டும். புதுமைகளேயும், சோதணே இலக் கியத்துறைகளேயும் (Experimental Ways) வளர்க்க ஏடுகளின் காலத்துக்குப் பின்பே அதிக வாய்ப்புக் கிடைத்தது. இலக்கியப் போக்குகள் (Literary trends) என்று உலக இலக்கியத் தைரத்துக்குப் பேசத்தக்க சில நிலேமைகள் இந்த இலக்கியப் பத்திரி கைகளால்தான் அறிமுகமாயின. இந்தக் காலகட்டத்தில் மேஃ நாட்டின் இலக்கியத்துறைகளோடு தமிழ் எழுத்தாளர்களுக்கு ஏற் பட்ட பரிச்சயமும் இதற்கு ஒரு காரணம். இந்தப் பத்திரிகைகள் வகுத்த வழியில் பின்னுல் இலக்கிய அம்சங்களோடு கவர்ச்சிகர

பொதுமக்கள் அம்சங்களேயும் (Features of Mass scale த மிழில் சில பத்திரிகைகள் Journalism) கலந்து அவை 'ஹனுமான்', 'இந்துஸ்தான்', 'அணிகலம்' போன்றவை. இதே காலகட்டத்தில்தான் ரங்கூனிலிருந்து வெ. சாமிநாத சர்மா வின் 'ஜோதி'யும் வெளிவந்தது. பின்னுளில் வெளிவந்த 'காலச் சக்கரம்', 'காதம்பரி,' 'தேனி', 'கூறுவளி', போன்ற பத்திரிகை களுக்கு எல்லாம் கூட 'மணிக்கொடி', 'கலேமகள்' ஆகியவைதான் தூண்டுதலாக அமைந்தன. இலக்கியப் பத்திரிகை என்ற பெய ரின் பொருள் முழுமை அடையத் தொடங்கிய சமயம் இதுதான் என்று கூறவேண்டும். ''மணிக்கொடி'' நடந்து நின்றுவிட்டா லும் தமிழில் இலக்கியப் பத்திரிகைகளின் வரலாற்றை எழுத அது தான் மைல் கல்லாக இன்னும் இருக்கிறது. மணிக்கொடியும், கேஃமேகளும் ஒரு கால எல்ஃயில் தமிழ் இலக்கியத்தின் புதிய கிளே களில் பல சோதனேகளும், சாதனேகளும், செய்து பார்த்த ஏடுகள். அந்தச் சோதணகளும், சாதனேகளுமே பிற்காலத்தில் பல இலக்கி யப் பத்திரிகைகளுக்கு முன்மா திரியாக அமைந்தன. பத்திரிகைத் தொழிலில் இலக்கிய ரீதியான வளம் இந்த இரண்டு பத்திரிகை களாலும் ஒரு காலத்தில் துல்லியமாகவும், துலாம்பரமாகவும் நிரூ பிக்கப்பட்டன. தமிழில் உரைநடை வளர்ச்சியின் திருப்புமுனேக் காலமாக இந்தப் பத்திரிகைகளின் காலம் இருந்ததனுல் இவை புதிய புதிய இலக்கிய வகைகளே வாசகர்களுக்கு அறிமுகப்படுத் தூண்டுதல் (Influence) இந்தக் தின. பாரதியின் இலக்கியத்தை வளர்க்கத் துணே செய்தது. கட்டத்துத் தமிழ் வசன நடையில் கவிதையும் நளினமும், கவிதையில் வசன நடையின் எளிமையும் விரவுகிற அழகிய தமிழ் அமைப்பைப் பாரதி இந்தப் பத்திரிகைகளுக்கும் இவற்றில் எழுதியவர்களுக்கும் உதவியிருந் தார். பாரதி யுகத்தின் உத்வேகம் தமிழ்ப் பத்திரிகைகளின் இலக் கிய எழுச்சிக்கும் துணே புரிந்தது. பிற்காலத்தில் பாரதிதாசனின் 'குயிலும்'' சுரதாவின் ''காவியமும்'' கவிதை இலக்கிய ஏடுகளாக தூண்டு தலே பாரதியுகத்துத் இந்தப் நடக்கவும் வாக இருந்திருக்கவேண்டும் என்று அநுமானிக்க இடமிருக்கிறது. ஏடுகளே ஒரு குறிப்பிட்ட நம்பிக்கையூட்டும் தமிழ் இலக்கிய நிலேக்குக் (Promising stage) கொணர்ந்த காலம்

## இடைக்கால நிலேகள்

் அதன்பின் இடைக்கால எல்ஃயில் ஜனரஞ்சக அம்சமும் பத்தி ரிகைத் தொழிலில் கவனிக்கப்பட்டது. ''கல்கி'' என்ற எழுத்தா ளாரின் பணியால் 'விகடன்', 'கல்கி' போன்ற இதழ்கள் தோன்றின. அவை இலக்கிய எல்ஃயிலிருந்து பெருகித் தம்மை இன்னும் எளி மையாக்கிக் கொண்டு வியாபாரமாகவும் மாறின. ''இலக்கியப் பத்திரிகைகள்'' என்ற பெயர் குன்றிப் ''பத்திரிகை இலக்கியம்'' என்று குறிப்பிடத்தக்க சில தாணு அம்சங்கள் பத்திரிகைத் தொழி அக்குக் கிடைத்தன.

அரசியல் தஃயங்கம், நகைச்சுவைத் துணுக்குகள், தொடர் போன்ற அம்சங்கள் மிகமிக எளிமையாக்கப்பட்டன. இலக்கிய நிஃகௌவிடப் பத்திரிகைத் திறன்கள் (Journalistic talents) கவனிக்கப்பட்டன. எவ்வளவு செம்மையாக நடத்தப்படுகிறது என்பதை விட எவ்வளவு இலட்சம் பேர் படிக்கிருர்கள் என்பதே பெருமையாக மாறிய காலம் இதுதான். இலக்கியப் பத்திரிகைகள் தங்கள் நிஃக்குப் பயந்து தயங்கிய காலமும் இதுதான். ஏறக் குறைய மேஃநோட்டுப் பத்திரிகைத்துறையின் விளேவு (Impact of modern Journalism) இந்தச் சமயத்தில் தமிழிலும் ஏற்பட் டது. பத்திரிகைத்துறை செல்வாக்கான ஒரு தொழிலாக ஜன நாயக சாதனமாக மாறியது; மாற்றப்பட்டது. இரண்டொரு இலக்கியப் பத்திரிகைகளேயும் இந்த நிலே நன்கு பாதித்தது. இந் தச் செல்வாக்கின் முழுப்பயனேக் ''குமுதம்'' போன்ற வெகுஜன சஞ்சிகைகள் அறுவடை செய்தன. வெகுஜன சஞ்சிகைகளின் அமோக வளர்ச்சி இலக்கியப் பத்திரிகைக்காரர்களுக்குப் பயத்தை அளித்தன. இந்தப் பயம் இரண்டுவித விளேவுகளே உண்டாக்கி யது. வெகுஜன சஞ்சிகைகளிலிருந்து வேறுபட்ட தரமான நல்ல இலக்கியப் பத்திரிகைகளே நடத்த வேண்டுமென்ற பிடிவாதம் கிலருக்கு உண்டாகவும், வெகுஜன சஞ்சிகைகளே ஆதரிப்போர் இந்த வழியிலேயே முற்றிலும் போய்விடவும் நேர்ந்தது. இதனுல் இலக்கியத் திறனுள்ள பத்திரிகைகளில் கவனம் செலுத்துவோரும் அத்தகைய வாசகர்களும் தனித்தனியே தங்கள் துறைகளில் கவ னம் செலுத்தத் தொடங்கினர். தமிழ் இலக்கியப் பத்திரிகை களின் வளர்ச்சிக்கு இந்த நிலே ஓரளவு உறுதூணே புரிவதாயிருந்தது என்பதை மறந்துவிடுவதற்கில்ஃ. இலக்கியத் தரமான ஒன்று எழுத்துலகிலும், வாசகர் உலகிலும் உண்டாகவும் இந்த வெகுஜன ரஞ்சகமான இதழ்களே மறைமுகமான தூண்டுதல் களாக இருந்தன என்று அநுமானிக்கலாம். வெகுஜனப் பத்திரி கைத்துறை ஆதிக்கம் (Influence of Popular Journalism) இலக்கிய ரீதியான தனித்தன்மை, அசல்தன்மை (Individuality, Originality) உள்ள பத்திரிகைக்கோக் நடப் பாதிக்க நேர்ந்தது. இந்தக் கால கட்டத்தில் இப்படிச் சோதனேயைத் தாங்கமுடியாமல், நெல்ஃயிலிருந்து வந்த 'சாந்தி', சென்ணயிலிருந்து வந்த 'சரஸ் வதி,' 'எழுத்து,' 'இலக்கிய வட்டம்,' பம்பாய் ஏடு 'விந்தியா' போன்றவை சிரமப்பட்டுப் போராடின.

மலேசியாவில் 'மஃமைகள்', ஈழத்தில் 'புதுமை இலக்கியம்', 'மரகதம்' போன்ற இதழ்களும் இதே கால கட்டத்தில் இலக்கியத் தரமான செயல்களேச் செய்ய முயன்றன. ரங்கூனில் செய்தி இதழாக ''பர்மா நாடு'' ஒன்று மட்டுமே இந்தச் சமயத்தில் தமிழ் ஏடாக இருந்தது. கஃமைகள் காரியாலயம் வெளியிட்டு வளர்த்து வரும் 'மஞ்சரி', கோவை 'கஃலக்கதிர்', 'தாமரை' போன்றவைகூட வெகுஜனக்கவர்ச்சி இதழ்களின் அளவு செல்வாக்குப் பெறமுடிய வில்ஃல.

## தற்கால நிலேமை

'சரஸ்வதி', 'இலக்கிய வட்டம்' போன்ற பல இலக்கியப் பத்திரிகைகள் சோதனேயைத் தாங்காது நின்றேவிட்டன. 'எழுத்து' புதுக்கவிதை, விமர்சனம் (Free verse, Literary Criticism) துறைகளில் சோதனே செய்து வருகிறது. 'கலேமகள்' 1950ம் ஆண்டுக்கு முன் சிறுகதைத்துறையில் செய்த சோத**ீன** முயற்சிகள் போல் இப்போது செய்வதில்ஃ. புதிதாகத் தோன்றிய 'தீபம்' மாத இதழ் இலக்கிய விவாதங்கள், நாடகம், சிறுகதை பற்றிய இலக்கிய விவாதங்கள், போன்றவற்றிலும், திறஞய்விலும் தரமான சிறுகதைகளே வெளியிடுவதிலும் விறுவிறுப் பாகக் கவனம் செலுத்தி வருகிறது. பெரும்பாலான பத்திரிகை கள் கதைகடோ மட்டுமே இட்டு நிரப்புவதோடு இலக்கியப்பணி நிறைந்து விடுவதாக நிணக்கும் இந்த நாளில் புதிய சோதணகைகுச் செய்ய இலக்கியப் பத்திரிகைகள்கூடத் தயங்குகின்றன.

நாட்டின் அரசியல் பொருளாதார, சினிமா வேகங்கள் நிதான மான போக்குள்ள பத்திரிகை அம்சங்களே ஊக்குவிக்கத் துணே ஒரு சினிமாப் பத்திரிகை இலக்கிய அம்சங்களில் செய்யவில்லே. எதுவுமே இன்றி வெளி வரமுடியும் என்பதுபோல் ஓர் இலக்கியப் பத்திரிகை சினிமா எதுவும் இன்றி வெளிவரமுடியாது என்றுகிவிட் டது தேற்கால நிலேமை. இலக்கியத்தின் புதிய பழைய துறைகளில் ஆழ்ந்தகன்ற கவனம் செலுத்தும் பத்திரிகைகள் சிலவாவது வேண் டும். மொழியின் ஜீவாதாரமான பிரச்னே இது. விதை சேமித்து வைத்தால்தான் மறுபடி பயிரிட முடியும். இலக்கியப் பத்திரிகைகள் மொழிக்கு விதை நெல்ஃப் போன்றவை. நாளே இலக்கிய முயற்சிகளேப் பயிர் செய்ய இவை உதவுவதைப் போல வேறெவையும் உதவமாட்டா என்ற உணர்வு நமக்கு இருப்பது நல்லது.

## REFERENCE இலக்கிய ஏடுகளின் எதிர்காலம்

தமிழ் இலக்கிய இயக்கம் இப்போது வளர்முகமாக இருக்கிறது. அங்கங்கே எழுத்தாளர் சங்கங்கள், வாசகர் பேரவைகள் தோன்றிப் புதுமை இலக்கியம் பற்றிச் சூழ்ந்து சிந்திக்க மூனேந் இது. இந்தக் காலத்திலும் எதிர்காலத்திலும் துள்ள காலம் தரமான பத்திரிகைத் தொழில் (Ideal Journalism) இலக்கியத் கொஞ்சம் காலூன்ற வாய்ப்பிருக்கிறது. விமர்சனம், திறஞய்வு, இலக்கியத்தில் சோதணே முயற்சிகள், விவாதங்கள், போன்ற வற்றை நடத்தும் தீவிரமாக இலக்கியக் கொள்கை உள்ள பத்திரி கைகளுக்கு எதிர்காலம் இருக்கிறது. எவ்வளவு வெகுஜனப் பத்தி ரிகைகள் அழுத்திணுலும் இலக்கியப் பத்திரிகைகள் வளர முடியும்; வளர வேண்டும்.

190423 031, bac L1.3

அகநானூற்றிலோ புறநானூற்றிலோ ஒரு பாடலுக்கு விளக்க மும் நயமும் கூறிஞலோ படம் வ*ரைந்து விட்டாலோ அதுவே* இலக்கியப் பத்திரிகையின் இலட்சணம் என்று கருதிய காலம் மாறி பத்திரிகையின் இலக்கிய நோக்கும் (Literary aim) பயனும் (Literary output) நன் கு புரிந்து கொள்ளப்படும் காலமாக எதிர்காலம் இருக்கும். 🌘 லக்கியப் பத்திரிகை **வள**ர்ச்சியில் கருத்துள்ள யாவரும் துடிப்பான இந்த காலத்தை நன்கு பயன்படுத்திக் கொள்ளவேண்டும்.! பல்லாயிரம் விதமான பத்திரிகைகள் ஒரு மொழியில் நடந்து வளர்ந்தாலும் அந்த மொழியின் நாளேய நிதிக்குவை என்ற சேமிப்புக்குப் பொருள் வழங்குபவை இலக்கிய ஏடுகளே என்பதை நி2ீனவில் வைத்துக் கொள்ளவேண்டும். வாசகர்களில் நல்ல கூட்டம் ஒன்று வெகு ஜனப் பத்திரிகைத் தரத்தில் மட்டும் திருப்தி காணுமல் இலக்கியத் தரமான பத்திரிகைகளே எதிர்பார்க்கும் எதிர்காலம் உருவாக வேண்டும். / மொழியின் நிலேத்த சிறப்பிற்கு ஒரு காலத் தில் கவிதை இலக்கியம் எப்படி ஓர் அச்சாணியாக இருந்ததோ அப் படியே இலக்கியப் பத்திரிகைகளும் மொழிக்கு அச்சாணியாக இருக்க ஏற்றவையாகும். என்கௌண்டர் (Encounter) மாடர்ன் ரெவ்யூ (Modern Review) தமிழ்க்கலே (Tamil culture) போன்ற இதழ்கள் தமிழில் பெருகி வளரவேண்டும். ஒரு நல்ல இலக்கியப் பத்திரிகை பல்லாயிரம் பேருக்குக் கற்பிக்கும் பேராசிரி யணப் போன்றது. தரமான பத்திரிகைத் தொழி<u>லு</u>க்கு இலக்கி யப் பத்திரிகைகளே முன்ஞேடிகளாக இருக்கமுடியும். பத்துத் தரக்குறைவான பத்திரிகைகளிலிருந்து ஒரு நல்ல விளேவும் ஏற்பட முடியாது. அதே சமயத்தில் ஒரு தரமான இலக்கியப் பத்திரிகை \_யிலிருந்து பத்து நல்ல பத்திரிகைகள் தோன்றக்கூடும்.🖠

# தமிழ்ப் படைப்பிலக்கியத்தில் உரைநடை அகிலன் \*

மனிதர்கள் தம் கருத்துக்களேயும், அனுபவங்களேயும் நேரடிச் சிந்தணேகளாக வெளியிடுகிருர்கள்; அல்லது அவற்றுக்குக் கலே உருவங்கள் கொடுத்துப் படைப்பிலக்கியங்களாகவும் வெளியிடு கிருர்கள். இவ்வாறு வெளியிடுவதற்கு அவர்கள் எழுத்துக்களேச் செய்யுள் முறையிலும் பயன்படுத்துகிருர்கள்; உரைநடையாகவும் பயீன்படுத்துகிறுர்கள்.

மருத்துவம், வானவியல், கட்டிடக்கஃ போன்ற அறிவியல் நூல்கள்கூட முன்பு தமிழிலே செய்யுளின் தூண்கொண்டே இயற்றப் பெற்றிருக்கின்றன. அவ்வாறே படைப்பு இலக்கியத்தில் கஃ வடி வங்களான சிறு செய்யுட்கள், சிறு காப்பியங்கள், பெருங்காப்பியங் கள் முதலியனவும் அக்காலத்தில் செய்யுட்களாலேயே இயற்றப் பெற்றன.

∕் காலம் மாறிவிட்டது. எதற்கும், எல்லாவற்றுக்கும், செய்யுளே கருவியாக இருந்த காலம் மாறிப்போய், நாம் உரைநடையே எதற்கும் எல்லாவற்றுக்கும் என்ற காலத்தில் இப்போது வாழ்கிரும். உரைநடையே இன்று உலகத்தின் நேரடிச் சிந்தனே வெளியீட்ட டுக்கும் இலக்கியப் படைப்புக்கும் கருவியாக மிகப்பெரிய அளவில் மாறிவிட்டதால், அதன் செல்வாக்குப் பிற இந்திய மொழிகளேப் போலவே தமிழையும் ஆட்கொள்ள முனேந்திருக்கிறது. 'யாதும் ஊரே யாவரும் கேளிர்' என்ற உயர்ந்த குறிக்கோளுள்ள தமிழ் உலகத்திலிருந்து அறவே ஒதுங்கி, இனியும் செய்யுளே மட்டும் கொண்டு வளர முடியாது என்பதை நாம் உணர்ந்து வருகிரும்.

இந்த நிஃ யில் இன்றைய படைப்பிலக்கியங்களின் உரைநடையைப் பற்றி மட்டிலும் சுருக்கமாக இந்தக் கட்டுரையில் கூற விரும் புகிறேன். படைப்பிலக்கியம் (Creative Writings) விளக்க இலக்கியம் (Non-Creative Writings) என்று ஆங்கிலத்தில் பகுத்துக்கொள் வார்கள். இதில் நான் படைப்பிலக்கியங்களின் உரைநடையைப் பற்றிச் சில கருத்துக்களே உங்களுடேன் பகிர்ந்துகொள்ள விரும்பு கிறேன்.

இங்கு மற்றும் ஒரு சிறு விளக்கம் தேவையாக இருக்கிறது. புரோஸ் (Prose) என்ற ஆங்கிலச் சொல்லுக்கும் ஸ்டைல் (Style)

<sup>\*</sup>நாவலாசிரியர். அகில இந்திய வாகுருலி, சென்னே

என்ற சொல்லுக்கும் பொதுவாக நாம் 'உரைநடை' என்ற தமிழ்ச் சொல்லேயே பயன்படுத்தி வருகிரும்.

புரோஸ் என்பது பொதுவான உரைநடை என்பதும், ஸ்டைல் என்பது குறிப்பிட்ட ஓர் ஆசிரியரின் நடை அழகு என்பதும், இன்றும் விளக்கம் பெருமலே இருந்து வருகிறது. ஸ்டைல் என்ற சொல்லே நாம் 'நடை' என்றே குறிப்பிட்டு வருகிறும். ஸ்டைல் என்ற கேள்பது செய்யுளால் இயற்றப்பட்ட படைப்புக்களுக்கும் பொது வானது. என்றுறும் எழுதிய ஆசிரியரின் இந்தத் தனித்தன்மையை, அழகு நிலேயை வெளிப்படுத்தக்கூடிய ஸ்டைலேப் பற்றிய ஆராய்ச்சி, கவிதை இலக்கியங்களிலேயே இன்னும் சரிவர மேற்கொள்ளப்பட வில்லே என்று எனக்குத் தோன்றுகிறது.

இந்த நிஃயில்தான் நான் உரைநடை இலக்கியங்களேப் பற்றிய ஸ்டைஃ நடை அழகை— ஆராயப் புகுந்துள்ளேன். ஸ்டைலுக்கு நடை அழகு என்ற பெயரை இங்கு எளிதில் விளக்கம் பெறுவதற் காகப் பயன்படுத்தியுள்ளேன். உரைநடை என்பது பொதுவான தென்றும், நடை அழகு என்பது அந்தந்த ஆசிரியர் பொதுவான உரைநடையிலிருந்து தாமே உருவாக்கிப் பயன்படுத்தியது என் றும் நாம் வைத்துக் கொள்ளலாம்.

உரைநடை பொதுவானது, நடை அழகு அதைப் பயன்படுத்திய ஆசிரியரின் தனித்தன்மையை வெளியிடுவது என்பதை மிடில்டன் மறி (Middleton Murry) தம்முடைய 'The Problem of Style' என்ற நூலில், "Style means that personal idiosyncrasy of expression by which we recognise a writer" என்று சுட்டிக்காட்டுகிருர்.

இதிலிருந்து நடை அழகு என்பது ஆசிரியரின் தனிச்சொத்து என்று நாம் கருதினுலும், ஆசிரியர் அவர் வாழ்ந்த காலத்தின் செல்வாக்குக்கு உட்பட்டிருப்பதை நம்மால் மறுக்க காலத்தின் சிந்த2ீனகள், எண்ணங்கள் அவற்றை வெளியிடும் பேச்சு மொழி, எழுத்து மொழி இவ்வளவையும், அவர் ஜீரணி த்துக் கொண்டுதான், பிறகு தம்முடைய நடையழகில் படைப்பை வெளி ஆகவே படைப்பு நடைக்கு ஆசிரியர் மட்டுமே காரண மாவதில்ஃ. அவர் வாழும் காலமும் காரணமொகிறது. @(h "Each age develops unconsciously its own style and each writer modifies the style of his age to reveal his own personality "2 என்பர் ராபர்ட் ரோஜர்ஸ் (Robert E. Rogers.) இக்கருத்து ஆழ்ந்து நோக் ் கத்தக்கது.

ஆகவே, தமிழின் உரைநடையைப் பற்றி ஆராய்வோரும் சரி, நடை அழகைப்பற்றி ஆராய்வோரும் சரி, அது உருவான காலத்

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Middleton Murry, J.—The Problem of Style, Oxford University Press, London, 1960, p. 65.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rober E. Rogers, The fine Art of Reading, The Stratfort Co., Boston, 1930, p. 138.

தின் வரலாற்றை மறந்துவிட்டு ஆராயப் புகுவது சரியாகாது என் பதால், நான் இங்கு காலத்தின் பின்னணியோடு நடை அழகைப் பற்றி என் கருத்துக்களே உங்கள் முன் வைக்கிறேன்.

#### உரைகடை வரலாறு

தமிழில் உரைநடை தொல்காப்பியர் காலம்தொட்டே இருந்து வந்ததென்ருலும், பாட்டுடைச் செய்யுளுக்கு இடையில் தொடர்புப் பகுதியாகவோ, பிறகு கவிதைப் படைப்புகளுக்கு உரையாசிரியர்கள் விளக்கம் சொல்லும் கருவியாகவோ, கல்வெட் டாகவோதான் பயன்படுத்தப்பட்டு வந்திருக்கிறது. முழுமையான படைப்பிலக்கியங்கள் உரைநடைத் தமிழில் இருந்ததற்கான சான்று ஏதும் நம்மிடமில்ஃ. உரைநடையைப் படைப்புக்கஃ வேடி வத்துக்குப் பயன்படுத்த முடியும் என்பதை நமக்கு முதன் முதலில் கட்டிக் காட்டியவர் பெஸ்கி பாதிரியார் (Fr. Beschi) 1746) எனும் இத்தாலி நாட்டினரான வீரமாமுனிவர். மேஃநோட்டுச் செல்வாக்குத்தான் அவர் எழுதிய 'பரமார்த்த குரு கதை' என்ற படைப்பிலக்கியத்தை நமக்கு வழங்கியுள்ளது. சுவை ததும்ப அவர் ஒரு குருவைப் பற்றியும் அவர்தம் சீடர்களுப் பற்றியும் எழுதிய கேலிக்கதை (Satire) அது. இவரையே தமிழில் உரைநடைப் படைப்பிலக்கியத்தில் முதல்வர் என்று நாம் கூற வேண்டும்.

இதற்குப் பிறகு ஏற்பட்ட ஒரு குறிப்பிடத்தக்க இலக்கியப் பெரு நிகழ்ச்சி, 1876-ல் வெளிவந்த வேதநாயகம் பிள்ளோயின் (1824 -1889) 'பிரதாப முதலியார் சரித்திரம்' என்ற நாவலாகும். வேதநாயகம் பிள்ளே பிறப்பால் கிறிஸ்தவர்; ஆங்கிலத்திலும் தமி ழிலும் நல்ல தேர்ச்சி பெற்றவர். ஆகவே மே2லநாட்டுச் செல் வாக்குக்கு மற்றவர்களேவிட எளிதில் உட்பட்ட அவர், தமிழிலும் தனித்தன்மை வாய்ந்த உரைநடைப் படைப்பிலக்கியங்களே உரு வாக்க மு2ுனைந்தார்.

நாவலில் ஓரிடத்தில் அவர் கதைத் தஃவைியின் வாயிலாத இவ் வாறு பேசுகிருர்:

'' இங்கிலீஷ், பிரஞ்ச முதலிய பாஷைகளேப் போலத் தமிழில் வசன காவியங்கள் இல்லாமலிருப்பது பெருங்குறை என்பதை நாம் ஒப்புக்கொள்கிறும். வசன காவியங்களால் ஜனங்கள் திருந்தவேண்டுமேயல்லாது செய்யுட்களேப் படித்துத் திருந்துவது அசாத்தியம் அல்லவா? அப்படியே நம்முடைய சுய பாஷைகளில் வசன காவியங்களில்லாமலிருக்கிற வரையில் இந்தத் தேசம் சரியான சீர்திருத்தம் அடையாதென்பது நிச்சயம்.''³

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> வேதநாயகம்பிள்கோ, பிரதாப முதலியார் சரித்திரம்——ஜீவகாருண்ய விலாச பிரஸ், சென்கோ, 1907, பக்கம். **276.** 

இதில் ஆசிரியர் காலத்தில் வழக்கத்திலிருந்த தமிழும், வடை மொ ழி யு ம் கலந்த மணிப்பிரவாள உரைநடை நமக்குத் தெளி வாகத் தெரிகிறது. இவருக்குச் சுமார் நூறு ஆண்டுகளுக்கு முன்பே எழுதிய வீரமாமுனிவெரும் இவ்வாறுதான் மணிப்பிரவாள நடையைக் கையாண்டிருக்கிறுர். அது அவர்கள் வாழ்ந்து வந்த காலத்தின் உரைநடை; அந்தக் காலத்து உரைநடையைத் தங்கள் ஆற்றலால் அவர்கள் தங்கள் கருத்துக்குச்சிந்தவேகேளேயும் உணர்ச்சி கீளையும் வெளியிடும் நடையாக மாற்றிக் கொண்டிருக்கிறுர்கள்.

வேதநாயகம் பிள்ளோயின் நடை, ஆசிரியரே கதை சொல்வதுபோல் அமைந்தது; கதையோடு இடையிடையே ஆசிரியர் தம் சொந்தக் கருத்துக்களேயும் கதாபாத்திரங்களின் வாயிலாக வெளியிடுகிறுர். நகைச்சுவை கலந்து படிப்பதற்குச் சலிப்புத் தட்டாத நடை. அவர் மொழித்துறை ஆசிரியராகவும் படைப்பிலக்கியக் கவேஞராகவும் இருந்ததால், அவர் காலத்தில் வழங்கிய சொற்களேக் கொண்டு அவர் தமது நாவவேப் படைத்தார். அவர் காலத்துப் பொதுமக்கள் படித்து இன்புறுவதற்காகவும் அறிவு விளக்கம் பெறுவதற்காகவும் எழுதியதாக அவரே முன்னுரையில் ஒப்புக்

அவர் படைப்புக் கஃ்ஞைராக இருந்தும் மொழி உணர்ச்சியில் யாருக்கும் சுளத்தவரல்லர். அதே நாவலில் அதையும் அவர் வெளிப்படுத்துகிறுர்.

''தேச பாஷையுந் தமிழ். கோர்ட்டில் வழங்கா நின்ற பாஷையுந் தமிழ். நியாயாதிபதியுந் தமிழர். வாதிக்கிற வக் கீலுந் தமிழர். இப்படியாக எல்லாந் தமிழ் மயமாயிருக்க அந்த வக்கீல்கள் யாருக்குப் பிர்தியார்த்தமாக இங்கிலீஷில் வாதிக்\ கிருர்களோ தெரியவில்ஃ.''4

சின்னஞ்சிறு சொற்இருடாக்காால் அமைந்த வாக்கியங்கள் அவர் காலத்துத் தமிழ்நடைக்குப் புதுமையானவை; புரட்சிகரமானவை. முற்றுப்புள்ளி வைக்காமல் முழுப்பக்கம் எழுதுகிற காலத் தில், இப்படியும் எழுத முடியும் என்று காட்டியவர் அவர். வடமொழிக் கலப்போடு ஆங்கிலக் கலப்பும் சேர்ந்திருப்பது அவர் காலத்துத் தமிழ் நடையை நாம் அறியத் துணே செய்வதாகும். படிப்பவர்களுடைய உணர்ச்சியைத் தூண்டேவும் சிந்தனேயைக் கிளறவும் அவர் எவ்வளவு நவீனமாக அந்தச் சொற்களேப் பயன் படுத்தியிருக்கிறுர் என்பதை நாம் கவனிக்கவேண்டும். ''யாருக்குப் பிர்தியார்த்தமாக இங்கிலீஷில் வாதிக்கிறுர்களோ தெரிய வில்லே''' என்ற வாக்கியத்தில் உள்ள கேலியையும் குத்தலேயும் வேறு எந்தச் சொற்களாலும் அவர் அந்தக் காலத்தில் வெளிப் படுத்தியிருக்க முடியாது. அறிந்தோ அறியாமலோ அவருடைய

⁴ மே. கா. நூ. பக்கம். 81.

உள்ளத்தில் பொங்கிய உணர்ச்சிகள், சொற்றுடெர்களாக வந்து அங்கே உருப்பெற்றிருக்கின்றன. இலக்கியப் படைப்பின் ரகசியம் இது.

அவர் மொழி உணர்ச்சியற்றவர் என்ரே, தமிழில் பயிற்சி இல் லா தவரெண்ரே நிணேத்துக்கொண்டு இந்தக் காலத்தில் அவருடைய அந்த நடை அழகில் கை வைக்க முயல்வது அபாயகரமான போக் காகும். அந்தக் காலத்தில் அவர் எழுதிய வடமொழிச் சொற்களேயும், அந்த நாவலிலிருந்து களேவது தான் தமிழ்ப் பணியென்ரே இலக்கியப் பணியென்ரே சிலர் கருது வது தவறு. அவர் காலத்து வாழ்வைப் பிரதிபலிக்கும் இலக்கியம் அது என்பதையும், அந்தக் காலத்து உரைநடையை நாம் அறிந்து, காலப்போக்கில் ஏற்பட்டுள்ள மாற்றங்களே ஆராய அது நமக் கோர் வழிகாட்டி என்பதையும் மொழிப் பற்று என்ற காரணம் கூறி நாம் புறக்கணித்துவிடக் கூடாது.

வேதநாயகம் பிள்ளேக்குப் பின்வந்த ராஜம் ஐயர் எழுதிய நாவல் 'கமலாம்பாள் சரித்திரம்' ஓர் உணர்ச்சிகரமான அழகிய ஆசிரியரின் நடை நமக்கு ஆசிரியர் தனியே நின்று படைப்பாகும். கதை சொல்வதுபோல் அமையவில்லே. இயற்கை வர்ணணோகள் பாத்திரப் படைப்புக்கள் அவற்றின் உணர்ச்சிப் போராட்டங்கள் இவற்றில் தாம் ஓர் உயர்ந்த கஃவஞர் என்பதை இவர் நிஃநொட்டு கிறுர். வேதநாயகம்பிள்ளேயின் சீர்திருத்த நோக்கம் அவரு டைய எழுத்து நடையில் அப்படியே வெளிப்படுவதுபோல் ராஜம் அயரிடம் வெளிப்படவில்ஃ. கதாபாத்திரங்களோடு நம்மை வாழ்ச் செய்துவிடக் கூடிய உயிர்த்துடிப்பு இவர் நடையின் தனி அழகா ் இவரை அடுத்து வந்த மாதவையாவின் தமிழ்நடை இவர் ஆங்கில இலக்கியத்தின் செல்வாக்கை நன்கு அறிந்து, ஓரளவு சிந்தணேத் தெளிவோடு இத்துறையில் ஈடுபட்டவர் என்பதை நமக் இவருடைய எழுத்துநடையில் நேரடியாகக் குச் சொல்கிறது. கதை சொல்லும் பாங்கும் நாடகமாகக் கதையை நடத்திக்காட்டும் தன்மையும் மாறிமாறித் தென்படுகின்றன. பாத்திரங்கள் பேசும் நடை அப்படியே அவர் காலத்து வாழ்க்கையிலிருந்து அவர் எடுத் வழக்காகும். வேதநாயகம் பிள்ளேயை துக்கொண்ட பேச்சு அடுத்து வந்த இந்த இருவரின் நடை அழகையும் எடுத்துக்காட்டி விளைக்கிஞல் விரியும்.

### உரைநடையில் மாற்றங்கள்

படைப்பிலக்கிய முயற்சிகளில் இவ்வாறு சிலர் உரைநடையை வளர்த்து வந்த காலத்தில், மொழித்துறையில் ஒரு புறம் தீவிர மான மாறுதல் ஏற்பட்டு உரைநடையின் போக்கே மாறத் தொடங் கியது. பொதுவான உரைநடைத் தமிழுக்குப் புதியதோர் வேகமே பிறந்துவிட்டதென்று கூறலாம். 19ம் நூற்ருண்டின் பிற்பகுதியில் தொடங்கிய இம்மாறுதல்களுக்குக்காரணமாக விளெங் கியவர்கள் மொழிப்புலவர்களே ஆவர். படைப்பிலக்கியக் கலே ஞர்கள் என்று அழைக்கப்பெருத இந்தத் தமிழ்ப் பேரறிஞர்கள் கலேஞர்களுக்கான செம்மையான கருவியாக உரைநடையைச் செ**ப்ப** னிட்டுத் தந்துவிட்டார்கள். இவர்களில் இங்கு மூவரை மட்டும் குறிப்பிட விரும்புகிறேன். ∕உ. வே. சாமிநாத ஐயர் (1885-1942) ஆழ்ந்த தமிழ்ப்புலமை பெற்றவராக இருந்தும், சங்ககால இலக் கியங்கள் பலவற்றைத் தேடிப் பதிப்பித்து இருந்தும் தாமே எளிய உரைநடையில் எழுதியதன் வாயிலாக மக்களுக்குத் தமிழின் ஆழத் தையும் எளிமையையும் சுட்டிக்காட்டிஞர். திரு. வி. கல்யாண கந்தர முதலியார் (1883-1953) தமிழ் உரைநடையின் வலிமையை யும், அழகையும், ஆற்றஃயும் தமது கட்டுரைகளில் வெளிப்படுத்தி அடுத்துத் தனித்தமிழ் நடைக்கென்று ஓர் இயக்கத்தையே தோற்றுவித்து மணிப்பிரவாளத்திலிருந்து தமிழை மீட்டவர் மறை மஃயைடிகள் (1876-1950). இந்த மூவரும் வெவ்வேறு தனித் தன்மை கொண்டவர்களாக இருந்தும்கூட, பொதுவான தமிழ் உரைநடைக்குத் தங்கள் பங்காக ஒவ்வொருவரும் வளம் சேர்த்து, அதை மிகவும் எளிமையும் வலிமையும் தூய்மையும் உள்ள கருவி யாகப் புதுப்பித்துவிட்டார்கள். சங்ககால இலக்கியச் செறி**வு** எளிதாக உரைநடைக்குள் கலக்க முற்பட்டது உ. வே. சாமி நாதையர், பூர்ணலிங்கம்பிள்ளே, செல்வக்கேசவராய முதலியார் போன்றவர்கள் உழைப்பால்; உரைநடையே உணர்ச்சி மயமான காவிய மெருகு பெற்றது திரு. வி. க.வால்; தமிழ் உரைநடை மணிப்பிரவாளத்திலிருந்து விடுபட்டுத் தனித்தமிழ் உரைநடையாக மாறத் தொடங்கியது மறைமலே அடிகளால்.

படைப்பு இலக்கிய உரைநடையை ஆராயப் புகும் நாம், படைப்பு இலக்கிய உரைநடைக்கு ஒரு வழிகாட்டியேபோல் அமைந்த திரு. வி. க.வின் நடையை எடுத்துக்காட்டாமல் மேலே செல்ல முடியாது. இதோ சில வரிகள்:

''கண்டிக்குச் செல்லும் வழிநெடுக இயற்கை அன்னேயின் திரு வோலக்கமின்றி வேறென்ன இருக்கிறது? எங்கணும் மலேகள்— மலேத்தொடர்கள்— மலேச்சுழல்கள்; எங்கணும் சோலேகள், சாலே கள், செடிகள், கொடிகள், பைங்கூழ்கள்; எங்கணும் அருவிகள், ஆறுகள், நீர்நிலேகள் இவையாவும் ஒன்ரேடொன்று கலந்து அளிக்கும் காட்சியன்ரே கேடவுட் காட்தி?''<sup>5</sup>

உரை நடையாக எழுதப்பெறும் சொற்களுக்கும் உயிராற்றல் உண்டு. உணர்ச்சி அழகு உண்டு, ஓசை இனிமை உண்டு, சிந்தனே யின் ஆழம் உண்டு என்பதை நிலேநாட்டியவர் திரு. வி. க. பாரதி யாரைப் புதுக் கவிதையின் தந்தையென்ருல், தமிழ் உரை நடை இலக்கியத்தின் தந்தையென்று திரு.வி.க.வைக் கூறவேண்டும். கேலேச்செறிவு கொண்டவை இவருடைய கட்டுரைகள்.

<sup>்</sup> சோம. கெ. வளரும் தமிழ், பாரி நிஃலையம், சென்னே, 1956, பக்கம் 54.

தமிழ் உரைநடையின் வரலாற்றில் இவ்வாறு தமிழறிஞர்களால் ஒரு நல்ல திருப்பம் 20ஆம் நூற்றுண்டின் முற்பகுதியில் ஏற்பட்டு விட்டது. ஆகவே, இவர்கள் காலத்தை ஒட்டியோ இதற்குப் பிறகோ எழுதத் தொடங்கிய படைப்பு இலக்கிய ஆசிரியர்களுக்கு முன்னிலும் சிறந்த ஒரு கருவி கிடைத்தது. 'மங்கையர்க்கரசியின் காதல்' முதலிய சிறுகதைகளே வ.வே.சு. ஐயர் (1881-1925) தொடங்கி வைத்தார். 1930க்குப் புதுமைப்பித்தன் சிறுகதைத் துறையில் பல அற்புதங்களேயே நிகழ்த்திவிட்டார். உலகத்தின் சிறந்த சிறுகதைகளுடன் ஒப்பு நோக்கத்தக்க கதைகளேத் தமிழ் உரைநடையில் உருவாக்கியவர் புதுமைப்பித்தன்; அவருடைய நடை ஆண்மையின் மிடுக்கு நிறைந்தது; சமூகத்தின் நெஞ்சைச் சவுக்கடிபோல் தாக்கக்கூடியது. அவர் காலத்தவரான கு. பா. ராஜகோபாலனின் நடையில் இனிமை, மென்மை, பெண்மை முத லிய பண்புகளேக் காணலாம். புதுமைப்பித்தன் நமக்குத் தம் எழுத்து நடையால் அதிர்ச்சி தருவார், ராஜகோபாலன் நம்மை உணர்ச்சி மயமாக்கி விடுவார்.

அடுத்து 20 ஆம் நூற்ருண்டுத் தமிழ் உரை நடையில் மிகப்பெரிய படைப்பென்றே 'கல்கி' ரா. கிருஷ்ணமூர்த்தியைக் கூறவேண்டும். தமிழை மக்களின் மொழியென்று உணர்ந்துகொண்டு, அதைத் தமது உரை நடை வளத்தால் லட்சக்கணக்கான வர்களேப் படிக்கும் படி தூண்டிவிட்ட வித்தகர் அவர். சிறுகதை, நாவல், கட்டுரை என்ற பல உருவங்களேக் கையாண்டார் என்று அம், ஒவ்வொன்றி லும் கலேச்சுவை இருக்கும்; நகைச்சுவை குலுங்கும்; வாழ்க்கையின் அனுபவம் மிளிறும். எவ்வளவு சிக்கலான அரசியல் சமூகப் பிரச்னே களானு லும், எவ்வளவு ஆழ்ந்த கருத்துக்களானு லும், எவ்வளவு நுண்ணறிவு உணர்ச்சிகளானு லும், அவற்றை மிகவும் எளிதாகத் தம் நடையில் கொடுத்துவிடுவார் கல்கி. அவருடைய நடை மிக மிக எளிதான நடையென்றும், யாருமே அப்படி எழுதிவிடலாமென்றும் படிப்பவர்களுக்குத் தோன்றக்கூடும். எழுதிப் பார்த்தால் தான் கிரமம் தெரியும். அவருடைய தனி நடையழகுக்கு ஓர் எடுத்துக்காட்டாக, 'அலே ஓசை' என்ற நாவலில் சில வரிகள்:

''ஆதியும் அந்தமும் இல்லாத பரம்பொருஃபப்போல் அந்தச் சாஃ எங்கே ஆரம்பமாகிறது, எங்கே முடிவாகிறது என்று தெரிந்துகொள்ள முடியாததாயிருக்கிறது....சாஃ வேட திசை நோக்கித் திரும்பிய முடுக்கிலே ராஜம்பேட்டை கிராமத்தில் தபால்சாவடி எழுந்தருளியிருந்தது...அதன் தூணிலே கட்டித் தொங்கவிடப்பட்டிருந்த தபால்பெட்டி திக்கற்ற அநாதையைப் போல் பரிதாபத் தோற்றம் அளித்தது.''<sup>6</sup>

சாஃ, தபால் சாவடி, தபால் பெட்டி இவற்றைத்தான் கல்கி குறிப்பிடுகிருர். மிகச் சாதாரணமான காட்சிதான். ஆனுல்

<sup>்</sup>கல்கி ரா. கிருஷ்ணமூர்த்தி, அவேஓசை, பாரதி பதிப்பகம், சென்னோ, 1953, பக்கம் 17.

அவருடைய நடையில் அது உயிர்ச்சித்திரமாக மாறிவிடுகிறது. சாஃபைச் சொல்ல வந்தவர் பரம்பொருளேயும் மறந்துவிடவில்ஃ. தபால் பெட்டியை வெறும்ஜடப்பொருளாக்காமல் அதற்கு உயிரூட்டிவிட்டார்.

இவருடைய தனி நடையில் வாழ்க்கையைச் சுவைத்து அனுபவிக் கும் ஒரு ருசி உண்டு; தென்றலின் மெல்லிய சுகமுண்டு; மாஃநேர வானத்தின் வர்ண ஜாலங்கள் உண்டு. இவர் நம்மையறியாமலே நம்முடைய தோள்மேல் கைபோட்டுத் தம்மிடம் இழுத்துக் கொண்டு நம்மிடம் சிரிக்கச் சிரிக்கக் கதை சொல்லிவிடுவார். இலக்கியம் என்பது தந்தக் கோபுரங்களின் உச்சியில் வீற்றிருக்கும் சிலருக்குத்தான் என்பதை உடைத்து நொறுக்கிய மக்களின் கஃஞர் கல்கி. திரு.வி.க.வின் சீடராகவும் அவருடைய செல் வாக்குக்கு ஓரளவு உட்பட்டவராகவும் இருந்ததால் இயல்பாகவே இவருடைய நடையில் எளிமையும் தூய்மையும் கலந்திருக்கின்றன.

உ. வே. சாமிநாத ஐயரின் சீடரான அதேசமயம் சிறுகதைத் துறையில் படைப்புக் கஃ்ஞேராகத் திகழ்பவர் கி. வா. ஜகந்நாதன். அவரைப்போல் திரு.வி.க.வின் சீடராகவும் நாவல் எழுதுவதில் படைப்புக் கஃ்ஞைராகவும் விளெங்குபவர் டாக்டர் மு. வரதாரசஞர். இவர்கள் இருவருமே படைப்புத் துறையில் ஒரு புதிய திருப்பத்தை ஏற்படுத்தியவர்கள். பண்டை இலக்கிய ஆசிரியர்களாக இருப் போருக்குத் தமிழ்நாட்டில் இன்றைய இலக்கியங்களில் ஆர்வமிருப் அவ்வாறே புதுமைப் படைப்பிலக்கிய ஆசிரியர்கள் பலரும் தங்கள் தொன்மை மரபை அறிந்து போற்றுவதில்லே. இதற்கு விதிவிலக்காக அமைந்தவர்கள் இவ்விருவரும். ஜ.வின் சிறுகதையில் அவருடைய நடை, அன்பு, இரக்கம், கருணே முதலிய பண்புகளுக்கான அமைதியோடு வாதாடுவதைக் கி.வா.ஐ.வின் நடை நளினமான எளியே நடை. மு.வ.வின் நாவல்களில் சமுதாயச் சிக்கல்கள் பற்றி அவருடைய தௌ்ந்த சிந் தீனக் கருத்துக்களேயும் அமைதியான உணர்ச்சி வெளியீடுகளேயும் காணலாம். உணர்ச்சிகளேச் சிந்தணக்குள் அடக்கும் திறன் கை வரப்பெற்றவர் நேரடியான மு.வ, சிக்கலில்லாத நடுநிலேமை கொண்ட அழுத்தமான நடை மு.வ.வினுடையது. தனி பெழகு வாய்ந்த இவரது நடைமைப் பண்டை இலக்கிய மரபினர் சிலரும் இப்போது பின்பற்ற முயலுகிருர்கள். எனினும் தமக்கென்றே ஒரு புது நடையைத் தோற்றுவித்துக் கொண்டவரி.

நாட்டின் விடுதஃப் போர்க்காலத்தில் கல்கி பொதுமக்களுக்கான தேமது தனி நடையழகை இயல்பாக எழுதி வந்தாரென்றுல், 1940க் குச் சற்று முன்பின் நாட்டின் சமூகப் போராட்டத்துக்காகத் தமது எழுத்தைப் பயன்படுத்த முனந்தவர்களில் சி. என். அண்ணுதுரை குறிப்பிடப்படவேண்டியவர். அருவியின் சலசலப்பைப் போல் ஒரு அழகு நடையைத் தமக்கென உருவாக்கியவர் இவர். கற் சூரே அழகு நடையைத் தமக்கென உருவாக்கியவர் இவர். கற் சேரேரையும் கல்லாதவரையும் கவருவது இவரது எழுத்து நடை. இவரது நாவல்கள், நாடகங்களில் ஓசை நயமிக்க சொற்இருடர்கள் அடுக்கடுக்காக அமைந்து எளிமையும் இனிமையும் தருகின்றன. இவரது நடையையும் பின்பற்றிச் சில இஃளஞர்கள் இன்று எழுதி வருகிருர்கள்.

#### முடிவுரை

இதுவரை நடையில் தனியழகு கொண்ட ஒரு சிலரைப் பற்றி மட்டும் இங்கு குறிப்பிட்டுள்ளேன். தமக்கெனத் தனிநடைகள் வகுத்துக்கொண்ட வேறு சில எழுத்தாளர்கள் நம்மிடையே இருந் துங்கூட, காலப்போக்கில் பொதுவான உரைநடையைச் சுட்டிக் காட்டவும், காலமாறுதலுக்குக் காரணமாக இருந்த சிலரைப்பற்றிக் கூறவுமே முயன்றுள்ளேன். உரைநடை இலக்கிய ஆராய்ச்சி பற் நிய கட்டுரை அல்ல இது. உரைநடைப் படைப்புக்களின் தனி நடைப்போக்குகளேக் கூறுவதே இதன் நோக்கம்.

உரைநடைப் படைப்புக்கள் மொழியின் பெயராலும் இலக்கியத் தின் பெயராலும் இங்கு சிலரால் சித்திரவதை செய்யப்படுகின்றன. நடை அழகென்றுல் என்னவென்றே விளங்கிக் கொள்ளாத சிலர், வீரமாமுனிவர், வேதநாயகம் பிள்ள முதலியோரின் படைப்புக் களில் அவர்களின் சொந்த நடையை அடியோடு மாற்றிப் பதிப்பித் துள்ளார்கள். தனித்தமிழ்ச் சொற்களேக் கொண்டு அவர்கள் அந்தக்காலத்தில் எழுதவில்ஃயென்பதற்காக ஆசிரியர்களின் தனி நடையிலிருந்து உயிர்த் துடிப்பையும் உணர்ச்சி பாவங்களேயும் அடியோடு மாற்றியிருக்கிறுர்கள். ★ தனித்தமிழ்ச் சொற்கள் மட்டி லுமே இலக்கியமாகிவிடுமென்றுல், தமிழ் அகராதி ஒன்றே சிறந்த இலக்கியம் என்று நாம் கருதவேண்டியிருக்கிறது.

ஆகவே, முடிவாக ஸ்டைல் என்றுல் என்ன, ஆசிரியரின் தனி நடையழகு என்பது எது என்று இங்கு விளக்க வேண்டியது அவசிய மாகிறது. தனி நடையழகு என்பது ஆசிரியருக்கு ஆசிரியர் வேறு குறிப்பிட்ட ஆசிரியருக்கே கைவரப் பெற்ற வகை படக்கூடியது. யில், அவருடைய எண்ணங்களேயும் உணர்ச்சிகளேயும் தொகுத்து வெளியிடுவதற்கான மொழியின் குணப்பண்புதான் தனி நடை இதுபற்றி The Problem of style மிடில்டன் மறி (Middleton Murry) குறிப்பிடுவது சிந்திக்கத்தக்கது. "Style is a quality of language which communicates precisely emotion or thoughts, or a system of emotions or thoughts, peculiar to the author." மேலும் அவரே எது சிறந்த நடை என்பதையும் கூறு இருர். "Style is prefect: it exactly accomplishes its position in the scale of absolute greatness, however, it will depend upon the comprehensiveness of the system of emotions and thoughts to which reference is perceptible. "7

<sup>7</sup> Middleton Murry, J., The Problem of Style, p. 7.

''ஓர் ஆசிரியர் தாம் வெளியிட விரும்பிய உணர்ச்சிகளேயும் சிந் தன்கேன்யும் தெளிவாகவும் முழுமையாகவும், கச்சிதமாகவும், வெளியிடும்போது சிறந்த நடையழகு பிறக்கிறது. ஆசிரியரின் எழுத்து நடை அவருடைய தனிப்பட்ட குணப்பண்புகளேயும், அவர் வாழ்க்கையைப் பற்றிக் கொண்டுள்ள கண்டு டேடத்தையும், அவருடைய கற்பனே ஆற்றஃயும் வெளிப்படுத்தக்கூடியது. அது மட்டுமல்ல, படைப்புத் துறையில் அவருடைய பயிற்சித் திறனே யும் பொறுத்தது அது. இன்னும் சொல்லப்போஞல் நிஃபேருன இலக்கியத்துக்கு இந்தத் தனிப்பட்ட நடையழகுதான் முத்திரை''.

படைப்புக் குலேஞன் தான் படைக்கும் வேளோயில், தான் படைக் கும் உலகத்தில், தன்ண மறந்து வாழ்கிருன் என்பது பலருக்கு விளங்குவதில்லே. கருக்கொள்ளும் வயது (Impressionable age) என்று சொல்லப்படும் இளம் வயதில் அவன் பெற்ற அடிப்படை மொழிப் பயிற்சியோடு, வாழ்க்கையின் அனுபவங்களே அவனு டைய பல்குலக்கழகமாகிறது. படைப்பிலக்கிய ஆசிரியனிடம் கூறுவதுபோல் "You are an artist, you feel superbly, you are plastic; that is, when you describe a thing you set it and touch it with our hands that is real style" என்று மிடில்டன் கூறுகிறுர். <sup>8</sup> படிப்பவர்களும் இவ்வாறே தாமும் அந்தப் படைப்பினிடையே வாழ்வதாக உணர்வார்களாகுல், அந்த ஆசிரியர் தம் நடையில் வெற்றி பெற்றுவிட்டார் என்று கருதலாம்.

சரியான முறையில், தெளிவான பயிற்சியோடும் வரைமுறை களோடும் இங்கு உரைநடை இலக்கியப் படைப்புக்களேப் பற்றிய ஆராய்ச்சி தொடங்கப்பட வேண்டுமென வேண்டிக்கொள்கிறேன்.

<sup>8</sup> Ibid, p. 81.

அஞ் செருச்செய்தலுங் கொஃ யொழிதலும் இறை தவிர்தலுந் தானஞ் செய்தலும் வேண்டியன கொடுத்தலும் பிறவுமாம்; மங்கல வண்ணமாகிய வெண்ணணியும் அணிந்து எவ்வுயிர்க்கண்ணும் அருளே நிகழ்த்தலின் அதனே வெள்ளணி யென்க' என்று விளக்க மும் கூறியுள்ளார்.

#### புறப்பொருள் வெண்பாமாலேயில் பெருமங்கலம்

- 3.1. பிற்காலத்து இலக்கண நூலான புறப்பொருள் வெண்போ மால் மென்னுறைக்கு உரித்தான மெங்கலங்கள் பலவற்றினக் குறிப் பிடுகின்றது. வேந்தனின் செம்மாந்திருந்த வெற்றியினேச் சிறப் பித்தல் 'வீற்றினிதிருந்த பெருமங்கலம்'<sup>12</sup> என்றும், வேந்தனின் திருமணத்தின் விவரிப்பதன் 'மணமங்கலம்'<sup>13</sup> என்றும், மன்ன னின் மகன் பிறந்தநாள் விழாவினேப் 'பொலிவு மங்கலம்'<sup>14</sup> என் றும், மன்னன் பிறந்தநாள் விழாவினேப் 'பொலிவு மங்கலம்'<sup>14</sup> என் றும், மன்னன் பிறந்தநாள் விழாவின், 'நாண் மங்கலம்'<sup>15</sup> என்றும், அரசனின் நடைச் சிறப்பினக் 'குடை மங்கலம்'<sup>16</sup> என்றும், வாட் சிறப்பினே 'வாண் மங்கலம்'<sup>17</sup> என்றும், மன்னன் மஞ்சனமாடும் மங்கல மிகுதிச் சிறப்பின் 'மண்ணு மங்கலம்'<sup>18</sup> என்றும் புறப் பொருள் வெண்பாமால் ஆசிரியர் சேரர் ஐயளுரிதஞர் குறிப்பிட்
- 3.2. புறப்பொருள் வெண்பாமாலே இப்பிறந்த நாட் பெருமங்க லத்தினே நாண்மங்கலம் என்று குறிப்பிடுகின்றது என மேலே கண்டோம்.

அறந்தரு செங்கோ லருள்வெய்யோன் பிறந்தநாட் சிறப்புரைத் தன்று<sup>19</sup>

என்ற கொளு நாண் மங்கலத்தினேப் பிறந்த நாட் சிறப்பென்றே குறிப்பிடுகின்றது. மேலும் கொளுளின் கீழ்க் காணப்படும் வெண் பாவில் மன்னனின் ஈர நெஞ்சமும் வீரப் பண்பும் ஒருங்கே விளக்கப் பட்டுள்ளன. அவ்வெண்பா வருமாறு:

> கரும்பகடுஞ் செம்பொன்னும் வெள்ளணிநாட் பெற்ருர் விரும்பி மகிழ்தல் வியப்போ—சரும்பிமிர்தார் வெம்முரண் வேந்தரும் வெள்வளேயார் தோள்விழைந்து தம்மதில் தாம்திறப்பார் தாள்.

| 18 புறப்( | <br>பொருள் வெண்பாமாவே; | பாடாண் | படலம்: 20. |
|-----------|------------------------|--------|------------|
| 18        | மே.கா.நூ.              |        | : 22.      |
| 14        | மே.கா. நூ.             |        | : 23.      |
| 15        | மே.கா. நூ.             |        | : 24.      |
| 16        | மே.கா. நூ.             |        | : 34.      |
| 17        | மே.கா.நூ.              |        | : 35.      |
| 18        | மே.கா. நூ.             |        | : 36.      |
| 19        | மே.கா. நா.             |        | : 24.      |

3.3. இப்பாடலால் இரவலர் களிறும் கண்கவர் பொன்னும் பெருவேந்தனின் பிறந்தநாளிற் பெறுவர் என்பதே ஞேடு, இதுநாள் வரை இம்மன்னனுக்குப் பயந்தொளிந்திருந்த பகையரசர் அச்சம் நீங்கித் தம் மதிஃத் திறந்து தம் மகளிரோடு இனிதிருப்பர் என் பதும் பெற்றும்.

### பிறந்தநாள் விழா பற்றிய செய்திகள்

4. பெருமங்கலத்தின் நன்கு விளக்க நச்சி ஞர்க்கி னியர் மேற்கோள் காட்டும் பாடல்கள் பழந்தமிழ் மன்னர்தம் அறப்பண்பு கீனாயும் வீரமாட்சியினேயும் கொடை வளத்தினேயும் எடுத்து மொழி கின்றன. மன்னனின் பிறந்த நாளன்று அந்தணர் பசுவும் பொன்னும் பெறுவர் என்றும், நாவலர் சிறந்த யானேப் பரிசில் பெறுவர் என்றும், மக்கள் தங்கள் வீட்டினேயும் வெளியினேயும் தூய்மைப் படுத்தி அலங்கரிப்பர் என்றும் தெரியவருகின்றன. 20 மேலும் போரில் தோற்றுச் சிறைப்பட்டிருக்கும் பகைவேந்தர் அன்று விடு தலே செய்யப்பெறுவர் என்பதும் பிறிதொரு பாட்டால் புலஞ்கின்றது. 21 மன்னனின் பிறந்த நாள் நட்சத்திரத்தில் பிறந்த நாள் விழாக் கொண்டாடப்படும் என்பதுனையும், அன்று போர் தனிர்க்கப் படும் என்பதுனையும் குழ்க்காணும் முத்தொள்ளாயிரப் பாடல் உணர்த்தும்.

கண்ணுர் கதவந் திறமின் களிறுடுதேர் பண்ணுர் நடைப்புரவி பண்விடுமின்— நண்ணுதீர் தேர்வேந்தன் தென்னன் திருவுத் திராடநாள் போர்வேந்தன் பூசல் இவன். <sup>22</sup>

சேர வேந்தன் ஒருவன் சதய நாளில் பிறந்தாணுதலினுல் அன்று போர் நிகழாதென்றும், ஆதலின் பகையரசர் மதிற்கதவு திறந்து மகிழ்ச்சியோடிருக்கலாம் என்றும் பிறிதொரு பாடல் குறிப்பிடு கின்றது.

> நின்று நிஃ இயர் நின்நாண்மீன், நில்லாது படாஅச் செலீயர் பகைவர் மீனே<sup>23</sup>

என்ற புறப்பாட்டு அடிகெளின் விளைக்கம், ஒருவெர் பிறந்த நாளன்று விண்ணில் மதி நின்ற இடத்திலிருந்த மீன்தான் நாள்மீன் எ**னப்** படும் என்பத*ு*னத் தெரிவிக்கின்றது.

<sup>20</sup> முத்தொள்ளாயிரம்: 82.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> சைய, மஃலச்சிறை தீர் வாட்கண்டன் வெள்ளணிநாள் வாழ்த்தக் கொஃலச் சிறை தீர் வேந்துக் குழாம்.

<sup>22</sup> முத்தொள்ளாயிரம்: 7.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> புறநானூறு: 24: 24-25.

# மதுரைக்காஞ்சியில் சேரனின் பெருமங்கலம்

5. பாண்டியன் தஃவயாலங்கானத்துச் செருவென்ற நெடுஞ்செழி யீனப் பாராட்ட வந்த புலவர் மாங்குடி மருதஞர், சேர மன்ன ஞெருவனின் பிறந்தநாள் விழாவின் மகிழ்ச்சி ஆரவாரத்தினே உவ மையாக எடுத்துக் கையாண்டு பாராட்டியுள்ளார். பிறந்த நாளன் று சேரமன்னன், கூத்தரும் சுற்றத்தினரும் ஒருங்கே வாழ்த்த, எல்லாக் கஃகைளேயும் உணர்ந்த பல சமயத்தவர் தாந் தாம் மாறுபட்டுக் கூறும் சமய தருக்க வாதங்களே விரும்பிக் கேட் டுக் கொண்டிருந்தான் என்ற குறிப்பு மதுரைக்காஞ்சியால் <sup>24</sup> பெறப் படுகின்றது. மேலும் அந்நூலிலேயே நன்னன் என்னும் குறுநில மன்னனின் பிறந்தநாள் விழாவும் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது.

> ....... சேரிதோறும் உரையும் பாட்டும் ஆட்டும் விரைஇ வேறுவேறு கம்பலே வெறிகொள்பு மயங்கிப் பேரிசை மன்னன் பெறும்பெயர் நன்னுள் சேரி விழவின் ஆர்ப்பெழுந் தாங்கு<sup>25</sup>

என்ற மதுரைக்காஞ்சிப் பகுதியால் முடியுடை வேந்தருடையதே யன்றிக் குறுநில மன்னரின் பிறந்தநாள் விழாவும் பழந்தமிழகத் தில் கொண்டாடப்பட்டது எனத் தெரியவருகின்றது.

# சிலப்பதிகாரமும் செங்குட்டுவன் பிறந்த நாளும்

6. சிலப்பதிகாரத்தில் சேரவேந்தன் செங்குட்டுவனின் பிறந்த நாள் விழா பற்றிய குறிப்பு விரிவாகப் பேசப்படுகின்றது. கண் ணகிக்குச் சிலே வடிக்கக் கல் கொணர வடநாடு சென்ற செங்குட்டு வன் தன் பிறந்த நாள் நெருங்குகின்றதனேயறிந்து விரைந்து தன் வஞ்சிமூதூர் திரும்பி வருகின்றுன் என்று சிலப்பதிகாரம் கூறுகின் றது:

வடதிசை மன்னர் மன்னெயின் முருக்கிக் கவடி வித்திய கழுதையே ருழவன் குடவர் கோமான் வந்தான் நாளப் படுநுகம் பூணுய் பகடே மன்னர் அடித்தளே நீக்கும் வெள்ளணி யாமெனும் தொடுப்பேர் உழவ ரோதைப் பரணியும். 26

இவ்வடிகளால் மாடுகளும் செங்குட்டுவன் பிறந்த நாளில் உழுதஃ யொழிந்து உவகையுடன் இருந்த செய்தி புலஞிகின்றது. அமர்க் களத்தில் அஞ்சாது மாற்றுர் மறம் சாய்த்த மறவர்களுக்கு

<sup>24</sup> கொடும்பறைக் கோடியர் கடும்புடன் வாழ்த்துந் தண்கடல் நாடன் ஒண்பூங் கோதை பெருநாள் இருக்கை விழுமியோர் குழிஇ விழைவுகொள் கம்பலே கடுப்ப—மதுரைக்காஞ்கி: 523-526.

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> மதுரைக்காஞ்சி: 615-619.

<sup>24</sup> சிலப்பதிகாரம்; நீர்ப்படைக்காதை: 225-230.

மன்னன் பிறந்த நாளினும் மிகுதியாகப் பொன்னுலாகிய வாகைப்பூ மாஃயினேப் பரிசளிப்பான் என்பதும் சிலப்பதிகாரத்தின் வழி அறிய முடிகின்றது.<sup>27</sup>

# பிற்கால நூல்களில் பிறந்தநாள் விழாக்கள்

7.1. மணிமேக&லக்காப்பியம் ''புவிகா வலன்றன் புண்ணிய நன் ூள்''<sup>28</sup> என்று மன்னனின் பிறந்த நாளி2ீனப் புண்ணிய நன்**ூள்** என்று போற்றுகின்றது. சிந்தாமணிக் காப்பியத்தின் வழி அர சனுக்கு மகன் பிறந்திட்டபொழுது, அவன் இறை தவிர்த்தலும் செய்தலும் உண்டென்பது தெரியவருகின்றது.<sup>29</sup> கம்பராமாயணத்திலும் இதனேயொத்த செய்தி காணப்படுகிறது. இராம இலக்குமண பரத சத்துருக்கனர் பிறந்த செய்தியிணேக் கேள்வியுற்ற தசரதன், நாடு முழுவதும் பதிஞன்கு ஆண்டுவரை வரியில்லாமல் ஆகுக என்றும், பொருள் நிறைந்த கருவூலங்களே ஏழைகள் அவரவர் விருப்பப்படி வாரிக்கொள்க என்றும், எவ்விடத் திலும் போர்த்தொழில் ஒழிக என்றும், சிறையிலடைபட்டுள்ள முடிபுனந்த பகையரசர் விடுதலே செய்யப்பெற்றுத் தம்தம் ஊர் செல்க என்றும் கூறிப் பறையறையச் செய்விக்கின்றுன். <sup>30</sup> மேலும் அப்பிறந்தநாள் விழா நாட்டு மக்களால் நலமுறக் கொண்டாடப் பெற வேண்டும் என்றும் பறையறையச் செய்விக்கிறுன்.

> ஆலயம் புதுக்குக வந்த ணுளர்தம் சாஃயிஞ் சதுக்கமுஞ் சமைக்க சந்தியுங் காஃயு மாஃயிங் கடவு ளர்க்கணி மாஃயிந் தூபமும் வழங்கு கென்றனர்.<sup>31</sup>

மேலும் சூளாமணிக் காப்பியத்திலும் பிறந்தநாள் விழா பேசப்படு கின்றது. அந்நாளில் பகையொழிந்து நல்லறம் செழிப்பதும், வெள்ளணியணிந்து அரசர் விருந்தோம்புதலும் நிகழும் என்பர்.32

7.2. மன்னரே யன்றிப் பட்டத்து யா ணயும் வெள்ளணியணிந்து விளங்கும் என்பது சிந்தாமணியாலும்,<sup>33</sup> பெருங் கதையாலும் <sup>84</sup> அறியப்படுகிறது. 'மங்கல அணியினர்'<sup>35</sup> என்ற தொடருக்கு

웝 சீவகசிந்தா மணி; காந்தருவதத்தையாரிலம்பகம்: 111.

<sup>27</sup> கூற்றுக்கண் இடை அரிந்துகளங் கொண்டோர் நிறஞ்சிதை கவயமொடு நிறப்புண் கூர்ந்து புறம்பெற வந்த போர்வாள் மறவர் வருக தா மென வாகைப் டொலந்தோடு பெருநா ளமயம் பிறக்கிடக் கொடுத்து. — சிலப்பதிகாரம்; நீர்ப்படைக்காதை: 40-44. 28 மணிமேகஃ: 28. 29 சீவக் சிந்தா மணி; நாமகள் இலம்பகம்: 277-280. 30 கம்பராமாயணம்; திருவவதாரப் படலம்: 112-113. 31 மே.கா.நூ. :114. 32 சூளா மணி; சுயம்வரச் சருக்கம்: 211-212. 33 சீவக் சிந்தா மணி; இலக்கணேயாரிலம்பகம்: 10, 11, 54. 34 பெருங்கதை; 1:39:74. (வெண்டுகில் பூட்டிய வேழக் குழவியும்)

நாட்டில் முன்னமே வழங்கிய துயிலெடைப் பாடலின் அமைப் பையே பயன்படுத்தித் தெய்வத்திற்குத் திருப்பள்ளியெழுச்சி பாடி னர். சிவனடியார் ஒருவரும் திருமாலன்பர் ஒருவரும் தம் தம் கோவில் வழிபாட்டுக்கு ஏற்ற முறையில் அழகிய வடிவம் தந்து பாடல் இயற்றியருளினர். அவ்வாறு மூலப்பாடல் இருவேறு சம யத்தினர்க்கும் பொதுவாக இருந்தமையால், அவர்கள் பாடிய திருப்பள்ளியெழுச்சிப்பாடல்கள் இருவேறு சமயத்தினவாக இருந்த போதிலும் அவற்றின் வடிவும் பொருளமைப்பும் ஒரே தன்மையன வாக அமையலாயின. இதுவே உண்மைக் காரணம் எனலாம்.

### வணங்கலும் அருளலும்

6.1. ஐயஞரிதஞர் பாடிய எடுத்துக்காட்டு, வெண்பா யாப்பில் அமைந்தது. ஆழ்வார் நாயன்மாரின் பாடல்கள் அவர் காலத்திற் குச் சிறிது முன்னமே இயற்றப்பட்டவை. ஆதலின், அவர் அந் தத் திருப்பள்ளியெழுச்சிப் பாடல்களே அறிந்திருத்தல் கூடும்.10 ஆயினும் அவர்களேப்போல் விருத்த யாப்பில் பாடாமல், நூலின் அமைப்புக்கு ஏற்ப வெண்பாவில் பாடிஞர். ஒரே செ**ய்** யுளாதலின், மகுடம் (பொதுவான இறுதித் தொடர்) அமைப்ப தற்கும் இடம் இல்லே. மேற்குறித்த பொதுத்தன்மைகள் ஐந்த னுள், இந்த இரண்டு நீங்க, மற்ற மூன்று கூறுகளும் சுருங்கிய அள வில் அமைந்துள்ளன. 'களந் தயங்கப், பூமலர் மேல் புள்ளொலிக் கும் பொய்கை' என்ற பகுதியால் இயற்கை வருணனே சுருங்கிய அளவில் அமைந்தது. அரசனுடைய பெருமையும் ஒருசில சொற் களின் அளவில் நின்றது. 'பலர் வந்து காத்துள்ளனர். லெழுந்து அருள்புரிக' என்ற கருத்தும் 'அகலிடத்து வணங்க...நேர்க துயில்' என்ற பகுதியில் அமைந்தது. இக்கருத்து தொல்காப்பியஞரின் விதியிலும் இல்லே; நச்சிஞர்க்கினியரின் எடுத் காட்டிலும் இல்ஃ; ஐயஞரிதஞரின் கொளுவிலும் வெண்பாவிலுமே காணப்படுகிறது. 'மன்னரை அருளிய' என்பது கொளுவிலும், 'மன்னரை **வணங்க**' என்பது வெண்பாவிலும் உள்ளது. மாணிக்க வாசகரும் தொண்டரடிப்பொடியாழ்வாரும் பாடிய சமயச் சார் பான திருப்பள்ளியெழுச்சிப் பாடல்களில் மட்டுமே அடியார்க்கு அருள்புரிதல் பற்றிய கருத்தும், அடியார் வணங்குதல் பற்றிய கருத்தும் அமைந்துள்ளன. ஆகவே, அத்திருப்பள்ளியெழுச்சிப் பாடல்களேக் கற்று அவற்றின் கருத்துக்களே நினேந்தே, ஐயஞரித ஞர் 'அருளிய' 'வணங்க' என்பவற்றை அமைத்திருக்கவேண்டும்.

6.2. ஆயினும், துயிலெடைநிலே என்ற பெயரைத் திருப்பள்ளி யெழுச்சி என மாற்றவோ, அரசர்களேப் பாடுதல் அல்லாமல் தெய்

<sup>°</sup> மாணிக்கவாசகர், திருவாகம், திருப்பள்ளியெழுச்சி தொண்டரடிப்பொடி யாழ்வார், நாலயிர திவ்யப் பிரபந்தம், திருப்பள்ளியெழுச்சி.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> ஐயஞரிதஞர் காலம் பத்தாம் நூற்ருண்டு; ஆழ்வார் நாயன்மார்களின் காலம் ஏழு எட்டு ஒன்பதாம் நூற்ருண்டுகள்.

வத்தைப் பாடுத்தும் உண்டு என்று குறிப்பிடவோ அவர் முன்வர வில்ஃ. அதற்குக் காரணம், பன்னிருபடலம் என்னும் பழைய இலக்கணநூஃ ஒட்டி நூல் இயற்ற வேண்டும் என்று அவர் கட்டுப் பட்டமையே ஆகும்.<sup>11</sup> அதஞல், அவ்வக்காலத்து வாழ்வை ஒட்டி இலக்கியம் வளரும் வளர்ச்சியைப்<sup>12</sup> புலப்படுத்த இயலாமற் போயிற்று.

#### வடிவச் சிறப்பு

- 7.1. இலக்கியம் கஸ்களுள் ஒருவகை; கஸ்களுக்குப் பொருள் (Content) போலவே வடிவமும் (Form) சிறப்புடையது ஆகும். தொல்காப்பியஞர் குறிப்பிட்ட சூதர் பாடிய துயிலெடைநிஸ்ப் பாட்டில் இரண்டும் சிறப்புற அமைந்திருக்கக்கூடும். அது வாழ்க்கையோடு ஒட்டிய கஸ்யாக வளர்ந்தமைந்தது ஆதலின், பொருளும் வடிவமும் ஆகிய இரண்டாலும் அது சிறப்புற்றிருக்க வேண்டும். நச்சிஞர்க்கினியர் காட்டிய ஆசிரியப்பாவிலும் ஐயஞரிதஞர் காட்டிய வெண்பாவிலும் துயிலெடைநிஸ்யின் பொருளே மட்டுமே காண்கிரும்; வடிவத்தைக் காண இயலவில்ஸ். அவை வாழ்வை ஒட்டி எழாத பாட்டுக்கள் ஆனமையால், சூதர் பாடலின் வடிவத் தைக் காட்ட இயலவில்ஸ். வடிவச் சிறப்பு இல்லாதது கலே ஆவை தில்ஸ்; இலக்கியமாக வாழ்தல் இல்ஸ்.
- 7.2. மாணிக்கவாசகரும் தொண்டரடிப்பொடி யாழ்வாரும் திருப்பள்ளியெழுச்சிப் பாடல்கள், மக்களின் கோவில் பாட்டை ஒட்டியமைந்தவை; அரசரின் அரண்மனேயில் பாடிவந்த பாடல்களேப் பின்பற்றி இயற்றப்பட்டவை; இரண்டும் வாழ்வின் அடிப்படையில் எழுந்த பாடல்கள். ஆகையால் கவேக்கூறுகள் கொண்டு விளங்குகின்றன; பொருட்சிறப்போடு வடி வச் சிறப்பும் புலப்பட அமைந்துள்ளன. ஆகவே, பழந்தமிழகத் தில் வைகறையில் தஃவெர்களின் துயிலெழுப்பும் பாடலின் மரபை மேற்குறித்த ஆசிரியப்பாவும் வெண்பாவும் புலப்படுத்துதஃவிட. சமயத்துறை சார்ந்த திருப்பள்ளியெழுச்சிப் பாடல்களே நன்கு புலப்படுத்துவன எனக் கொள்ளல் வேண்டும். தொன்றுதொட்டு வைகறையில் பாடப்படும் இசைவகைக்கு (பூபாள ராகத்திற்கு) உரியவாறு அப்பாடல்கள் அமைந்துள்ளமையும் இதனேத் தெளி வாக்கும்.
- 7.3. இத்தகைய பழைய இலக்கிய வடிவங்கள் பலவற்றைப் போற்றிக் கானல்வரி, வேட்டுவவரி, ஆய்ச்சியர் குரவை, குன்றக் குரவை, கந்துகவரி, வள்ளேப்பாட்டு முதலியவற்றை இளங்கோவடி

<sup>11</sup> மு. நூ. ஏழாம் குறிப்புக் காண்க.

<sup>12</sup> Because poetry is a living thing, it changes as often as any major change occurs in man, since it expresses his thought, visions and emotions. As often as a social group changes, its poetry changes—Pester Westland, Contemporary Literature, p. 190.

கள் நமக்குத் தந்துள்ளார். அவர்க்கு வாய்ப்பு இருந்திருப்பின், தமிழகத்தில் வழங்கியிருந்த துயிலெடைநிஃலப் பாட்டின் பழைய வடிவத்தையும் காத்துத் தந்திருப்பார். அவர்க்கு வாய்ப்பு இல்லா மற்போயிற்று. அந்தக் குறையைப் போக்கும் வகையில் இத் திருப்பள்ளியெழுச்சிப் பாடல்கள் உதவுகின்றன.

7.4. திருப்பள்ளியெழுச்சியின் இலக்கிய வடிவம் நல்லதொரு கலேச்செல்வம் என்பதைப் பிற்காலச் சான்ளோர் சிலர் உணர்ந்து, அந்த வடிவத்திலேயே தம்தம் வழிபாட்டை அமைத்துப் பாடியுள் ளனர். மக்களிடையே வழங்கிய இலக்கிய வடிவங்களேப் போற் றும் ஆர்வம் மிக்கவர்கள் தத்துவராய சுவாமிகள், சிதம்பர சுவாமி கள், இராமலிங்க வள்ளலார், சுப்பிரமணியே பாரதியார் ஆகியோர். தத்துவராய சுவாமிகள், பாவைப்பாட்டு, பல்லிப்பாட்டு, பந்துப் பாட்டு, ஊசற்பாட்டு, குறத்திப்பாட்டு முதலிய பலவற்றையும் தம் தத்துவக் கருத்துக்களுக்குப் பயன்படுத்திப் பாடியவர். சிதம் பரசுவாமிகளும் சில பாடியுள்ளார். இராமலிங்க சுவாமிகள், திருவுந்தியார், ஆனந்தக்களிப்பு, பலவகைக் கீர்த்தனேகள், வெண் ணிலாப்பாட்டு, கொம்மிப்பாட்டு முதலிய பலவற்றைத் தம் சமரச சன்மார்க்கக் கருத்துக்களுக்குப் பயன்படுத்தியவர். பாரதியார், பள்ளுப்பாட்டு, கோணங்கிப்பாட்டு முதலியவற்றையும் தேசீய உணர்ச்சிகளுக்கும் பக்தி நெறிக்கும் பயன்படுத்தியவர். திருப்பள்ளியெழுச்சிப் பாடலின் வடிவம் இவர்களின் உள்ளங்களேக் கவர்ந்ததில் வியப்பு ஒன்றும் இல்லே.

அரட்டிருப்பள்ளியெழுச்சி ——10பாட்டுக்கள் சிவப்பிரகாச சுவாமிகள் திருப்பள்ளிடியழுச்சி ——11 ,, சொரூபானந்த சுவாமிகள் திருப்பள்ளிடியழுச்சி——10 ,, தத்துவப்பிரகாச நாயஞர் திருப்பள்ளிடியெழுச்சி——10 ,, பரிபூரணப்பிரகாச நாயஞர் திருப்பள்ளிடியைழுச்சி 10 ,,

ஆகிய இந்த ஐந்து திருப்பள்ளியெழுச்சிகளேத் தத்துவராயர் பாடியுள்ளார். சிதம்பர சுவாமிகளும், இராமலிங்க வள்ளலாரும் திருப்பள்ளியெழுச்சியாகப் பத்துப் பத்துப் பாட்டுப் பாடியுள்ளனர். சுப்பிரமணிய பாரதியார் பாரதமாதா திருப்பள்ளியெழுச்சி எனப் பாடிய பாட்டுக்கள் ஐந்து உள்ளன. மாணிக்கவாசகர், தொண்டரடிப்பொடியாழ்வார் பாடல்களேப் போலவே இவை எல்லாம் ஒரே வகையான யாப்பு உடையவை. தத்துவம், சமயம், சன்மார்க்கம், தேசீய உணர்ச்சி முதலாய உட்பொருள் வேறுபடினும், அமைப்பு முறையும் இசையும் வேறுபடவில்லே. ஆகவே, மாணிக்கவாசகர்க்கு முற்பட்ட காலந்தொடங்கிப் பல நூற்ருண்டுகளாய் இன்று வரையில் பலருடைய உள்ளங்கிய் கவரும் கல்வடிவு வாய்ந்த இலக்கிய வகையாய்த் திருப்பள்ளியெழுச்சி வீளங்கிவருதல் புலனுகின்றது. இவ்வளவு பழமை உடையதாய், பல நூற்ருண்டுகளாக மாறுத் ஒரே வகையான அமைப்பு உடையதாய், பல நூற்ருண்டுகளாக மாறுத் ஒரே வகையான அமைப்பு உடையதாய்,

#### நூல்கள் (Bibliography)

அருணுசலம், மு., திருவாசகம் ஆராய்ச்சிக் குறிப்புக்கள், சைவ சித்தாந்த மகா சமாஜம் அறுபதாம் ஆண்டு மலர், 1964.

ஆழ்வார்கள், நாலாயிரத் திவ்யப்பிரபந்தம், மயிலே மாதவதாஸன் பதிப்பு, சென்னே இரண்டாம் பதிப்பு, 1950.

இராமலிங்க வள்ளலார், திருவருட்பா, இராகவலு நாயுடு பதிப்பு, சென்னே, 1928.

இளம்பூரணர், தொல்காப்பியம், சைவசித்தாந்த நூற்பதிப்புக்கழகம், சென்னே, 1953.

ஐயஞரிதஞர், புறப்பொருள் வெண்பாமாலே, சாமிநாதையர் பதிப்பு, சென்னே, 1942.

சிதம்பர சுவாமிகள், திருப்போரூர்ச் சந்நிதிமுறை, சைவசித்தாந்த மகா சமா<mark>ஜ</mark>ம் செ**ன்னே, 194**1.

தத்துவராய சுவாமிகள், பாடுதுறை, லோகநாதமுதலியார் பதிப்பு, சென்னே, 1917.

நச்சிஞர்க்கினியர், தொல்காப்பியம், பொருளதிகாரம், கனகசபாபதிப்பிள்ளே பதிப்பு, சென்னே, 1934.

பாரதியார், கவிதைகள், பழனியப்பா பிரதர்ஸ், சென்னே, 1962.

அமைந்துள்ளது. கற்பு கட்டவிழ்ந்து மலர்ந்து மணம் பரப்பு கின்றது. இன்பப் பகுதிகளும் இனிய முறையில் இயம்பப் பெறு கின்றன.

### 4. தவேள்

தன்னிகரில்லாத் தஃவேரைக் கொண்டிருப்பது பெருங்காப்பியத் தின் முக்கியப் பண்புகளில் ஒன்றுகும். வழிதவறிய வையத் திற்கு வழிகாட்டிய வள்ளலாரே—மாநிலத்தின் மாசு போக்கிய மாநபியே இக்காப்பியத்தின் தஃவேர். அனைதையாக வளர்ந்து இலட்சிய இஃளஞராக, இனிய கணவராக, அரிய தந்தையாக, திறமிக்க அற3வாராக, அரசியல் தஃவேராக, அருந்தனபதியாகத் திகழ்ந்து பல துறைகளிலும் அழகிய முன் மாதிரியாக விளங்கிய நபிநாயகத்தின் வாழ்க்கை வேரலாற்றையே இக்காப்பியம் எடுத் தியம்புகிறது.

#### 5. வர்ணனேகள்

நாடு, நகர், மஃலை, கடல், பருவங்கள், கதிரவன், திங்களின் தோற்றம் முதலிய பதினெண் வருணைபோசள் இடம் பெறுதல் வேண்டும்.° மேகம், ஆறு ஆகியவற்றையும் இவற்றுடன் சேர்த் தாக் கூறுவர். 10 சீறுவில் நாட்டுப் படலத்தில் இருண்டே கார்மேகம் திரண்டு இடித்து முழங்கி மழை பொழிய, ஆற்றில் வெள்ளம் பெருகிக் குறிஞ்சி, பாலு, முல்லு, மருதம், நெய்தல் ஆகிய நிலங்க ளில் பாய்ந்து வளம் செய்யும் நலம் கவிஞர் வருணனோயில் பொலி வுடன் விளங்குகின்றது. இயற்கைக் காட்சிகளும் இனிய முறை மூல, கடல், ஆறு, மேகம் போன்ற யில் இயம்பப் பெறுகின்றன. வற்றின் வருணணேகள் இப்படலத்தில் அமைந்துள்ளன. கூதிர், முன்பனி, பின்பனி, இளவேனில், முதுவேனில் ஆகிய பெரும் பொழுதுகளில் பலவும் வைகறை, காலே, நண்பேகல், பொழுது, மாஃ ையாமம் முதேலியே சிறுபொழுதுகளில் பலவும் ஆங் காங்குக் கூறப்பெறுகின்றன. கதிரவன், திங்கள் ஆகியவற்றின் தோற்றமும் மறைவும் சொல்லோவியமாகத் தீட்டிக் காட்டப் பெறுகின்றன.

## 6. இன்பச்செய்தி

நன்மணம் புணர்தல், பூம்பொழில்நூகர்தல், புனல் விளேயா டல், புதல்வரைப் பெறுதல், புலவியில் புலத்தல், கலவியில் களித் தேல் போன்ற இன்பச் செய்திகள் பலவும் இக்காப்பியத்தில் தனிப்

<sup>🌯</sup> தண்டியலங்காரம்-8.

<sup>்</sup> தேன்டியேலங்காரம்-8.

<sup>18</sup> தமிழ்க் காப்பியங்கள்-இ.வா. ஜகந்நாதன். பக்கம்-53,

படலங்களிலும் பிறவிடங்களிலும் இயம்பப்படுகின்றன. நபி நாயகம், கதிஜா நாச்சியார், அலியார், பாத்திமா நாச்சியார் ஆகி யோர் திருமணங்கள் தனிப்படலங்களில் விவரமாகக் கூறப்பெற் றுள்ளன. நாட்டுப் படலத்திலும் புனலாட்டுப் படலத்திலும் பனல் விஃளயாடல் கூறப்பெறுகின்றது. நபிநாயகத்திற்கு இரு ஆண்களும் நான்கு பெண்களும் பிறக்கின்றனர். பேரர் பிறந்த செய்திகளும் காப்பியத்தில் கூறப்பெறுகின்றன.

### 7. அரசியல்

இறைவன் ஒருவனே; உருவமற்றவன், இணேயற்றவன்; அவனே வணக்கத்திற்குரியவன் என நபிகள் நாயகம் போதிக்கத் தொடங் கியதும் தீநெறியில் தோய்ந்து தேய்ந்து கொண்டிருந்த மக்கா வாசிகள் கொதித்தெழுந்தனர். கொலே செய்யவும் திட்டமிட்டனர். ஆதலின் இவர்களின் கொடுமையினின்றும் நீங்கும் பொருட்டுப் பிறந்த பொன்னகேரத்தை விட்டு மதீனை சென்றுர்கள். விட்டார்களில்ஃ. படை கொண்டு தாக்கினர். பா துகாக்கும் முயற்சியில் ஈடுபட்டார்கள் நபி கள் நாயகம். இந்நிலேயில் தோன்றியனவே பத்ரு, உகத், கந்தக் முதலிய போர்கள். போர்களேப் பற்றி ஆழ்ந்து சிந்தித்தலும் தூதனுப்புதலும் படை யெடுத்துச் செல்லலும், பகைவரை வென்று நிற்பதும் ஆகிய நிகழ்ச்சிகளும் பத்ருப் படலம், உகத் படலம், கந்தக் படலம் போன்றவற்றிலும் பிறவிடங்களிலும் கூறப் பெறுகின்றன. நாயகம் மக்கள் நலமே வேண்டிய மாநபியாதலால் பலவெற்றிகள் பெற்றும் முடி சூட்டிக் கொள்ளவில்ஃ. ஆனுல் மாபெரும் பேரர சின் தஃ வராகத் திகழ்ந்துள்ளார்கள். இன்பக் குடியாட்சியின் அன்புத் தஃவைராகவே கோட்டப் பெறுகின்றுர்கள். 🕻

## 8. உறுப்பு

சருக்கம், இலம்பகம், பரிச்சேதகம் போன்ற பிரிவுகளேக் கொண் டிருத்தல் வேண்டும்.<sup>11</sup> நபிநாயகத்தின் வாழ்க்கை வரலாற்றைத் தொடர்ந்து சொல்லிச் செல்லும் சீருப்புராணம் 3 காண்டங்களாக வும், 92 படலங்களாகவும் பிரிந்தமைந்துள்ளது. இதன்கண் **502** பாடல்கள் உள்ளன.

#### 9. யாப்பு

இந்நூலின் யாப்பு பெரும்பாலும் விருத்தமே. சிறுபான்மை கலித்துறைகளும் அமைந்துள்ளன. தோல் முதலிய வனப்புகள் இந்நூலில் போற்றப் பெற்றுள்ளன. எனினும் இக்காப்பியம் முழு வடிவில் கிடைக்கவில்லே. 92 ஆம் படலமாகிய ஹணிக் கூட்டத்

<sup>11</sup> தண்டியலங்காரம்-8.

தார் படலத்துடன் நின்று விடுகின்றது. எஞ்சிய கதைப் பகுதி யினப் பனி அகமது மரைக்காயர் என்பார் 39 படலங்களில் பாடி முடித்துள்ளார். 'இது சின்னச்சீழு' என வழங்கி வருகிறது.

> இழுமென் மொழியான் விழுமியது நிவலினும் பரந்த மொழியான் அடிநிமிர்ந் தொழுகினும் தோலென மொழிப தொன்மொழிப் புலவர்.<sup>12</sup>

எனும் தொல்காப்பிய விதிக்கேற்ப இழுமென் மொழியால் விழுமிய பொரு*ப*ோக் கூறிச் சொல்லுகி*ரு*ர் கவிஞர்.

> திருவினுந் திருவாய்ப் பொருளினும் பொருளாய்த் தெளிவினுந் தெளிவதாய்ச் சிறந்த மருவினும் மருவாய் அணுவினுச் கணுவாய் மதித்திடாப் பேரொளி யூணத்தின் பொருவினும் பொருவாய் வடிவினும் வடிவோய்ப் பூதலத் துறைந்த பல்லுயிரின் கருவினுங் கருவாய்ப் பெருந்தலம் புரந்த கருத்தீணப் பொருத்துதல் கருத்தே.

> > (கடவுள் வாழ்த்து-1).

எனப் பயின்று செல்லும் பாடலினது இசை நலமும் பொருள் வள மும் சுவைத்தற்குரியவை.

கூறும் பொருளுக்கேற்பச் சொல்லமைக்கும் திறத்தினேச் சீறு வில் பலவிடத்தும் காணலாம். காட்டாக ஒன்று. அலியார் புலி போன்றவர். கொடிய பகைவரை அழித்து ஒழிக்கும் அருந்திறல் வாய்ந்தவர். இவருக்கு வாழ்த்துக் கூற வந்த கவிஞர்,

> படிகிடு கிடெனநாக முடிடிநெறு நெறெனவோல படுதிரை யளற தாகவே வடவரை யசையதான முகடுடை படவரு மழைமுகில் சிதறி யோடவே யடையைலர் கெடிகேள்கோடி யிடுபடு படலதூளி யலரியி னுடலின் மூழ்கவே நடமிடு கடினேவாகி மிசைவரு சமரசூர நரர்புலி யலியை யோதுவாம்.

(கடவுள் வாழ்த்து-12).

என நமக்கு அறிமுகப்படுத்துகின்றுர். இப்பாடலின் ஓசையே அலியாரின் வீரத்தையும் தீரத்தையும் வெளிப்படுத்தி விடுகின்றது. இவ்வாறு பாத்திரத்திற்கேற்ற சொல்லமைப்பு இப்புராணத்தில் பலவிடத்தும் காணப்படுகின்றது.

<sup>🤔</sup> தொல்காப்பியம் செய்யுளியல்-1,-

### 10. அணி

\_\_\_\_\_\_ இக்காப்பியத்தில் சொல்லணி, பொருளணிகள் வேண்டுமிடங் களில் வேண்டுமளவு அமைந்து அழகு செய்கின்றன. நபிநாயகத் தின் பிறப்பைக் கூறும்போது கவிதையமே வீசும் கமேக் கடலாக மாறிவிடுகின்றுர், புலவர். காட்டாக ஒன்று. ↓

> பானுவின் கதிரா விடருறுங் காலம் படர்தரு தருநிழ லேனலாய் ஈனமுங் கொஃயும் விளேத்திடும் பவநோய் இடர்தவிர்த் திடுமரு மருந்தாய்த் தீனெனும் பயிர்க்கோர் செழுமழை யெனலாய்க் குறைஷியின் றிலகமே யெனலாய் மானிலந் தனக்கோர் மணிவிளக் கெனலாய் முகம்மது நபிபிறந் தனரே.

— சீரு. நபியவதாரப் படலம்-92

எனும் பாடலில் உவமைகள் வோரி வழங்கி நபிநாயகத்தின் பிறப் பின் சிறப்பை இனிய முறையில் இயம்புகிறுர்.

> உள்ளத்துள்ளது கவிதை—இன்பம் உருவெடுப்பது கவிதை தெள்ளத் தெளிந்த தமிழில்—உண்மை தெரிந்துரைப்பது கவிதை.<sup>13</sup>

எனக் கவிதைக்கு அமைதி கூறுகின்றுர், கவிமணி. கொண்ட கவிதைகள் பலவுண்டு சீறுவில். புனல் விளேயாட்டுப் படலத்தில் ஒரு காட்சி! நபிநாயகம் தாமரை பூத்*த*்தடாக**த்திலே** நீராடிக் கொண்டிருக்கின்றுர்கள். அலேகளால் எழுந்து விழும் மலர்கள் மேலும் கிழும் அசைகின்றன. இதில் கவிஞர் தம் கற்பீன வண்ணத்தை ஏற்றி அழகுபடுத்திவிடுகின்றுர். மரை மலர்கள் நபிநாயகத்தின் கண், முகம், பாதம் ஆகியவற்றின் அழகினேக் கண்டு ஆற்ருமைக்கு வருந்திச் சிவந்து நாணி ஒளிந்து கொள்ள முற்படுவதுபோல் காணப்படுகின்றன, எனத் தற்குறிப் பேற்ற அணியில் வைத்துச் சுவைபடக் கூறுகின்றுர்.14 நபிநாயகத்தின் உறுப்பு நலனும் உயர்ந்த முறையில் உயர்த்தப் பட்டுவிடுகிறது.

#### 11. எளிமை

கங்கையைப்போல் காவிரி போல் பீடு நடைபோட்ட கவிஞர் எளிமையும் தெளிவும் இனிமையும் எழிலும் அமையப் பாடுவதிலும்

<sup>&</sup>lt;sup>13</sup> மலரும் மா*ஃ*லையும். கவிதை-8.

<sup>14</sup> இருப்புராணம் புலலொட்டுப் படலம். <u>பாடல்-17.</u>

வெல்லவர். நடிநாயகம் குழந்தைப் பருவத்தில் தளர் நடை பெயின் றை**தீ**னக் கவிஞேர்,

> எத்தில மணேத்தும் தீன்நெறி நடப்ப இயல்பெறு மறுநெறி நடப்பத் துன்னிய அறத்தின் துறைவெழி நடப்பத் துன்பமற் றின்பமே நடப்பப் பன்னருஞ் செங்கோல் உலகெலாம் நடப்பப் பாரினில் குலமுறை நடப்ப மன்னிய ரெவரும் சொற்படி நடப்ப முகம்யது நபிநடந் தனரே.

(அலிமா முஃயூட்டுப் படலம்)

எனப் பாடுகின்றுர். சீர், தூள முதேலிய யாப்பமைதிகூள விலக்கிச் செர்ற்குளே அமைத்தால் உரைநடையாகவே அமைந்து எளிதில் பொருள் விளங்கும்படி செய்துவிடும். இருப்பினும் இனிய பொரு எமைதி கொண்டுள்ளது.

#### 12. மெய்ப்பாடு

இக் காப்பியத்தைப் படிக்கும்போது பொருளோடு இரண்டேறக் கலந்துவிடும் இயல்பினேக் கொண்டு விடுகிரும். நபிநாயகத்திற் கும் அவர்தம் தோழர்க்கும் மக்கா வாசிகள் கொடுமை செய்யும் நிகழ்ச்சிகளேப் படிக்கும்போது சிந்தை பதைத்து விடுகிறது. கண் கள் கலங்கிவிடுகின்றன. நபிநாயகம் மக்காவை விட்டு மதிஞ செல்லும் வழியில் குகையொன்றில் தங்கியிருக்கும்போது பகைவர் குகை வாயிலுக்கு வந்து விடுகின்றனர். அப்போது அவர்சள் தப் பித்துக் கொள்ளவேண்டும் எனும் துடிப்பும் ஆவலும் எழுந்து விடுகின்றன. இவ்வாறு தல்வேர்க்கு வரும் துன்பத்திலும் இன்பத் திலும் ஈடுபட்டு விடுகிரும். நகை, அழுகை, இளிவரல், மருட்கை, அச்சம், பெருமிதம், உவகை 15 ஆகிய மெய்ப்பாடுகளும் போற்றப்பெற்றுள்ளன.

# 13. முன்னேர் போற்றுதல்

உமறுப் புலவரிடம் முன்ஞோர்தம் சொல்லும் பொருளும் போற் றும் பண்பும் காணப்படுகின்றது. கம்பர்தம் சாப்பியத்தில் சீவக சிந்தாமணியின் சாயீஃப் பார்ப்பது போல் சீருப் புராணத்தில் கம்பர்தம் சாயீஃக் காண்கிறேம். கோசல நாட்டைக் கூற வந்த கம்பர் காவிரிபுரக்கும் சோழ வளநாட்டைக் கூறுவது போல் பாஃ சேர்ந்த அரபு நாட்டைக் கூறவந்த உமறும் சோஃயோர்ந்த பொருநை பாயும் பாண்டி நாட்டைக் காட்டி விடுகின்றுர். மஃயி விருந்து வளங்களே வாரிக் கொண்டு வரும் ஆற்றை விஃமேகளாகக்

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> தொல்காப்பியம்,

கம்பர் கூறுகின்றுர். 16 உமறும் அருவியை விஃமோதாகக்கூறு கின்றுர். 17 உமறு ஆற்றின் வணிகஞகக் குறிப்பிடுகின்றுர். 18 கம்பர் வாரியை வணிகஞகக் குறிப்பிடுகின்றுர். 19 கம்பர் தம்மை ஆதரித்த சடையப்ப வள்ளஃத் தம் காப்பியத்தில் கதையோடு தொடர்புபடுத்திச் சிறப்பிக்கின்றுர். உமறும் தம்மைப் புரந்த வள் எல் அபுல்காசீமைக் காப்பியத்தில் பலவிடத்தும் பாராட்டுகின்றுர். மிதிஃல நகரக்கொடிகள் இராமீன வரவேற்றதாகக் கம்பர் குறிப் பிடுகின்றுர். 20 உமறும் தபிநாயகத்தை ஷாம் நகரக் கொடிகள் கையசைத்து வரவேற்பதுபோல வரவேற்றன எனக் குறிப்பிடு

சீவக சிந்தாமணி, குறுந்தொகை போன்ற தமிழ் இலக்கி யங்களில் காணப்பெறும் தொடர்களும் பொருளும் இந்நூலில் இடம் பெற்றுள்ளன.

அரேபியாவில் தோன்றிய நபிநாயகத்தின் கூறிய வரலாறு போதினும் இக்காப்பியத்தில் தமிழ் மணம் கமழ்கின்றது. பியாப் பாஃவனத்தைத் தமிழ்ச் சோஃயாக அமைத்**துள்ளார்.** தமிழ் மரபுகளும் பழக்க வழக்கங்களும் இந்**நூலிற் காணப்பெறு** கின்ற**ன.** கோலமிடல்,<sup>22</sup> வள்ளுவர் மணமுரசறைதல்,<sup>23</sup> அடைக் காய் அருந்துதல், போன்ற தமிழ் நாட்டிற்கும் மொ**ழிக்கும் உரிய** இதன்கண் காணக் கிடைக்கின்றன. பெயர்களும், தத்துவ விளக்கங்களும் அரபிச் சொற்களில் அமைந் துள்ளன. 'சீரூ' எனும் காப்பியப் பெயரில் உள்ள சொல்லே சேறத் எனும் அரபிச் சொல்லின் தமிழ் வடிவமே. சீற**த் எனும்** வா ழ்க்கைவரலாறு எனப் பொருள்படும். தீன், முர்சலீன், அர்ஷி, குர்ஷூ, ரசூல், ஈமான் போன்ற **அரபிச்** சொற்களும் வந்துள்ளன.

### 14. முடிவுரை

இவ்வாறு சொல்வளம், பொருட்சிறப்பு, கற்ப**ணநேலம், கவிதா** உணர்ச்சி முதலிய இலக்கியப் பண்புக**ீ**ளக் கொண்டும், பெ**ருங்** காப்பிய அமைதிகள் பலவும் பெற்றும் வாழும் இலக்கியமாக உள்ள

<sup>18</sup> கம்பராமாயணம். ஆற்றுப் படலம்-6.

<sup>17</sup> இருப்புராணம். நாட்டுப் படலம்-6.

<sup>18</sup> சீருப்புராணம். நாட்டுப் படலம்-12.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> கம்பராமாயணம். ஆற்றுப் படலம்**-7**.

<sup>20</sup> கம்பராமாயணம். மிதிவக் காட்சிப் படலம்.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> இருப்புராணம். ஷாம் நகர் புக்க படலம்-17, 18, **19**.

<sup>🕦</sup> இருப்புராணம். பாத்திமா திருமணப் படலம்-74.

<sup>23</sup> இருப்புராணம். பாத்திமா திருமணப் படஅம்-76,

சீருப்புராணம் சிறந்த பெருங் காப்பியங்களுள் ஒன்றுகும். இதன் சுவையில் ஊறித்தின்த்த பேராசிரியர் கா. அப்துல்கபூர், கவிஞேரது புலமைத் திறத்தை வியந்து,

'செந்தமிழ்ச் சீரு சிறப்புடன் ஈந்த விந்தையா ருமறின் வித்தைதா அல்லா'¾ என வேண்டுகிருர்.

#### மேற்கோள் நூல்கள்

- 1, Muslim contribution to Tamil Literature—by M. M. Uwise, M.A. (Ceylon).
- 2. தண்டியலங்காரம்-சைவசித்தாந்த நூற்பதிப்புக் கழக வெளியீடு (1960).
- 3. மலரும் மால்யும்-'கவிமேணி'.
- ்4. தமிழ்க் காப்பியங்கள்-வித்வான் கி. வா. ஜகந்நாதன்.
- 5. இறையருள் மாலு—பேராசிரியர் கா. அப்துல்கபூர், எம். ஏ.

<sup>🛂</sup> இறையருள் மாஷ். பேராகிரியர் கா, அப்துல்கபூர்-194,

# பாரதிதாசன் கவிதைகளில் சமுதாயச் சீர்திருத்தம்

மு. பி. பாலகப்பிரமணியன் \*

## கவிதை

கவிஞனின் இதயத்திலிருந்து பிறப்பது கவிதை. 'உயிரிலாச் செய்திகட்கு உயிர்மிகக்கொடுத்து, ஒளியிலாச் செய்திகட்கு ஒளி யருள் புரிவது' கவிதை.¹ வாழ்க்கைக்கும் க**வி**தைக்கும் ஏராள மான தொடர்பு உண்டு.<sup>2</sup> வாழ்க்கையைப் படம் பிடித்துக் காட் டும் கண்றைடியாகத் திகழ்வதோடு, எப்படி வொழு வேண்டும் என்று எடுத்துக் கூறுவதும் கவிதை ஆகும். ஏனென்றுல், 'கவிதை என் பது தனி உரிமை படைத்த கலேயாகும். மொழி அதனுடைய ஆற்றல் மிக்க கருவியாக அமைந்துள்ள காரணத்தால் அது நம் வாழ்க்கையில் வேறு எந்தக் கஃவையையும் விடை ஆழமாக ஊடுருவிப் பாய்ந்திருப்பதோடு, மிக நெருக்கமாகப் பின்னிப் பிணூந்தும் இருக் கிறது.'<sup>3</sup> அத்தகைய ஆற்றல் வாய்ந்த கருவியால்தான் சமுதாய**த்** தைச் சீர்நிருத்த முடியும். 'ஒரு சமுதாயத்தின் விருப்பு வெறுப்பு நம்பிக்கை முதலியவற்றை வளர்த்துப் பண்ப**டுத்துவது அந்தச்** சமுதாயத்தின் இலக்கியமே. ஆகையால் அதுவே ம**னித வாழ்வைப்** மாற்றியமைப்பது' என்பர்.4 எனவே. 'கவிதைகள் வெறும் போதைப் பொருளாக மாருமல் சமூகத்திற்குத் தெம்பும், திறமும் தேடித் தரும் வழியில் உருப்பெற வேண்டும். அப்போ*து* தான் சமுதாயம் நோயற்று வாழ முடியும்.'5

# 2. சீர்திருத்தம்

சீர்திருத்தம் என்பது காலத்தின் பணியாகும். 'எது எது நியநியினின்றும் வழுக்கி வீழ்கிறதோ, அதை அதைச் செப்பம் செய்ய இயற்கை விழையும் ஒன்று சீர்திருத்தம் என்பது. இச்சீர்

<sup>\*</sup> எம்.ஏ., தமிழ் விரிவுரையாளர், காஞ்சிபுரம்.

<sup>&#</sup>x27; மகாகவி பொரதியார் கவிதைகள். ப. 195.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> "There is plenty of connection between life and poetry",—A. C. Bradley, Oxford lectures on Poetry, p. 6.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Poetry is an art singulary privileged. It penetrates deeper, and mixes more intimately into our lives, than any other art, because, the vehicle of its power is language."—L. Abercrombie, The idea of Great Poetry, p. 29.

⁴டாக்டர் மு. வரதராசஞார், இலக்கியத் திறன், ப. 45.

<sup>5</sup> இதம்பர ரகுநாதன். இலக்கிய விமெர்சனம், ப. 56.

But Reformation is the work of time."—Sir J. Reynolds, The New Dictionary of Thoughte, by Tryon Edwards, p. 532.

திருத்தம் இல்ஸ்டியேல் உலகம் வளர்ச்சியுறுது.'' மக்கள் சமுதோயத் தில் பல சீர்கேடுகள் உள்ளன. அவற்றைச் சிந்தன்யோல்—— சொற் பொழிவால்—— செயலால் சீர்திருத்த முயன்ற செம்மல்கள் பலர். தம் கவிதையாற்றலால் சீர்திருத்த முயன்ற கவியரசர் பலர். 'கூல், கூலுக்காகவே என்ற கோட்பாடு பொருளற்றது.' கூல், வாழ்க்கைக்காக— கவிதை, வாழ்க்கையை வளப்படுத்துவதற்காக என்றே கொள்கையே வேலுவுடையது. ஆதலால் சீர்திருத்தக் கருத், தோக்கள் கவிதை வடிவம் பெறத் தொடங்கின.

# 3. பாரதிதாசன்

சாதிக்கொடுமை, சமயக் காழ்ப்பு, மூடநம்பிக்கை, கைம்மைத் துயர், குழந்தை மணம், பெண்ணடிமை, தீண்டாமை முதலிய பல இன்னல்களுக்கு இடங்கொடுத்து இழிநீலேக்குச் சென்று கொண் டிருக்கும் இன்றையச் சமுதாயத்தைக் கண்டு நெஞ்சங் கலங்கியவர் பாரதிதாசன். கவிதைகளேக் கவண் கற்களாகப் பயன்படுத்திச் சீர்கெட்ட சமுதாயத்தைச் சீர்திருத்த எண்ணிய கவியரசர். 'அடிநாள் முதலே சாதி பேதத்தையும், சமயபேதத்தையும் வெறுத் தவர். உயர்ந்த எண்ணமும் விரிந்த அறிவும் கொள்கைக்குப் போராடும் குணமும் கொண்டவர்'.

#### 4. சாதிக்கொடுமை

'பிறப்பொக்கும் எல்லா உயிர்க்கும்'' என்கிறுர் வள்ளுவர். அவர் வழி நின்று 'பிறவியில் உயர்வும் தாழ்வும் சொல்லல் மடமை'' என வலியுறுத்திப் பாடுகிறுர். ஆண்குழந்தை தாலாட் டில் 'சாதியென்று போராடும் தக்கைகளின் நெஞ்சில் கனலெற்ற வந்த களிறே'' என்றும். பெண்குழந்தை தாலாட்டில் 'வேண்டோத சாதி இருட்டு வெளுப்பதற்குத் தாண்டா விளக்காய்த் துலங்கும் பெருமாட்டி'' என்றும் சாதியைச் சாடும் இடங்கள் கருத்தில் கொள்ளத்தக்கன. 'கடல் மேற்குமிழிகள்' எல்லும் காவியத்தில்,

> ''மிக்குயார்த்த சா நி கீழ்ச்சா நி என்னும் வேற்று மைகள் தமிழ்க்கில்லே; தமிழாக்கில்ல பொய்க் கூற்றே சா நி எனல், ஆரியச்சொல் புதுநஞ்சே! பொன் விலங்கு! பகையின் ஈட்டி''!

<sup>ு</sup> திரு. வி. க., சீர்திருத்தம் அல்லது இளமை விருந்து, ப. 112.

<sup>\* &</sup>quot;The Maxim 'Art for Art's sake' is meaningless" - C. T. Winchester, Some Principles of Literary (riticism. p. 108.

<sup>்</sup> பாரதிதாசன் கவிதைகள் முதல் தொகுதி, கவிஞரின் வாழ்க்கைக் குறிப்பு, ப. 11.

<sup>18</sup> திருவள்ளுவர், திருக்குறள் பாடல் 972.

<sup>11</sup> பாரத்தாசன் கவிதைகள், முதல் தொகுதி, ப. 161.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> மே.கா.நூ. ப. 125.

и Си. жл. пл. и. 127.

<sup>14</sup> மே.கா.நூ. மூன்ரும்தொகுதி, ப, 57,

என்று சாதியைக் கடுமையாகச் சாடுகிறுர். ''சமத்துவப் பாட்டு'' என்னு;ம் தஃப்பில் 'சேரிப்பறையர், தீண்டாதார் என்பார் நம் உற்றுர்' என்றும், 'ஆலய உரிமை தாழ்ந்தவர்க்கும் உண்டு' என் றும் அரிய கருத்துக்களே உரிய முறையில் நம் உள்ளத்தில் பதிய வைக்கிறுர். மக்களில் சிலருக்கு ஆலய உரிமை மறுக்கப்படுவதை வேன்மையாகக் கண்டிக்கிறுர்.

> ''குக்கலும் காகமும் கோயிலிற் போவதிற் ` கொஞ்சமும் தீட்டிஃபோ?—நாட்டு மக்களிலே சில்ர் மாத்திரம் அந்த `வகையிலும் கூட்டிஃபோ?''¹⁵

என்று பாடுகிருர். நாயும் காகமும் கோயிலுக்குள் போகலா**ம்.** ஆஞல் மக்களில் சிலர் போகக்கூடாதா? என வெந்த உள்ளத்தோடு வினவுகின்ருர். இக்காலத்தில் சமையல் முன்னேற்றமின்றித் தாழ்ந்து போனதற்குச் சாதியும் சமயமுமே காரணம் எனக் குற்**றஞ்** சாட்டுகிருர்.

> ''சமையல்முன் **னே**ற்றமின்றித் தாழ்தற்கு நமது நாட்டில் சமயமும் ச்ரதி என்ற சழக்கும்கா ரணம்என் பேன்நான் அமைவுறும் செட்டி வீட்டில் அயலவன் உண்பதில்லே தமைஉயர் வென்பான் நாய்க்கன், முதலி நீ தாழ்ந்தோ**ன்** என்பான்''<sup>18</sup>

என்று இன்றையை சமுதாயத்தைப் படம் பிடித்துக் காட்டி நமக்குப் பாடமும் புகட்டுகிறுர் பாரதிதாசன்.

# 5. சமயம், மூடாம்பிக்கை, பழக்கவழக்கங்கள்

தொடக்க காலத்தில் சமுதாயத்தைச் சீர்திருத்தி நல்வழிப் படுத்தவே சமயம் தோன்றியது. ஏசுநாதர், மகமதுநபி, புத்தர் போன்ருரின் பொன்மொழிகள் பூவுலகம் உள்ளளவும் போற்றக் கூடியவையல்லவா? ஆஞல், சமயத்தைப் பின்பற்றிய மக்களு டைய மனத்தில், மூடநம்பிக்கைகள் வளர்ந்தனவே ஒழிய முன் னேற்றம் அரும்பவில்லே எனப் பகுத்தறிவாளர் பலர் கருதத் தொடங்கினர். அந்தக் கண்ணேட்டத்தோடு மதத்தை அணுகி யவர்களில் பாரதிதாசனும் ஒருவர். சமுதாயம் சீர்திருந்த வேண்டு மெனில் சமயபேதம் ஒழியவேண்டும் என்ற கொள்கையினேக்கொண் டவர். தாலாட்டுப் பாட்டில், 'எல்லாம் கடவுள் செயல் என்று துடை நடுங்கும் பொல்லாங்கு தீர்த்துப் புதுமை செய வந்தவ ளாக'ப்பெண்குழந்தையினேத்தாலாட்டுகிறுர். சமயத்திஞல் சமுதோ

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup> மே.கா. நூ. ப. 199.

<sup>14</sup> துடும்ப விளைக்கு. ப. 74,

யத்திற்குத் நீங்குதான் விளேயும் என்ற திடமான நம்பிக்கை உடை யேவர் அவர். குறிஞ்சித்திட்டில்,

''மதம் என்ற கருங்கற் பாங்கில் மல்லிகை பூப்பதில்லே மதியினில் மயக்கம் என்ற நஞ்சொன்றே மலரும் நாட்டில் புதியதோர் பொல்லாங் கென்னும் எரிமலே புகையும்;

மக்கள்

இது நலம் இது தீ தென்னு ம் எண்ண மும் இழந்து போவார்''' என்று தன் கருத்தினே வலியுறுத்திப் பாடுகிறுர். சமயத்தை வெறுத்துப் பாடினும் 'கடவுள் ஒருவர் உண்டு' என்பதனே ஒப்புக் கொள்ளுகிறுர். ஆனுல் உருவ வழிபாட்டை ஒப்புக்கொள்ளவில்லே.

'உள்ளதொரு தெய்வம்—அதற்(கு) உருவம் இல்லே, தம்பி'<sup>18</sup> என்று ஏற்றப்பாட்டில் தனக்கு ஏற்ற கருத்தினத் தெரிவிக்கின்றுர். மேலும் 'கடல்மேற்குமிழி'களில்,

''ஒரு கடவுள் உண்டென்போம்; உருவணக்கம் ஒப்போம்! உள்ளபல சண்டையெலாம் ஒழியும் மதம் ஒழிந்தால்''¹° என்று குறிப்பிடுகிறுர். ஒருவனே தேவன்; அவனுக்கு உருவ மில்ஃ; சமயம் ஒழிந்தால் சண்டையும் ஒழிந்துவிடும் என்ற தன் எண்ணத்தைத் திண்ணமுடன் தெரிவிக்கிறுர்.

சமுதாயத்தில் கண்மூடிப் பழக்கங்கள் மண்மூடிப் போகவேண் டும் எனப்பெரிதும் விழைகின்*ரு*ர்.

்.''மூடப் பழக்கம் முடிவற்ற கண்ணுறக்கம் ஓடுவ தென்ளே? உயர்வதென்ளே? நானறியேன்''<sup>20</sup>

என்றி உணர்ச்சியுடன் பாடுகிறுர். ஒழுக்கம் இல்லாத பழக்க வழக்கங்களேக் கைக்கொள்ள வேண்டாம் என்று கட்டளேயிடுகிறுர்.

''வழக்கம் என்பதில் ஒழுக்கம் இல்ஃபெயல் கழுத்துப் போயினும் கைக்கொள்ள வேண்டாம்''<sup>21</sup> என்று கூறும்போது, அவர் கையாளும் சொல்லாட்சியே அவர் உள்ள உறுதியை வெளிப்படுத்துவதாய் அமைகிறது. ^

#### பெண்ணின் பெருமை

மாதர் தம்மை இழிவு செய்யும் மடமையைக் கொளுத்திச் சமு தாயத்தைச் சீர்திருத்தப் பல கவிதைகளே இயற்றிஞர் பாரதி

<sup>17</sup> குறிஞ்சித் திட்டு, ப. 123.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> பாரதிதாசன் கவிதைகள் மூன்ரும் தொகு**தி**, ப. 151.

<sup>&</sup>lt;sup>19</sup> மே.கா.நூ. ப. 86.

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> பாரதிதாசன், முதல் தொகுதி, ப. 15.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> பாரதிதாசன், இரண்டாம் தொகுதி, ப. 115,

தாசன். பெண்களுக்குப் பேச்சுரிமை வேண்டும்; பெண்ணடிமை தீரவேண்டும் என்ற எண்ணங்கொண்டவர் அவர். சஞ்சீவி பர்வதத்தின் சாரலில்,

> ''பெண்ணுக்குப் பேச்சுரிமை வேண்டாம் என் கின்றீரோ? மண்ணுக்குக் கேடாய் மதித்தீரோ பெண்ணினத்தை? பெண்ணடிமை தீருமட்டும் பேசுந் திருநாட்டு மண்ணடிமை தீர்ந்து வருதல் முயற்கொம்பே. உபையென்று பெண்ணே உரைக்குமட்டும் உள்ளடங்கும் ஆமை நிலேதான் ஆடவர்க்கும் உண்டு''<sup>22</sup>

**என**ப் பெண்களுக்காக வாதாடும் வழக்குரைஞராகக் காட்சி **யளிக்**கி*ரூ*ர்.

பெண் குழந்தை தாலாட்டில்,

''நாய் என்று பெண்ஃணே நவில்வார்க்கும் இப்புவிக்குத் தாய் என்று காட்டத் தமிழர்க்கு வாய்த்தவவே''²²³

எனத் தாய்க்குலத்தின் பெருமையினேத் தரணியறிய வேண்டுகிறுர். இல்லறவாழ்வில் கணவளே மரமாகவும், ம**ீனேவியை வேராகவும்** மதிக்கிறுர். குறிஞ்சித்திட்டுக் காவியத்தில்,

பெண்கள் நாட்டின் கண்களாகத் திகழவேண்டுமெனில் அவர் கட்குக் கல்வி இன்றிமையாதது. கல்வியில்லாப் பெண்களால் கடு களவும் குடும்பத்திற்கோ, சமுதாயத்திற்கோ நன்மையில்லே என்ற கருத்துக் கொண்டவர் அவர். அதனுற்றுன்,

> ''கல்வியில் லாத பெண்கேள் களர்நிலம்! அந்நிலத்தில் புல் விஃாந்திடைலாம் நல்ல புதல்வர்கள் விஃளதல் இல்ஃ! கல்வியை உடைய பெண்கள் திருந்திய கழனி, அங்கே நல்லறி வுடைய மக்கள் விஃளவது நவிலைவோ நான்''26

என்று பாடுகிருர். படிக்காத பெண்களேப் பயன்தராத களர் நிலத்திற்கும், படித்த பெண்களேப் பண்படுத்தப்பட்ட கழனிக் கும் ஒப்பிட்டுக் காட்டுகிருர். கல்வியறிவுடைய பெண்களே நல்

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> பாரதிதாசன், முதல் தொகுதி, ப. **3**.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> மே.கா. நூ. ப.127.

<sup>🏜</sup> குறிஞ்சித் திட்டு, ப. 96.

<sup>25</sup> குடும்ப வினைக்கு, ப. 194.

**<sup>№</sup> மே.கா. நர., ப. 69, 70,** 

லறிவுடைய நன்மக்களேப் பெற்றெடுக்க முடியும் என்கிருர். 'கல் வியில்லா மின்ஞுள்— வாழ்வில் என்றும் மின்ஞுள்'<sup>27</sup> என்றும் பாடு கி*ரூ*ர். மேலும்,

> ''மகளிரெலாம் கல்வியறி வொழுக்க முளராயின் மருத்துவமே வேண்டாவாம், பிணிமூப்பு வாரா மகளிரெலாம் அரசியலேக் கைப்பற்றி ஆண்டோல் மாநிலத்தில் போரில்லே; சாக்காடும் இல்லே''<sup>28</sup>

என்று பெண்ணினத்திற்குப் பெருமுதிப்புக் கொடுத்துப் பாடுகிறுப். பெண்கள் கல்வி, அறிவு, ஒழுக்கம் உடையவர்களாக இருந்தால் மருத்துவமே தேவையில்ஃ; பிணியும் மூப்பும் நம்மை வந்து அணு காது என்றும், பெண்கள் அரசியஃக் கைப்பற்றி ஆட்சி செய்தால் மாநிலத்தில் போரில்ஃ; சாவும் இல்ஃ என்றும் கூறும்போது அவர் இதயத்தில் ஊடுருவி நிற்கும் எண்ணத்தைப் புரிந்து கொள்ளு கிருமே.

#### 7. கலப்பு மணம், காதல் மணம்

் சமுதாயத்தில் சாதிபேதமும் சமய வாதமும் ஒழிய வேண்டு மெனில் காதல் மணமும் கலப்பு மணமும் பல்கிப் பெருக வேண்டும். மக்களுக்குள் உயர்வு தாழ்வு பேசும் மடமையினே ஒழிப்பதற்கு ஒரே வேழி கலப்பு மணந்தான் என்பதனே நேன்கு உணர்ந்தவர் பாரதிதாசன்

> ''காட்டோமே சாதி மணம்! கலப்பு மணம் ஒன்றே நல்வழிக்குக் கைகாட்டி.''<sup>29</sup>

என்றை தென் உள்ளக் கருத்திஃனை வெளிப்படுத்துகிறுர்.

''பிறப்புச் சாதியினின்றும் பெண்ணடிமை, தீண்டோமை முதேலியை நச்சுக் குழவிகள் பிறந்தன. இவற்றைப் போக்கப் பல மருந்துகள் சொல்லப்படுகின்றன. சிறந்த மருந்து கலப்பு மணமேயாகும்,'' என்று திரு. வி. க. அவர்கள் கூறும் கருத்து ஈண்டு நோக்கத் தக்கது. 'புரட்சிக் கவி' காவியத்தில் புவியாளும் மன்னன் மக ருக்கும் எளிய குடிமகனுனை கவிஞன் ஒருவனுக்கும் கலப்பு மணமை செய்து வைக்கிறுர் பாரதிதாசன். இளவரசி அமுதவல்லியிடம்,

> ''அன்றியும் என் காதல் அமுதே! நமதுள்ளம் ஒன்றுபட்ட பின்னர் உயர்வென்ன தாழ்வென்னை?''<sup>80</sup>

என்று அந்தக் கவிக்காதலன் கூறுவதாகப் பாடுகிறுர். காதலுகை ந குக் கட்டுப்பாடு விதிப்பது கயமைத்தனம் என்பது கவிஞெரின் கருத்து.

<sup>27</sup> Си. ът. "БЛ., и. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>38</sup> மே.கா. நர., ப. 200.

<sup>29</sup> பாரதிதாசன் கவிதைகள், மூன்ரும் தொகுதி, ப. 86.

<sup>20</sup> பாரதிதாசன் கவிதைகள், முதல் தொகுதி, ப. 25.

''மண்படைப்பே காதலெனில் காதலுக்கு மறுப்பெதற்குக் கட்டுப்பா டெதற்குக் கண்டார்?''<sup>31</sup>

என்று கேட்கின்ருர். 'பாண்டியன் பரிசு' காவியத்தில்,

''குழையே னுங்கொண்டு காட்டு மேட்டுக் கொல்லேயே னும்சுற்றித் திரியும் அந்த ஏழையே னும் கண்ணுக் கினியான் இன்றேல் இம்மியே னும் வாழ்வை இனியான் வேண்டேன்''<sup>32</sup>

என்று கொற்றவன் பெற்ற குலக்கொடியைக் கூற வைக்கிருர். மேலும், இழித்த சாதியாக இருத்தாலும் இதயம் நிறைந்தவராயின் ஏற்றுக் கொள்ளத் தயங்கமாட்டேன் என்று திண்ணிய நெஞ்சத் துடன் தன் கருத்தைத் தெரிவிக்கின்ருள் இளவரசி அன்மை. பாரதி தாசன் காவியங்கள் அனேத்தும் கலப்பு மணத்தின் புகழ்பாட எழுந்தனவே ஆகும். கலப்பு மணம் செய்துகொண்டால் சமு தாயத்தில் நெளியும் சாதிப்புழு அழியும்—சமத்துவ நெறி தழைக்க வழி பிறக்கும் என்ற எண்ண எழுச்சியினேப் பெற்றவர் பாரதி தாசன்.

# 8. கைம்மைத்துயர், குழக்தை மணம், மறுமணம்

கைம்மை, குழந்தை மணம், பொருந்தாத் திருமணம் போன்ற கொடுமைகளேக் கு**ழி** தோண்டிப் புதைக்க வேண்டும் என்ற கொள்கை உடையவர் பாரதிதாசன். கணவன் இறந்தவுடன் இளம் மனேவியின் ஏக்கமும் இறந்து விடுமா? என்பது அவர் எழுப்பும் விஞ?

> ''மா ஃயிட்ட மணவாளன் இறந்து விட்டால் மங்கை நல்லாள் என்ன செய்வாள்— அவளே நீங்கள் ஆஃயிட்ட கரும்பாக்கி உலக இன்பம் அணுவளவும் அடையாமல் சாகச் செய்தீர்''<sup>33</sup>

என்று கைம்மை நிலேக்கு இரங்கிப் பாடுகிறுர். மேலும்.

''கோரிக்கை யற்றுக் கிடக்கு தண்ணே——இங்கு வேரில் பழுத்த பலா''<sup>34</sup>

என்று கண்ணீர் விட்டுக்கலங்கும் கைம்பெண்ணுக்கு வேரில் பழுத்த பலாவின் உவமை காட்டி நம் உள்ளத்தை நெகிழ வைக்கிருர். வயது முதிர்ந்த கிழவனுக்குக்கூட மனேவி இறந்தால் வேறு மங் கையை மணந்து கொள்வதற்குச் சமுதாயம் உரிமை கொடுக்கிறது.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> பாரதிதாசன் கவிதைகள், முதல் தொகுதி, ப. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>98</sup> பொண்டையென் பரிகு, ப. 70.

<sup>🦯 🍱</sup> பாரதிதாசன் கேவிதைகள், முதல் தொகுதி, ப. 120.

<sup>№</sup> Си. ап. дл. и. 106.

ஆனுல் கணவனே இழந்த இளம் பெண்ணுக்கு அந்த உரிமை மறுக்கப்படுகிறது. இக்கொடுஞ்செயலேக்கண்டித்து,

> ''வாடாத பூப்போன்ற மங்கை நல்லாள் மணவாளன் இறந்தால் பின் மணந்தால் தீதோ? பாடாத தேனீக்கள் உலவாத் தென்றல் பசியாத நல்வயிறு பார்த்த துண்டோ?''35

என்று அவர் விடுக்கும் விஞ நம் நெஞ்சைத் தொடுகிறதல்லவா? தேனீக்கள் என்றுல் பாடவேண்டும்; தென்றல் என்றுல் உலாவ வேண்டும்; வயிறு என்றுல் பசிக்க வேண்டும். இவற்றிற்கு நேர்மாறுக உலகில் நடக்குமா? என்ற விஞவின் மூலம், விதவைக்கு வெண்ணிற ஆடைகொடுத்து வழியிழந்து தவிக்கும் சமுதாயத்திற்கு ஒளி கொடுக்க முனேகிறுர் பாரதிதாசன்.

குழ்ந்தை மணத்தின் கொடுமையினேயும் கடுமையாகச்சாடு இருர், 'குழந்தைக்கு மணஞ்செய்து கொல்வது சீரோ?'' <sup>36</sup> எனக் கூறிக்கு முற்தைக்கு மணஞ்செய்து கொல்வது சீரோ?'' <sup>36</sup> எனக் கூறிக்கு முற்தைக்கு மணஞ்செய்வதும் அவர்களேக் கொல்வதும் ஒன்று தான் என்கிருர். பெருங்கிழவன் ஒருவன் இளம்பெண்ணே மணக்கும் பொருந்தா மணத்தை, மூடத்திருமணம் என்கிருர். 'மனம் பொருந்தா மணம் மண்ணுய்ப் போக''<sup>37</sup> எனச் சபிக்கிருர். மனம் வேறுபட்டால் 'மணவிலக்கு' செய்து கொள்ள அனுமதி கொடுக்கிருர். 'காதல் உடையார் தம் வாழ்வில் உளம் வேறுபட்டால் மடவார் பிறனே மணக்க விடவேண்டும்.'<sup>38</sup> என்கிருர். இதன் மூலம் மணவிலக்குச் செய்து கொண்டு, மறுமணம் செய்து கொள்வலாம், என்கிருர்.

''மறுமணம் புரிவது சிறுமை என்றறைவது குறுகிய மதியென அறிஞர்கள் மொழிகுவர்''³\*

என்று மறுமணத்திற்கு ஆக்கமும், ஊக்கமும் கொடுத்துப் பாடு கிருர் பாரதிதாசன்.

# 9. புரட்சித் திருமணத் திட்டம்

வை தீக மணத்தில் பின்பற்றப்படும் பலவிதேமான சடங்குக**ளே** வெறுத்தவர் பாரதிதாசன். திருமண முறையில் இத்தகைய சடங் குகளேயெல்லாம் ஒழித்தால்தான், புதிய சமுதாயத்தை உருவாக்க முடியும் என்ற நம்பிக்கை உடையவர் அவர். சடங்குகள் சாத்தி ரங்கள்—மூடநம்பிக்கைகள் முதலியவற்றிற்கு இடங்கொடுக்காத 'புரட்சித் திருமணத் திட்டம்' ஒன்றினேக் கவிதை வடிவில் தருகிறுர்.

<sup>88</sup> மே.கா.நூ. ப. 82.

<sup>&</sup>lt;sup>36</sup> மே.கா.நூ. ப. 144.

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> மே.கா. நர. ப. 111.

<sup>🎎</sup> குடும்ப விளக்கு, ப. 64.

அபாரதிதாசன் கணிதைகள், முதல் நதாகுதி, ப. 119.

அதை சுயமுரியாதைத் திருமணத்தின் மறுபதிப்பாகக் காட்சி யளிக் கிறது. அதில், வைதீக மணத்திற்கு இடங்கொடுத்தால் தமிழர் சமுதாயம் த&ல சாயும் நி&ல தான் ஏற்படும் என்று குறிப்பிடுகிறுர்.

> ''வைதீக பணத்தை மெய்என ஒப்பிடில் தமிழர் பண்பு தஃசோ யாதோ?''<sup>40</sup>

என்று இன உணர்ச்சியுடன் எழுச்சிக் கவி வடிக்கிருர். மேலும், பஞ்சாங்கம் பார்த்துத் திருமணம் நடத்தும் முறையி**ணே அவர்** விரும்பவில்*லே*.

> ''மிஞ்சும் காதலர் மெய்யன் பிருக்கையில் கெஞ்சிப் பிழைப்போன் பஞ்சாங்க மேஞே?''41

என அஞ்சாமல் கேட்கின்ஒர். இதேபோன்று 'நல்லமுத்து கதை' யிலும் திருமணத்திற்குச் சாதகம் பார்க்கும் முறைகேட்டினே நகைச்சுவையோடு இடித்துக் கூறுகிருர்.42

## 10. குடும்பக் கட்டுப்பாடு

மக்கள் தொகைப் பெருக்கத்தால் எதிர்காலத்தைப் பற்றிய அச் சம் பலர் உள்ளத்தில் குடிகொண்டுள்ளது. அளவான குடும்பமே மகிழ்வான சமுதாய வாழ்வுக்கு வழிகோலும் என்ற எண்ணம் பரவி வருகிறது. குடும்பக் கட்டுப்பாடே குதூகலமான வாழ்வுக்கு அடிப் படை என்ற கொள்கையுடையவர் பாரதிதாசன். குடும்பவிளக்கில்,

> ''ஈண்டு குழந்தைகள்தாம் எண்மிகுத்துப் போகாமல் வேண்டும் அளவே விளேத்து, மேல்——வேண்டாக்கால் சேர்க்கை ஒழித்துக் கருத்தடையே னும் செய்க''<sup>48</sup>

என்று கட்டளேயிடுகிறுர் கவிஞர். கருத்தடை செய்து கொள் வதின் மூலம்தான் குடும்பக் கட்டுப்பாட்டுத் திட்டத்தை நிறை வேற்ற முடியும் என்று நம்புகிறுர். அந்த அசைக்க முடியாத நம் பிக்கையின் அடிப்படையில்,

> ''காதலுக்கு வழிவகுத்துக் கருப்பாதை சாத்தக் கதவொன்று கண்டறிவோம், இதிலென்ன குற்றம்? சாதலுக்கோ பிள்ளே? தவிப்பதற்கோ பிள்ளோ? சந்தான முறை நன்று; தவிர்க்குமுறை தீதோ?''\*\*

என்ற கேள்விக்கணே தொடுக்கிறுர். குடும்பக் கட்டுப்பாட்டினுஸ் சேமுதோயத்தில் மறுமலர்ச்சியும் மக்களிடையே மனமைகிழ்ச்சியும் ஏற்படும் என்கிறுர். ஆம்! குடும்பக் கட்டுப்பாட்டிற்காக 1938ம் ஆண்டிலேயே குரேல் கொடுத்தவர் பாரதிதாசன்.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup>பாரதிதாசன் கேவிதைகள், மூன்றும் தொகுதி, ப. 216.

<sup>41</sup> மே.கா. நூ. ப. 216.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> மே.கா. நூ. ப. 119-123.

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> குடும்ப விளைக்கு ப. 65.

<sup>4</sup> பாரத்தாசன் கவிதைகள், முதல் தொகுதி, ப. 132-134.

#### 11. முடிவுரை

'பாட்டுத் திறத்தாலே இவ்வையத்தைப் பாலித்திட வேணும்' ⁴ \$ என்று பாடிருர் பாரதியார். கவிதைத் திறனுல் சமுதாயத்தைச் சீர்திருத்த முடியும்; சீர்திருத்தக் கருத்துக்கீளப் பரப்பி மக்களேச் சிந்திக்க வைக்க முடியும் என்று காட்டியவர் பாரதிதாசன். பிக்கையிழந்து தவித்த சமுதாயத்தின் நாடி நரம்புகளே முறுக்கி விட்ட நற்றமிழ் வேந்தர்! புத்துலகம்காணவிழைந்த தத்துவ வித்த கர்! சமுதாயத்தைச் சீர்நிருத்த விழைந்த சமத்துவக் கவிஞர்! ஆம்! பாரதிதாசன் கவிதைகளில் சமத்துவ மணம் கமழ்வதைப் 'இருண்ட வீடாக' இன்றைய சமுதாயம் பரக்கக் காணலாம். இல்லாமல் 'குடும்ப விளக்காக'க் குவலயத்தில் சிறக்க வேண்டும் என எண்ணிய கொள்கைக் கவிஞர் அவர். சமுதாய சீர்திருத்தம் பாடிக் காலத்தை மாற்றும் கவிஞேராகப் புதிய காலத்தையே படைக் கின்ற புத்துலகச் சிற்பியாக அவர் தோற்றமளிக்கிறுர். சி. என். அண்ணு<u>காரை</u> அவர்கள், ''பாரதிதாசன், மேல்நாட்டுக் கவிகளேப் போல் கலேயைக் காலத்தின் கண்ணுடியாக்குகிறுர். காலத்தையே படைக்கிறுர். காலத்தையே படைக்கிறுர் என்பது மாத்திரமல்ல, காலத்தையே மாற்றுகிருர்; காலத்தையே மாற்று கிருர் என்பது மாத்திரமல்ல, மாறிய காலத்திற்கு நம்மை அழைத் துச் செல்கிருர்,)'<sup>46</sup> என்று கூறியிருக்கும் கருத்து இப்பாருள்**ளள** வும் கடல் நீருள்ளளவும் நிலேத்து நின்று பாரதிதாசன் புகழைப் பறைசாற்றும் என்பதில் சிறிதும் ஐயமில்ஃ.

# மேற்கோள் நூல் விவர அட்டவணே (Bibliography)

- தமிழ்
  - 1. முகாகவி பாரதியார் கவிதைகள் நான்காம் பதிப்பு, 1958, சக்தி வெளியீடு.
  - 2. இலக்கியத் திறன்—டாக்டர் மு.வ. தாயக வெளியீடு, முதல் பதிப்பு, 1959.
  - 3. சீர்திருத்தம் அல்லது இளமை விருந்து—திரு. வி. க.
  - 4. திருக்குறள், பரிமேலழகர் உரை, சக்தி வெளியீடு, மூன்றும் பதிப்பு, 1959.
  - 5. பாரதிதாசன் கவிதைகள், முதல் தொகுதி, 1959. செந்தமிழ் நிலேயம்.
  - 6. மே.கா.நூ. இரண்டாம் தொகுதி, 1958, பாரி நிலேயம்.
  - 7. மே.கா.நூ. மூன்ரும் தொகுதி, 1964, பாரி நிலேயம்.
  - 8. குடும்ப விளக்கு—பாரதிதாசன், பாரி நிலேயம், நான்காம் பதிப்பு, 1966.
  - 9. குறிஞ்சித் திட்டு——பாரதிதொசன், பாரி நிலேயம், முதற் பதிப்பு, 1959.
  - 10. பாண்டியன் பரிசு, பாரதிதாசன், செந்தமிழ் நிஃயைம், ஆரும் பதிப்பு, 1959.
  - 11. இலக்கிய விமர்சனம், இதம்பேர ரகுநா.தன், ஸ்டோர் பிரகரம், 1956.

#### ஆங்கிலம்

- 12. Oxford Lectures on Poetry by A. C. Bradley.
- 13. The idea of Great Poetry by L. Abercrombie.
- 14. Some Principles of Literary Criticism by C. T. Winchester.
- 15. The New Dictionary of Thoughts compiled by Tryon Edwards.

<sup>45</sup> மகாகவி பாரதியார் கவிதைகள், ப. 99.

<sup>48</sup> அறிஞர் கி. என். அண்ணுதுரை, எம்.ஏ., 20-9-45ல் பாரதிதாசண் உருவப் படத்தைத் திறந்து வைத்து அண்ணுமேஃப்பல்கெஃக் கழகத்தில் ஆற்றிய சொற்பொழி விலிருந்து எடுக்கப்பட்டது.

## தமிழில் வரலாற்றுப் புதினங்கள்

கோவி. மணிசேகரன் \*

தமிழ்ப் புதின இலக்கியத் துறையை இருவகையாகப் பிரிக்க லாம். ஒன்று; வரலாற்றுப் புதின இலக்கியம். இரண்டு: சமூகப் புதின இலக்கியம்.

முன்னேர்களே நினேத்துப் பார்ப்பது உலகப் பண்பு. தந்தையின் பெயரை முன்வைத்து நம்முடைய பெயரைப் பின்னே எழுதும் மரபினேப்போல, வரலாற்றுப் புதின இலக்கியத் துறையை முன் அறமாகும். பொதுவாகவே, காலத்தை வைத்துப் பேசுவதே வென்று நிஃலத்த எல்லா இலக்கியங்களும் ஒரு வரலாற்றையோ அல்லது புராணத்தையோ அடிப்படையாகக் கொண்டு எழுந்தவை தாம். | இன்றைக்குச் சமூகக் கதைகளாகத் திகழ்பவைகூட நாளேக்கு வரலாற்றைக் காட்டும் கண்ணுடிகளாய் விளங்கினு லொழிய, காலத்தை வெல்ல முடியாது என்பது என் கருத்து. பாத்திரப் படைப்புத் திறனும், கற்பளே வௌமும், தெளிந்த மொழி யறிவும் உறுதுணேயாக அமைதல் வேண்டும். எழுத்தாளன், தான் படைக்கும் இலக்கியத்துக்கான மொழியறிவைத் துச்சமாக மதிப் பானேயாஞல் அல்லது தேவையற்றதாக நினேப்பானேயாஞல் அந்த இலக்கியம் சாறுள்ளதாக இருக்க முடியாது; வெறும் சக்கையாகத் தானிருக்க முடியும்.

சேரணேயும், சோழனேயும், பாண்டியனேயும், பல்லவனேயும் வைத் துப் புணயப் பெறும் புதினங்கள்தாம் வரலாற்றுப் புதினங்கள் என்று நிணப்பது தவறு. இன்றைய சமுதாயத்தில் நிகழும் குறிப்பிடத்தக்க நிகழ்ச்சிகளேப் பின்னணியாகக் கொண்டு எழும் புதினங்களும் வரலாற்றுப் புதினங்கள்தாம்! நேற்று நடந்த மொழிப் புரட்சியைப் பின்னணியாகக் கொண்டு ஒரு புதினம் எழுமாளுல் அதுவும் வரலாற்றுப் புதினம்தான். அண்மையில் 'கல்கி' பத்திரிகை நடத்திய வெள்ளிவிழாப் பரிசுத் திட்டத்தில் இரண்டாம் பரிசுபெற்ற 'கல்லுக்குள் ஈரம்' என்ற புதினமும் ஒரு சிறந்த வரலாற்றுப் புதினம்தான். எழுதியவர் திரு. ரா. சு. நல்லபெருமாள்.

திரு. எம். வி. வேங்கடராமன் எழுதிய 'வேள்வித்தீ'' என்ற புதினத்தையும் வரலாற்றுப் புதினம் என்று ஏன் சொல்லக்கூடாது?

<sup>\*</sup> நாவலாசிரியர், சென்னே.

#### கல் கொப்தம்

இந்தியாவில் வரலாற்றுப் புதினங்கள் எழுதும் எழுத்தாளர் களுள், சிறப்பானவர்கள் தமிழகத்தில் இருக்கிருர்கள் என்று கூற வேண்டும். பிறமொழிகளில் எழுதப் பெற்ற வரலாற்றுப் புதினங் களுள் மிகச் சிறப்பானவையாகக் கருதப்பெறும் புதினங்களான 'ஜெயசோமநாத்', 'மிருணுலவதி', 'சென்னபசவ நாயக்கன்', 'சாந்துலா' போன்ற புதினங்கீளப் படித்துப் பார்த்தபோது, ஒரு ''சிவகாமியின் சபத''த்துக்கு ஈடு சொல்ல முடியாதவையாகவே எனக்குப் படுகின்றன. பாத்திரப் படைப்பு என்று எடுத்துக் கொண்டால் 'சிவகாமி' நம் நெஞ்சில் கொஞ்சும் சலங்கை கட்டி, மிஞ்சும் பரதமாடி, விஞ்சும் அழகை வெளிப்படுத்தி நிலேக்கிறுள். 'ஜெயசோமநாத்'தில் வரும் 'கௌரி' எங்கோ மறைந்து விடுகிறுள்!

வரலாற்றின் அடிப்படையைச் சொல்லப் போஞல் மகோன்னத மான பல்லவப் பேரரசு, நம்கண் முன்னே படமாக விரிகிறது! இதயத்திலே திடமான பெருமையைத் தோற்றுவிக்கிறது. திசை வாதாபி தென்திசையில் தெளிவு காட்டுகிறது. அன்றே தெய்வத் தமிழ்ப் புலவராம் சேக்கிழார் பெருமானின் தித்திக்கும் திருநாவில் வந்தமர்ந்த நாடல்லவா, வாதாபிப் பெருநாடு? இந்தப் பெருமையை இந்தியத் துணேக்கண்டத்தில் எந்த நாடு கண்டது? எந்தப் புலவன் பாடிஞன்? தமிழகம் கண்டது என்ருல் பேராசிரியர் திரு. கல்கியவர்கள் ஒரு ''சிவகாமி''யின் சபதத்தைக் கண்டதில் வியப்பில்ஃ. சிவகாயியை நாம் மட்டும் கண்டதோடு நில்லாமல், உலகுக்கும் காட்ட முயலுவோமேயாஞல், அப்போதுதான் தமி ழகத்தின் மறுமலர்ச்சி இலக்கியப் பெருமை செழித்தோங்கத் தொடங்கும்! பல்லவ மன்னன் மகேந்திரவர்மனின் சகலகலா வல்லமையை அறிபவர்கள், தமிழரின் பெருமையை உணர்வார்கள்! இராசராச சோழஞம் பொன்னியின் செல்வனின் திறம் வியந்து உலகம் வாழ்த்தும்! தமிழகத்துப் பார்த்திபர்களின் கணவுகள் நனவாகும்!

பேராசிரியர் திரு. கல்கியவர்கள் பலருக்கு வழிகாட்டியாக விளங் கியவர். வரலாற்றுக் கதை புணவதற்கு— அதாவது, சயமான திறமான கற்பணே பையும் வரலாற்றறிவையும் இணேத்துப் புணவதற் குப் பேராசிரியர் கல்கி அவர்கள் ஒரு முன்னேடி! ஆகவே, வர லாற்றுப் புதினத் தொடக்கத்தைக் 'கல்கி சகாப்தம்' என்று கூறி ஞேல் பொருத்தமிக்கதாகும்.

## ஒன்பான்மணிகள்

தமிழகத்தில் இப்போது பலரும் வரலாற்றுக் கதை பு**ண**வைதில் பேரார்வம் காட்டி வருகின்ற**ன**ர். பலர் எழுதிப் பார்ப்போமே என்று எழுதுகிறுர்கள். சிலர் **எழுதுவ**தையே கஃயோகக்கொண்டு எழுதுகி*று*ர்கள்.

வரலாற்றுக் கதை எழுதுவதென்பது அத்து‱ன எளிதான செய லன்று. அதற்கான அறிவே வேறு; ஆற்றலே வேறு. தாம் பயின் றதையுணராமல் கதைகளே எழுதி வந்தவர்கள்கூட, இடைக்காலத் தில், பத்திரிகைச் செல்வாக்கைப் பயன்படுத்திக்கொண்டு, சுய மான வரலாற்றைக் கதாசிரியர்களுடன் போட்டியிட்டுப் பார்க்க முன்வந்தனர். கண்டது படுதோல்வி. வரலாற்றுக் கதை எழுது கிறவன் ஒரு நடமாடும் நூல் நிலேயமாக விளங்க வேண்டும் என்ற பேருண்மையை அவர்கள் உணராமல் போய்விட்டனர். ஏதோ, பள்ளி மாணவர்கள் படிக்கும் வரலாற்று நூல்களேயும், ஒரு சில பேராசிரியார்கள், பதிப்பாளார்களிடையே ஏற்பட்ட போட் டியை நிறைவு செய்ய எழுதித் தள்ளிய வரலாற்று நூல்களேயும் வைத்துக் கொண்டு வரலாற்றுக் கதைக**ீ**ள எழுத முடியும் என்**று** நினேப்பது மடமை! வரலாற்றின் ஆணிவேர் எங்கே இருக்கிறது என்று தேடிப் படித்து, ஆய்ந்து, உணர்ந்து, பிறகு கற்பீனயில் அன்வயப் படுத்து கிறவர்கள் தாம் உண்மையான வரலாற்று எழுத்தாளர்கள். அப்படிப்பட்டவர்கள் ஒன்பதின்மரை இங்கே நான் அறிமுகப்படுத்தவும்—படுத்திக் கொள்ளவும் ஆசைப் படுகிறேன்.

1. பேராசிரியர் திரு. கல்கி 2. திரு. சாண்டில்யன் 3. திரு. இதகசிற்பியன் 4. திரு. சோமு 5. திரு. அகிலன் 6. திரு. அரு ராமநாதன் 7. திரு. விக்கிரமன் 8. திரு. தே. ப. பெருமாள் 9. கோவி. மணிசேகேரன்.

என்னே நானே கூறிக்கொள்வது ம**ரபில்லயோஞலு**ம், பலரை உலகுக்குக்காட்ட முனேந்த நான், என்**னே** நா**னே இழந்து விடுவது** அறமாகாது.

பேராசிரியர் திரு. கல்கி அவர்கள் மூன்று வரலாற்றுப் புதினங் கள்தாம் எழுதியிருக்கிறுர்கள். 1. ''பார்த்திபன் கனவு'' 2. ''சிவகாமியின் சபதம்'' 3. ''பொன்னியின் செல்வன்''.

பேராசிரியருடைய வரலாற்றுப் புதினத் திறஃனப் பற்றி முன்ன மேயே கூறியாய் விட்டது. முன்னம் கூற வேண்டிய மூலப் பிரண வத்தைப் போன்றவை அவருடைய வரலாற்றுப் புதினங்கள். குறிப் பாகப் ''பொன்னியின் செல்வன்'' உலகின் மிகப் பெரிய ஓரிரு புதினங்களுள் ஒன்றுகும். இந்தியாவின் மிகப் பெரிய ஒரே புதினம் அதுதான்! கனத்தில் மட்டும் அல்லாமல், குணத்திலும்— அதாவது, வரலாற்றுப் புதினங்களுள் அதுவேதான் சிறக்க நிற்பது என்று கூறுவேன்!

''சாண்டில்யன்'' இனேஞர்களே வயப்படுத்தவல்ல வயதான இலக்கியச்செல்வர்! விண்ணென்று நரம்பு தெறிக்கவல்ல விசித்திர நிகழ்ச்சிகளே அவருடைய கதைகளில் காணலாம்! வாலிபர் முதல் பாமரர் வரை விரும்பிப் படிக்கும் வாத்சாயன நடையழகு அவ ருடையை எழுத்துக்களில் மிளிரும்! ''கடல் புறு'', ''யவனராணி'', ''கன்னிமாடம்'', ''மன்னன்மகள்'', ''மஃவொசல்'', ''ஜீவபூமி'', ''ஜலமோகினி'', ''மூங்கில்பாலம்'', ''நாகதீபம்'' முதலான வர லாற்றுப் புதினங்களேப் படைத்தவர். ''கடல் புரூ'' ஒரு குறிப் பிடத்தக்க பெரிய முயற்சி; ஆயினும், ''கன்னிமாடம்'' போற்றத் தக்க அரிய முயற்சியாகும். பாண்டியர் காலத்தில் ஏற்பட்ட சிங்களப்படை இறக்குமதியைப் பின்புலமாகக் கொண்ட இந்த ஆசிரியரின் புதினம், வரலாற்றுப் திறனுக்கு ஒரு சான்று பகர்வதாகும். பொதுவாக, திரு. சாண்டில்யனின் வரலாற்றுக் கதைகளில், வரலாற்றின் மையமும், பாத்திரங்களும் தென்படு வதற்கு மாருக, அதன் கரையோரப் பகுதிகளே வைத்துக் கொண்டு கற்பணேப் பாத்திரங்கள் உலவுகிற சாகசங்களேயே இந்தப் போக்குக்கு ஆஞல் ''கன்னிமாடம்'' காணமுடியும். முற்றிலும்மாறுபட்டது. வரலாற்றுப்பாத்திரங்களுடன் கற்பினப் பாத்திரங்கள் நேர்முகமாகச் சந்தித்துக் கதை நடத்தும் பாங்கினே அடிக்கடி காண முடியும். வரலாற்றுக் கதை புணபவர்களுக்குச் சொல்லாராய்ச்சி முக்கியமான ஒன்று. இந்தக் திரு. சாண்டில்யனிடம்மட்டுமல்லாமல் பலரிடமும் இருக்கக் காணு கிரேம்.

திரு. சாண்டில்யனின் தமிழ் நடையும், வரலாற்று ஆராய்ச்சியும் காலத்தை வெல்லத் தக்கனவாக அமையவில்ல என்பது கண்கூடு. உதாரணமாக ''மூங்கில்பாலம்'' நூல எடுத்துக் கொண்டால் அதில் 'மைஞ', 'ஊட்டி', போன்ற சொற்கள் வரக் காணலாம். இப்படிப் பல நாவல்களில் சூழ்நிலே மறந்த சொற்கள் காணப்படும். அண்மையில் எழுதிக் கொண்டுவரும் 'ராஜமுத்திரை'யிலும்கூட 'பட்டணம் என்றும், 'மீன் வயிற்றில் முத்து பிறக்கும்' என்றும் எழுதியிருக்கிருர். தமிழ் நடையில் இலக்கணப் பிழைகள் மலிந்து கிடக்கும். கதையமைப்பில் எங்கோ எப்போதோ படித்த அல்லது திரைப்படங்களில் பார்த்த நிலுவை அல்லது உணர்வு ஏற்படும். ஆயினும் மக்கள் முன்னே அவர் வெற்றி நிறைந்த வரலாற்றும் எழுத்தாளர் என்பது உண்மை.

திரு. ஜெகசிற்பியன்: ''பத்தினிக்கோட்டம்'', ''திருச்சிற்றம் பலம்'', ''ஆலவாய் அழகன்'', ''மகரயாழ் மங்கை'', ''நாயகி நற்சோணு'', ''மாறம்பாவை'', ''நந்திவர்மன் காதலி'', ''மது ராந்தகி'' போன்ற புதினங்களே எழுதியவர். இவற்றிலே குறிப் பிடத்தக்க புதினம் ''பத்தினிக்கோட்டம்''. பல்லவப் பேரரசைப் பகைப்புலமாகக் கொண்டது இந்தப் புதினம். கி.பி. ஏழாம் நூற்றுண்டில் காஞ்சியை அரசாண்ட பரமேச்சுரவர்மனுடைய காலத்தை வைத்துப் பின்னப்பட்ட இந்தப் புதினம், சுவை நிறைந்த ஒரு புதினமாகும். வடமொழிக் கலவையுடன் கூடிய இவருடைய தமிழ் நடையில், தமிழுணர்ச்சியின் மதமதர்த்த தன்மையைக் காணமுடியும். 'சுடுமண் ஓங்கிய நெடுநிஃக் கோட்டம்' என்ற வரியுடன் புதினம் தொடங்குகிறது. குறியவும் நெடியவும் குன்று கண்டன்ன சுடுமண் ஓங்கிய நெடுநிலேக் கோட்டமும்

என்று மணிமேகஃயில் வரும் சுடுகாட்டு வருணனேவேரி, இப்புதினத் தில் நாட்டு வருணனேயுடன் தொடங்கும் அழகினேக் காணலாம். 'மேலோர் விழையும் நூல் நெறி மாக்கள், பால்பெற வகுத்த பத் தினிக்கோட்டம்' என்று சிலப்பதிகாரம் செப்பும் பத்தினிக்கோட் . டம், பல்லவ நாட்டில் எங்கே இருந்தது என்று பலரும் வியக்க லாம். அதனேக் கொண்டு வந்து நிறுத்திய பாங்கினேப் படித்தவர் கள்தாம் உணரமுடியும். புதினத்தில் மாமல்லபுரக்காட்சி வரும் போது, (ஐந்தாம் அத்தியாயத்தில்) தருமராசன் கோயில், பீம சேனேன் கோயில், அர்ச்சுனன் கோயில், திரௌபதி கோயில், சகா கோயில் என்றெல்லாம் பேசப்படுகிறது. ''வேங்கடம் தேவன் முதல் குமரி வரை'' என்ற நூலில் திரு. பாஸ்கரத் தொண்டைமான் அவர்கள் இப்பெயர்கள் பிற்காலத்தில் ஏற்பட்டனவென்று குறிப் பிடுகிறுர். அப்பேர்ப்பட்டவரே இந்நூலுக்கு முன்னுரை வழங்கி, மிகவும் பாராட்டி இருக்கிருர் என்றுல், புதினத்தின் படைப்புத் இப்படியான சிலபல சிறுகுறைகளே தன்மைதான் காரணம். மறந்து விட்டால் ''பத்தினிக்கோட்டம்'' பாராட்ட வேண்டிய புதினம்தான்.

திரு. சோமு: தமிழகத்துப்புனிதமான கதாசிரியர்களுள் ஒருவர். மணம் நிறைந்த அகிற்புகையினூடே, அமைதியாகத் தவம் செய்யும் இனிய கனவை—ஆரோக்கியமான உணர்வை——அளிக்க வல்லன திரு. சோமுவின் புதினங்கள். இரண்டு வரலாற்றுப் புதினங்களே எழுதியிருக்கிறுர். 1. ''கடல் கண்ட கனவு'', 2. ''வெண்ணிலவுப் பெண்ணரசி''.

சேரமன்னன் நெடுஞ்சேரலா தனேக் கொண்டு புனேயப்பட்ட புதினம்தான் ''வெண்ணிலவுப் பெண்ணரைசி''. கவிதை துள்ளும் தமிழ் நடைமிக்க இந்தப் புதினம், ஆசிரியருடைய முந்திய புதினத் தைவிடச் சிறப்பாக அமைந்ததாகும். வெள்ளேத் தீவுக் கடம்பர் களேச் சூழ்ந்து கதை நடையழகு பயில்கிறது. நீலவல்லி நம் கண் முன்னே நிலவாக நின்று அமுதத்தைப் பொழிகிறுள்.

திரு. அகிலகு படிம், திரு. அரு. ராமநா துனையும் ஒன்றுக இணித்துப் பேசலாமே! என்ன றிவுக்கு, என் சுவைக்கு எட்டியவரை இன்றுள்ள வரலாற்றுப் புதினங்களுள் குறிப்பிடத்தக்க புதினங்களேப் படைத்திருப்பவர்கள் இவர்கள் இருவர் என்றுல் மிகையல்ல. வரலாற்று ஆராய்ச்சி, அனுபவம் பற்றியதில் இருவருக்கும் சமபீடத்தை அளிக்கலாம். தமிழ் நடையைப் பொறுத்த வரை திரு. அகிலனுடையது இனிய இசை போன்றது. திரு. அரு. ராமநா தனுடையது, நளினமான நாட்டியத்தைப் போன்றது. முன்னவர் சுருதி சுத்தமான தம்பூரா! பின்னவர் ஐதி சுத்தமான கொஞ்சும் சலங்கை! ''வேங்கையின் மைந்தன்'', ''கயல் விழி'',

''வெற்றித்திருநகர்'' ஆகிய மூன்று புதினங்களே திரு. அகிலன் எழுதியிருக்கிறுர். ''வீரபாண்டியன் மனேவி'', ''அசோகனின் காதலி'', ''வெற்றிவேல் வீரத்தேவன்'' ஆகிய மூன்று புதினங்களே எழுதியவர் திரு. அரு. ராமநாதன்.

முன்னவரின் குறிப்பிடத்தக்க புதினம் ''வேங்கையின் மைந்தன்''. பின்னவரின் போற்றத்தக்க புதினம் ''வீரபாண்டி யன் மீனவி''.

உலகை வியக்கச் செய்யும் இந்திய மன்னன்—மாவீரச்சக்கர வர்த்தி ராசேந்திர சோழண்க் கதைத் தஃவஞகக் கொண்டு இயற் றப்பெற்ற புதினம் ''வேங்கையின் மைந்தன்.'' அழகான தமிழ் நடை; தெளிவான வரலாற்று ஆராய்ச்சி, அருமையான பாத்திரப் படைப்பு. கற்பீனப் பாத்திரமான ரோகிணியை யாரும் மறக்க முடியாது; மறப்பவர்கள் உணர்ச்சியற்றவர்கள். சிங்களவன் வயிற்றில் பிறக்கச் செய்து, தமிழ் மகீனக் காதலிக்கச் செய்து, அந்தக் காதஃத் தியாகம் நிறைந்ததாக ஆக்கும்போது, நாம் நம்மை மறக்கிரும். வேளிர்குலச் செல்வன் இளங்கோ, அந்தப் பேதைப்பெண் ரோகிணிக்காக ஏங்கும் காட்சி, அவனுக்காக ஏங்கித் துடிக்கும் அருள்மொழியின் துடிதுடிப்பு, நெஞ்சை உலுக்கும். காதல் துடிப்பு மட்டுமல்லாமல், சாகசத் துடிப்பும் இந்தப் புதினத் தில் உண்டு. பாண்டியர் முடியைக் கைப்பற்ற ஈழத்துக்குச்சென்ற இளங்கோவின் வீர சாகசம் மெய்சிலிர்க்க வைக்கும். வணங்கத் தக்க தமிழ்—தமிழகப் பற்று மிக்க திரு. அகிலீன நாடு மறவாது.

இதைப்போலவே, திரு. அரு. ராமநாதனின் ''வீரபாண்டியன் மீனவி''யில் வரும் ஜனநாதன் பாத்திரம் நினேக்கவே அஞ்சும் அபூர்வப் படைப்பு! சோழமன்னன் குலோத்துங்கன், பாண்டிய மன்னன் வீரபாண்டியீன வென்று, அவனுடைய மீனவி மக்கீளேச் சிறைப்பிடித்து, வேளமேற்றிய சில வரலாற்று வரிகீன வைத்துக் கொண்டு பெரிய புதினத்தைப் படைத்துவிட்டார் ஆசிரியர் அரு. ராமநாதன். புத்தகத்தை எடுத்துப் படிக்கத் தொடங்கிவிட்டால் பிறகு எந்தவிதச் சலனமும் நமக்கு ஏற்படாது. அத்தகு விறு விறுப்பான புதினம் ''வீரபாண்டியன் மடீனவி''. அருவியின் சல சலப்புப் போன்ற இனிதான எழில் நடை; வியக்கத்தக்க சுற்படேன வளம்; பாராட்ட வேண்டிய பாத்திரப் படைப்புக்கள். வருங்கால இலக்கியச் சமுதாயம் அவரை நினேத்துப் பார்க்கும்.

திரு. விக்கிரம**ீனையும், திரு. தே. ப.** பெருமாசீளையும் ஒன்றுக இணேத்துப் பேசலாம். இருவருமே வேரலாற்று அறிவு மிக்கவர்கள்.

''நந்திபுரத்துநாயகி'',, ''காஞ்சி சுந்தரி,'' ''காதல் சிகரம்'', ''பராந்தகன் மகள்'', ''வல்லத்து இளவரசி'' போன்ற வரலாற் றுப் புதினங்களேப் படைத்தவர் திரு. விக்கிரமன். ''தளவாய் வேலுத்தம்பி'', ''சிற்பியின் காதல்'', ''வேணுட்டு வேந்தன்'', ''வஞ்சிக் கோமகள்'' போன்ற புதினங்களேப் படைத்தவர் திரு. தே. ப. பெருமாள்.

திரு. விக்கிரமன் எழுதிய ''நந்தி**பு**ரத்*து நாய*கி'' தேடித்தந்த புதினமாகும். பேராசிரியர் திரு. கல் கி ''பொன்னியின் செல்வ'' னேப் பின்பற்றி எழுதப் பெற்ற இந்தப் புதினத்தில் நிறைவான வரலாற்று ஆராய்ச்சி நுணுக்கங்களேக் காண முடிகின்றது. இதே நுணுக்கங்களே, திரு. தே. ப. பெரு மாள் எழுதிய ''தளவாய் வேலுத்தம்பி'' யிலும் நிறைவாகக் காணலாம். முன்னது முற்காலச் சோழநாட்டின் கதை; பின்னது பிற்காலத் திருவிதாங்கூர்க்கதை. அங்கே இராசராசசோழன் கதா நாயகன்; இங்கே மாவீரன் வேலுத்தம்பி கதாநாயகன். ரவிதோசன் போன்*ကூரின் சூழ்ச்*சி; இங்கே குஞ்சு நீலன் போன்**ரு** ரின் சூழ்ச்சி. திரு. பெருமாளிடம் கவிதை நடை துள்ளும்; திரு. விக்கிரமனிடம் கல்கி நடை அள்ளும்! வித்தியாசம் இதுதான். ஆனுல் கதையின் விசாலக் கற்பீன, அழுத்தமான நாடகத் திருப் பம், மனத்தில் நிற்கவல்ல பாத்திரப்படைப்பு சலலை மிக்க முறை யில் உருவாகி இருக்குமானுல், பேராசிரியர் கல்கியின் படைப்புக்கு இணேயாக இவற்றைச் சொல்லி வைக்க முடியும்.

கோவி. மணிசேகரன்: எழுதிய வரலாற்றுப் புதினங்கள் பல. குறிப்பாகச் சிலவற்றைச் சொல்ல விரும்புகிறேன். ''செம்பியன் செல்வி'', ''பொற்காலப் பூம்பாவை'', ''வெற்றித்திருமகன்'', ''பொன்வேய்ந்த பெருமாள்'', ''சேரன் குலக்கொடி'', ''ராணி வேலுநாச்சி'', ''மயிலிறகு!''.

என்னப்பற்றி நானே விளக்குவதைவிடை, பிறர் விளக்கிய இரண் டொரு வரிகளேக் கூறிக் கட்டுரையை முடிக்கிறேன்.

திரு. கோவி. மணிசேகேரன் அவர்கள் சரித்திரச் சான்றுகளோ ஆர் வத்தோடு கற்றவர்; சிறந்த தமிழ் உள்ளம் பெற்றவர்; ஆற்ற லோடு கதைகளேக் கூறும் திறமை அவருக்கு வளமாக இருக்கிறது. ஆகவே அவருடைய கதைகளேப் படிப்பது ஒரு தனியான அனுப வம்!<sup>1</sup>

— திரு, சோமு.

ரசமாகக் கதையை நடத்திச் செல்லும் தந்திரங்களேத் திரு. கோவி. மணிசேகரன் நன்றுகத் தெரிந்தவர்; பயன்படுத்தி வெற்றி கண்டவர்.²

—சாண்டில்யன்.

<sup>1</sup> முன்றுரை-'செம்பியன் செல்வி'.

<sup>்</sup> முன்னுரை-' தியாகத்தேர்'.

யாரும் பின்பற்ற முடியாத வேகமும், எழிலும், வருண**ீ**னத் திற னும் கலந்த வண்ணநடை இவருக்கே சொந்தம். இது உண்மை; வெறும் புகழ்ச்சியன்று.³

— திரு. க.ஸ்ரீ.ஸ்ரீ.

'மயிலிறகு'— அழகிய நடை, ஆற்இருழுக்கான போக்கு, எதுகை மோனே இணேஷே, கற்பீனவேளம், கையாளும் திறம், சங்கத்தமிழ்,( சமயத்தமிழ், சங்கீதத் தமிழ், பகுத்தறிவுத் தமிழ், பாரதிதாசன் தமிழ், இத்தீனயும் கொண்டு மெயிலிறகு போலக் கருத்தும் காட்சி யும் தரும். திரு. மணிசேகரனின் 'மெயிலிறகு' படிக்க இனியது; நினேக்கச் சுவையுடையது; சிந்திக்கச் சிறப்புடையது. 4

> — திரு. வே. தில்லே நாயகம். (நூலகர், கன்னிமாரா நூல் நிலேயம்)

#### முடிவுரை

வரலாற்றுப் புதினங்கள் தமிழில் அடைந்த வளர்ச்சியைப் பார்க் கும்போது நாம் பெருமைப்பட வேண்டியவர்களாய் இருக்கிருேம். இதே நேரத்தில், நம்மைப் பற்றி உலகுக்கு எடுத்துச் சொல்லத் தக்கவர்கள் இல்லாத குறையை எண்ணிச் சிறுமைப்படுகிருேம்.

உலகத் தமிழர் மாநாட்டின் இந்த உதயத்திலிருந்து, தமிழ் இலக்கியச் சூரியன் தரணி முழுவதும் ஒளிபரப்ப வேண்டுகிறேன்.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> மு<del>ன்னுரை</del>-சரித்திரக்கதைக்களஞ்சியம்.

மயிலிறகு' தொடர்கதைக்கு வந்த பாராட்டுக் கடிதங்களுள் ஒன்று.

# இலங்கை இந்தியத் தோட்டத் தொழிலாளரின் வரலாற்றினே ஆய்ந்து தேர்வதற்குரிய மூலாதாரமாக நாட்டுப்பாடல்கள் வகிக்கும் இடம்

க. நவசோதி\*

#### 1. மூலாதாரமாக நாட்டுப்பாடல்கள்

இந்தியத் தோட்டத் தொழிலாளரின் வரலாற் இலங்கை றிற்கு, 1922ஆம் ஆண்டின் இந்தியக் குடியகல்வுச் சட்டம், فريعي 1949 ஆண்டின் இந்திய பாக்ஸ்தானியப் பிரஜாவுரிமைச் என்பன தொழிலாளரைக் குறிக்கும் தோட்டத் சட்டங்கள், வேஃயோட்கள் சட்டங்கள், 1912ஆம் ஆண்டின் வைத்திய உதவிச் சட்டங்கள், 1908ஆம் ஆண்டின் தொழிலாளர் ஆணேக் அறிக்கை, இலங்கைத் தோட்ட முதலாளிமார் சம்மேளன த்தின தொழிற்சங்கங்களின தும் தொழிற் திணேக்களத்தினதும், தேசா திபதி ரென்னென்ர்" போன்ற '' எமெர்சன் வரலாறுகள், ''கேர்னல்றைட், ஹென்ட்றிகேவ், நிக்கலஸ் '' போன்*ரு*ரும் களும். கூலியாட்கள், தேயிலேத் தொழில், தமிழ்க் இலங்கை, எழுதியதைப் போன்ற பலவகைப் ஆகியனபற்றி நூல்களும் இவற்றிற்குப் புறம்பானதே இதுவரை பட்ட ஆதாரங்களாகும். யிலும் ஏட்டுருவில் தொகுக்கப்படாத மஃலயகத் தோட்டத் தொழி லாளர்களின் நாட்டுப்பாடல்கள். முற்கூறிய ஆதாரங்களினின்றும் வேறுபட்ட மரபுவழிப்பட்ட ஆதாரங்களே இந்த நாட்டுப்பாடல் '' வரலாற்று ஆதாரங்கள் உண்மைக்கு மாளுயிருக்குமிடங்களில் அவ்வெற்றிடங்களே மரபுவழிப்பட்ட", ஆதாரங்கள் நிரப்பும் தன்மை யனவாயினும்<sup>1</sup> முதல்வகை ஆதாரங்களேப் போன்று வரலாற்று முக்கியத்துவம் வாய்ந்த தகவல்களேத் தருவது, மலேயக நாட்டுப் பாடல்களின் சிறப்பு அம்சமாகும்.

<sup>\*</sup>பி.ஏ. (ஆனர்ஸ்), மொழிபெயர்ப்பாளர், அரசகரும் மொழித் திணேக்களம். இலங்கை.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ஜி.எல். கோம்–சமய அறநூல் அறிவுக் களஞ்சியம், தொகுதி 6, நியூ யோர்க், 1955, பக்கம் 58.

#### கோப்பிக் காலம்

# 2. தென்னிந்தியத் தமிழ்த் தொழிலாளரின் முக்கியத்துவம்

தோட்டங்கள் ஆரம்பிக்கப்பட்டபோது அப்பகுதிகளேச் சூழ்ந்து பெரும்பான்மையினராக வசித்துவந்த சிங்களவர்கள் மஃப்பகுதி களில் கடின உழைப்புக்குப் பின்தங்கினர். இதனுல் ஆரம்ப காலங்களில் தோட்டங்களில் வேஃசெய்வதற்குத் தென்னிந்தியத் தமிழர்களே அமர்த்தப்பட்டனர். 1908ஆம் ஆண்டில் தோட்டத் தொழிலாளர் ஆணேக்குழு நியமிக்கப்பட்டபோது, தோட்டங் களில் சிங்களத் தொழிலாளர்களே அதிக அளவில் ஈடுபடுத்தும் பிரச்சினேயையும் ஆராய்ந்தது க. நாட்டுப்பாடல்களில் ஒன்றேனும் சிங்களத் தோட்டத் தொழிலாளரைப் பற்றிக் குறிப்பிடாதது அவர்கள் முக்கியத்துவம் பெறுததனே மறைமுகமாக எடுத்துக் காட்டுவதாகும்.

# 3. தொழிலாளரைத் திரட்டல்

தென்னிந்தியத் தமிழ்த்தொழிலாளர் திரட்டப்பட்டபோ*து* கங்காணி போன்ற முகவர்கள், இலங்கை பற்றி அறியாதவர்க்கு நாட்டைப்பற்றி எடுத்துரைத்தனர் என்பதற்கு ''இந்தியாவுக்கும் தென்கிழக்கே இலங்கை என்றதோர் தேசம்", என்னும் பாடலடி சான்றுகும். தஞ்சாவூர், சேலம் பகுதிகளில் தொழிலாளர் திர ட்டப் '' தஞ்சாவூர் முதல் சேலம் ஜில்லா வரையும்'' என்று நாட்டுப்பாடல்கள் குறிப்பிடுகின்றன. ''காற்று இறக்கங்கள் மேத்தவுண்டாம் " அங்கே ஏற்ற அதிகமுண்டாகும் அவர்களின் அறிவிணப் பற்றிய மஃயைகம் என்னும் 3/14, கங்காணிமார் பலவகையிலும் தொழிலா புலப்படுத்துகின்றது. ளார்களேத் திருப்திப்படுத்த வேண்டியிருந்ததென்பதற்கு ஏனேய மூலா தாரங்களேப்<sup>5</sup> போன்றே ''காற்று மழைகள் அதிகமில்லே; ஏற்ற வாழைப் பழத்திலே வீடு மெழுகியே இல்லே. இறக்கங்கள் மெத்த வாசலுக்குப் பாக்கு வெத்தில்யாம்'' என்னும் பாடல்களும் சான்று தருகின்றன.

# 4. இலங்கைக்குக் கப்பலேறிய துறைமுகம்

தென்னிந்தியாவிலிருந்து தொண்டி என்ற துறைமுகத்தி விருந்தும் கப்பல் மூலம் இலங்கைக்குத் தொழிலாளர்கள் கொண்டு வரப்பட்டனர். ''தொண்டி இருகரை பொங்கையிலே, வந்து நிற்குமாம் தொண்டி கப்ப, நாம சேர்ந்து வந்த கப்பலில்'' என்னும் பாடலடிகள் இதைத் தெரிவிக்கின்றன.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> எமெர்சன் ரென்னென்ர்—''கண்டியில் கோப்பிப் பயிர்ச் செய்கையும் அதனது விளேவும்'', இலங்கை, தொகுதி 11, இலண்டன் 1859, பக்கம் 96.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> ஹென்றி கேவ்—இலங்கையும் அதனது தேமிலேத் தொழிலும், இலண்டன் 1900, பக்கம் 184.

<sup>4</sup> தொழிலாளர் ஆணேக்குழு அறிக்கை 1908, கொழும்பு, 1908, பக்கம் IV.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ஹென்றி கேவ்—இலங்கையும் அதனது தேயிஃலத் தொழிலும், இலண்டன் 1900, பக்கம் 182.

# 5. ''அரிய நடை'' யாத்திரையும் காட்டை அழித்தலும்

இலங்கைக் கரையில் வந்திறங்கிய தொழிலாளர்கள் மலேயக கண்டிப்பகுதியை நோக்கி அடர்ந்த காடுகளினூடே நீண்ட பயணத்தை மேற்கொண்டனர். இத்தகைய பிரயாணத்தை "அரிய பெரு நடையும்" "அரிய வழி நடையும்" என்று பாடல்கள் சித்தரிக்கின்றன. கோப்பித் தோட்டங்கள் ஏற்படுத்துமுன்னர் தொழிலாளர்கள் காடுகளே அழித்ததை "நாளோடை நாளா கோடாலி சத்தம் குழுறுதங்கே உறுமமது கேட்டா உறுமும் புலி சத்தம் நரி ஊழை எல்லாம் காட்டோடே அழிஞ்சுதடி" என்றெரு பாடல் தெரிவிக்கின்றது.

# 6. கோப்பித் தோட்டத்தில் தொழிலாளர்

ஒரு காலத்தில் இலங்கையின் முக்கிய ஏற்றுமதிப் பொருளாகக் கோப்பி விளங்கியது. 1857ஆம் ஆண்டில் 403 கோப்பித் தோட் டங்களில் ஒரு ஏக்கருக்கு இருவர் என்னும் அடிப்படையில் 129,200 தொழிலாளர் பணிபுரிந்தனர். பின்வரும் பாடலடிகள் தோட்டத் தொழிலாளர்கள் கோப்பித் தோட்டங்களிலும் தொழி லாற்றினர் என்பதற்குச் சான்றுகளாகும்: (அ) கோண மலேயேறி கோப்பிப் பழம் பறிக்கையிலே (ஆ) இருபுறமும் கோப்பி மரம் அவசரமா புடுங்குருளே.

# 7. கோப்பியின் அழிவு

கோப்பிப் பயிர்ச்செய்கை மிகக் குறுகிய காலத்தில் அழிவடைந் தது. நாட்டுப்பாடல்களில், தேயிஃலத் தோட்டங்களேயும், தொழி லாளரின் வாழ்விஃனையும் பிரதிபலிக்கும் பாடல்களே பெரும்பான் மையானவை. இவை கோப்பித் தொழிலின் மறைவை மறைமூக மாக எடுத்துக்காட்டுகின்றன. ''கோப்பியில் கொழுந்துமில்ல'' என்ற அடி கோப்பியினழிவைக் குறிப்பதாகும்.

## தேயிலேக் காலம்

# 8. தேயிலத் தோட்ட வாழ்க்கை

தேயிஸ்த் தோட்டங்களில் தொழிலாளரின் வாழ்க்கை எவ்வாறு அமைந்துள்ளதென்பதற்குரிய சான்றுகளேப் பாடல்களில் பரக்கக் காணலாம். தவணே தவருது தேயிஸ்ச் செடிகளே வெட்டிவிடுவ தாகிய ''கவ்வாத்து'' ஆண்களின் தொழிலாகும்; தேயிஸ்ச் செடி களுக்குப் புறம்பான காடுகளே வெட்டல், களே பிடுங்கல், குழி வெட்டல், முள்ளு குத்தல், உரம் போடல் ஆகியவற்றையும் இவர்கள் செய்து

<sup>ீ</sup> ஏ. எம். பெர்குசன்—இலங்கைக் கோப்பிப் பயிர்ச் செய்கையின் விரிவான புள்ளி விபரங்கள் 1857, சிலோன் ஒப்சேர்வர், 11 ஜூல் 1857.

வந்தனர். (அ) கவ்வாத்துக் கார மச்சான் கத்திப்பிடி மன்னவனே. (ஆ) காடு வெட்டி களேச்ச மச்சான். (இ) சாய்ந்த மலே களேயெடுப்பு. (ஈ) எண்ணிக் குழிக வெட்டி. (உ) முள்ளுக் குத்தும் என் சாமி. (ஊ) அதுக்கு உரம் போடுறதும் என்னும் பாடலடிகள் இதற்குரிய சான்றுகளாகும். தொழிற்சாலேயிலும் இவர்கள் வேலேயாற்றிய மைக்கு (அ) இஸ்டோர் மேல்மெத்தை இலேபோடும் என்சாமி. (ஆ) வெங்கல ரோதையில வேலே செய்யும் என்சாமி எனப் பெண் தொழிலாளி பாடுவதாய் அமைந்தவை சான்று தருவதாகும். இத**ீனவிட** துரையின் வீட்டுத் தோட்டத்தில் மாடு மேய்த்<u>தல</u>ும், செய்வதும் ஆண்களின் தொழில்களாகும் என்பதணேயும், ''மாடு மேய்க்கும் சின்னத்தம்பி " " பூஞ்செடிக்குத் தண்ணி போடும் புண்ணியரே " சான்றுகள் நிரூபிக்கின்றன. கோப்பிக் காலத்தில் கோப்பிப் பழம் பறித்தலும், தேயிலேக் காலத்தில் கொ முந்து எடுப்பதுமே பெண்களின் முக்கியத் தொழில்களாகும். இருபுறமும் கோப்பி மரம் அவசரமா புடுங்குருளே. (ஆ) ஓடி ஓடி நிரை பிடிச்சு, ஒரு கூடை கொழுந்தெடுக்க என்னும் உதாரணங்கள் இதனேத் தெரிவிக்கையில், உரமூட்டை கொண்டு செல்வதும், தொழிற்சாலேயில் முற்றிய இலே வேருக்குவதும் அவர்கள் ஆற்றிவந்த ஏனேய தொழில் களாகும் என்பதனே ''உர மூட்டை தூக்கச் சொல்லி ;'' ''முத்தல் இலே பொறுக்கலும் '' என்னும் உதாரணங்களிலும் காணலாம்.

### 9. தொழில் முறை

தொழிலாளர் நாளாந்தம் காலேயில் ஐந்துமணிக்கு எழுந்து கஞ்சியைக் குடித்துவிட்டுத் தொழிற்சாலேக்குச் சென்று இருள் மறையு முன்னரே வரிசையாகச் சென்று நிற்பர். இதற்கு அறிகுறியாகத் ''தப்பு'' அடிக்கப்படும். அங்கு அவர்களின் ''பெயர்'' கூறப்பட்டு அவரவர்க்குரிய வேலே ஒழுங்குகளேக் கங்காணி அறிவிப்பான். இந்த வேலே நியமத்தைக் ''கொந்தரப்பு'' என்பர். பெண்கள் நிரையாய் நின்று கொழுந்து பறிப்பர். நாளாந்தம் நடைபெறும் இந்த ஒழுங்கினேப் பின்வரும் பாடல்களின் மூலம் அறியலாம். (அ) அஞ்சி மணிக்கெழும்பி கஞ்சி குடிக்கிறதும் (ஆ) இருட்டு நேரம் வெளுக்குமுன்னே பிரட்டு களம் போனும் (இ) ஆத்தோரம் கொந்தரப்பு (சு) கானுல் நிரை பிடிச்சு.

# 10. தொழிலாற்றிய சூழல்

மஃப்பிரதேசங்களில் தொழிலாளர் வேஃ செய்ய முற்பட்ட போது, தாம் வாழ்ந்த இந்திய மண்ணில் காணப்படாத வகையில் மழைவீழ்ச்சி அதிகமாகக் காணப்பட்ட நிஃலயில், ஆரம்பகாலங் களில் இடர்ப்பாடுற்றனர்.<sup>7</sup> நாட்டுப்பாடல்களில், "கடகடன்னு

<sup>ு</sup> எஸ். ஈ. என். நிக்கலஸ்——இலங்கையின் தொழிலாளர் பிரச்சிண்கள், கொழும்பு 1930, பக்கம் 17.

மழை பேய" ''அட்டை ரத்தம் குடிக்கிறதும்" ''உச்சிமலே கவ்வாத்து உசந்தமலே கொழுந்தெடுப்பு," ''சாய்ந்தமலே களேயெடுப்பு கைநடுக்க மாகுதம்மா" ''காட்டுத்தொங்க ஏத்தத்துக்கும்" என்று வரும் அடிகள் இதனேத் தெரிவிக்கின்றன.

#### 11. ஏணேயோர்

நாட்டுப்பாடல்கள் தனியாகத் தொழிலாளர்களேப் பற்றியே குறிப்பிடாது தோட்ட முதலாளியாகிய துரை, கங்காணி, சில்லறைக் கங்காணி, கணக்கப்பிள்ளே, கண்டக்கையா ஆகியோரைப் பற்றி யும் பல தகவல்களேத் தருகின்றன. தோட்டத்தின் பொறுப்பும் பொதுவான மேற்பார்வையும் துரை என்பவரிடம் தொழிலாளர் வேஃயில் தவறுமிடத்து அவர்களேத் தண்டித்தும் வந்தார். (அ) ''குதிரை மேலே ஏறிட்டாராம் பச்சைக்காடு சுத்திவர'' (ஆ) ''கூலியாளே முன்னேவிட்டு, அண்டையிலே நிக்குராராம்'' (இ) ''ஒரு பழம் தப்பிச் சென்னு ஒதைச்சாளேயா சின்னதொரை" என்னும் நாட்டுப் பாடலடிகள் இதனேக் குறிப்பதாகும். தொழிலாளர், பிரதம கங்காணியைக் ''கங்காணி ஐயா'' என்றும் உதவிக் கங்காணியைச் ''சில்லறைக் கங்காணி'' என்றும் குறிப்பிட்டனர். இதற்கு ''காரிய காரராம் நம்மையா கங்காணி", ''சில்லறை கங்காணி சேவுகமே" என்னும் நாட்டுப் பாடலடிகள் ஆதாரங்களாகும். களில் தொழிலாளர்க்குச் சம்பளம் கொடுப்பதும், பெரட்டுக் கலேப்பதும், பெயர் போடுவதும், வேலே மேற்பார்வையிடுவதும், தொழிலாளரின் வே*வேவையக் குறித்த* நேரத்தில் முடிப்பதும், கங்காணியின் கடமையாகு *மென்பதற்கு முறையே (அ) கு*திரை மேலே நம்மையா கங்காணி கு**வி**ஞ்சு சம்பளம் கேளுங்கடி (ஆ) பெரட்டும் நல்லா கமேப்பாராம் (இ) ஒண்ணரை நாள்பேரு போட்டேன் (ஈ) வெட்டு வெட்டெங்கிருர் வேஸியற்ற கங்காணி (உ) நேரம் கண்டு வேஸிவிடும் நேசமுள்ள கங்காணியே, என்னும் பாடலடிகள் ஆதாரங்களாகும். இவ்வாறு தொழில் அமைப்பில் கங்காணி முக்கிய இடத்தை வகித்ததால் இம்முறை மாற்றியமைக்க முடியாதவாறு முக்கியத்துவம் பெற்று விளங்கிற்று.8

## 12. தகரச் சேட்டு—பென்சு காசு

இலங்கைக்கு வரும் ஒவ்வொரு தொழிலாளர்க்கும் அடையாள மாகத் தகரச்சீட்டு கங்காணியினுல் வழங்கப்பட்டது. இவற்றில் குறிப்பிடப்பட்டுள்ள இரு இலக்கங்களும் தொழிலாளரையும் கங் காணியையும் பற்றிய விபரங்களேயும் இலங்கைக் கரையில் உள்ள அதிகாரிக்குத் தெரிவித்துவிடும். இத்தகைய தகரத் துண்டை கங்காணி வைத்திருந்தது பற்றி, ''அவர் தகரத்துண்டையும் சேப்பில்

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> தொழிலாளர் ஆணேக்குழு அறிக்கை 1908, கொழும்பு 1908, பக்கம் IX.

இலங்கைத் தோட்ட முதலாளிமார் குறிப்புப் புத்தகம், கொழும்பு 1902-பக்கம் 240.

வைத்தார்", என்று பாடல் தெரிவிக்கின்றது. தல்லைபைக் கங்காணி, தோட்டத்தில் வேஸ்செய்யும் ஒவ்வொரு தொழிலாளிக்கும் ஒரு நாளுக்கு  $1\frac{1}{2}$  சதம் முதல் 2 சதம் வரை "தீலைக்காசு", பெற்று வந்தார்; ஆளுல் சில்லறைக் கங்காணி இவ்வகையில் 3 சதம் முதல் 4 சதம் வரையில் பெற்று வந்ததற்கு "பென்சுக் காசு", என்று குறிப்பிட்டனர். 10 பென்சுக் காசுக்காகத் தொழிலாளரைக் கங்காணி திரட்டியதை "கும்பிட்டழைத்தாராம் பென்சு காசுக்கு" என்று பாடலடி தெரிவிக்கின்றது.

### 13. கங்காணி—கணக்குப்பிள்ளேமார் மீது தொழிலாளர் அதிருப்தி

கங்காணி தொழிலாளருடன் கடுமையாக நடந்துகொண்டதை, "கங்காணி கோபத்துக்கும்" "கங்காணி ஏசிட்டாஞ" என்னும் அடிகள் தெரிவிக்கின்றன. கொழுந்தின் எடையினேக் கங்காணி குறைத்துக் குறித்ததற்கு "சிறு கொழுந்து நானெடுக்க பாவிகணக்கபுள்ள பத்து ராத்த போட்டாரடி" என்னும் பாடல் ஆதாரமானது. எவரிடமும் பெறுத இம்சையைக் கங்காணிமார்களிடம் பெற்றதற்கு "தோட்டம் பெறளி இல்லே தொரமேலே குத்தமில்ல கங்காணிமார்களால் கணப்பெறளி யாகுதடா" என்ற நாட்டுப்பாடல் ஆதாரமாகும்.11

#### 14. தோட்டங்களும்—தோட்டம் மாறுதலும்

தொழிலாளர் தொழில் புரிந்து வந்த தோட்டங்கள் பற்றிய தகவல்களேயும் பாடல்கள் தருகின்றன. கட்டதொரப்பட்டி (பூண்டு லோயா)12, கண்டி, கொத்தமலி, மஸ்கெலியா, கம்பள, நீலகிரி ஆகிய தோட்டங்கள் பற்றி "கட்டதொரப்பட்டியிலே" "பேரான கண்டியிலே" "கொத்தமல்லி தோட்டத்துல", மஸ்கெலியா தோட்டத்துல", "கம்பளத்து மீருக்கி", "ஏறுதடி நீலகிரி" என்றவாறு பாடல்கள் ஆதாரம் தெரிவிக்கின்றன. தொழிலாளர் இலங்கை மண்ணில் காலெடுத்து வைக்கும்போது கங்காணிமார்களுக்குக் கடன் கொடுக்க வேண்டிய வர்களாகவே வந்திறங்கினர். சம்பளத்தின் மூலம் கங்காணிக்குச் செலுத்தவேண்டிய இக்கடன் தொகையினுக்கும் அதிகமாகக் கங்காணி கணக்குக் காட்டவே அதன் நிமித்தமும் தொழிலாளர் தோட்டம் விட்டுத் தோட்டம் மாறவேண்டியிருந்தனர்.13 "தோட்டம் விட்டுத் தோட்டம் மாறவேண்டியிருந்தனர்.14 "தோட்டம் விட்டுத் தோட்டம் மாறியதற்கு ஆதாரமாகும்.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> தொழிலாளர் ஆணேக்குழு அறிக்கை 1908, கொழும்பு 1908, பக். VII.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup> தொழிலாளர் ஆணேக்குழு அறிக்கை 1908, கொழும்பு 1908, பக். VII.

<sup>12</sup> இ. வி. வேலுப்பிள்ளே—தோட்டப்பாடல்கள், டைம்ஸ் தேயிலே நூற்ருண்டு மலர், கொழும்பு 1967, பக்கம் 67.

<sup>13</sup> தொழிலாளர் ஆணேக்குழு அறிக்கை 1908, கொழும்பு 1908, பக்கம் 371.

#### 15. லயம்—காம்பரு

தோட்டங்களிலேயே தொழிலாளர்களின் உறைவிடங்களாக ''லயம்கள்'' கட்டப்பட்டன. ஒரே தோட்டத்தில் சிறிது உயரமான பகுதியில் கட்டப்பட்டவை ''மேட்டுலயம்'' என்றும் சிறிது கீழே கட்டப்பட்டவை ''மணியலயம்'' என்றும் அழைக்கப்பட்டன. எண்ணற்ற குடும்பங்கள் இவற்றில் வசிப்பதற்கெனப் பல ''காம்பரூ''க்களாக இவை பிரிக்கப்பட்டிருந்தன. இவற்றைப் பற்றி (அ) பாட்டுக்கு பணியலயம் பந்தடிக்க மேட்டுலயம் (ஆ) அறுபத் தெட்டு காம்பறுவாம் என்ற ஆதாரம் பாடல்களிலுள்.

## 16. பீலிக்கரையும் குடிப்பழக்கமும்

தொழிலாளர் தண்ணீர் பெற்றுவந்த இடமே பீலிக்கரை. இத்தகைய பீலிக்கரை தோட்டப் பகுதிகளில் இருந்ததற்கு (அ) "பேச்சிக்கு பீலிக்கரை" (ஆ) "மஞ்சக் குளிச்சது பீலிக்கரை" என்னும் பாடலடிகள் ஆதாரங்களாகும். தொழிலாளரிடம், சம் பளத்திற்கு அடுத்த நாட்களில் முக்கியமாகக் காணப்பட்ட குடிப்பழக்கம் அவர்களின் தொழிலாற்றலேக் குறைப்பதாகக் கணிக்கப் பட்டது. ' தொழிலாளரிடையே குடிப்பழக்கம் இருந்ததென்ப தற்கு ''கஷ்ட்டப்பட்டு சம்பாரிச்சு காலு ரூபாய்க்கு நான் குடிச்சா கஷ்டம் ஒனக்கு என்னு" என்னும் பாடலடிகள் ஆதாரமாகும்.

### 17. கொழுந்து கோச்சு —புகையிரத வருகை

இந்தியத் தோட்டத் தொழிலாளர்கள் தோட்டங்களில் தொழி லாற்ற ஆரம்பித்த பின்னரே மஃலநாட்டிற்குப் புகையிரதப்பாதை போடப்பட்டது. புகையிரதம் மஃமேட்டிற் சென்றதைப் புதுமை யோடு பார்த்தார்கள். (அ) ரெயிலுவண்டி ஏறுதடி நீலிளி எவ்வளவு லேசாக, (ஆ) கோச்சிமேலே கோச்சி வரும் கொழுந்து கோச்சி முன்ன வரும் என்னும் பாடலடிகள் தேயிலேக் கொழுந்து ஏற்றிச் செல்வதற் காகப் புகையிருதம் பயன்படுத்தப்பட்டமைக்கும் ஆதாரங்களாகும்.

# 18. தொழிலாளர் மனேநில்

தோட்டங்களில் இன்றைய, வசதிகளேயுடைய நிலேக்கு மாருன தொரு நிலே ஆரம்பகாலங்களில் இருந்ததஞல் அக்காலத்தைய அவர்களின் மஞேநிலேயை ''காறுதடிகம்பரிசி கசக்குதடி காணுத்தண்ணி இனிக்குதடி நம்ம சிமை இனிப் பயணம் தப்பாது. '' 'பாதையில வீடிருக்க பழனிச் சம்பா சோறிருக்க எருமைத்தயிரிருக்க ஏண்டி வந்தா '', ''அட்டை ரத்தம் குடிக்கிறதும் அரிய பெரு நடையும் கட்டை எறடுரதும் அங்க காணலாம் கண்டியிலே, '' என்னும் அடிகள் தெரிவிக்கின்றன.

<sup>14</sup> மே.கா. நூ. பக்கம் XI.

#### 19. இழப்பு

தொழிலாளர் தமது உறவினரை இலங்கை மண்ணிலேயே இழந்த தகவல்களேயும் அறியக்கூடிய வகையில் (அ) ''ஊரான ஊரிழந்தேன் ஒத்தவின தோப்பிழந்தேன் பேரான கண்டியிலே பெத்த தானய நானிழந்தேன்" (ஆ) 'அண்ணினத் தோத்தமில ஐயோ தெரியுதடி' என்னும் நாட்டுப் பாடல்கள் ஆதாரங்களாக அமைந்துள்ளன. இலக்கிய மூலா தாரங்கள் என்னும் வகையில், சங்ககாலத் தமிழர் வரலாற்றிற்குப் புறநானூறு பெறும் முக்கியத்துவம் இலங்கை இந்தியத் தோட்டத் தொழிலாளரின் வரலாற்றிற்கு இவ்வாறமைந்த நாட்டுப்பாடல்களுக்கும் உண்டு.

#### காட்டுப்பாடல்கள் பெறப்பட்ட ஆதாரங்கள்

- 1. சாரல் நாடன்-மலேயகக் கதைப்பாட்டு-வீரகேசரி 1963.
- 2. சேயூர் வாசன் (காந்தி)-கிராமிய இலக்கியம்-செய்தி 1964.
- 3. ஏ.பி.வி. கோமஸ்-அங்கமெல்லாம் நெறஞ்ச மச்சான்-சுதந்திரன், 1965.
- கி. வி. வேலுப்பிள்ளே-தோட்டப்பாடல்கள்-டைம்ஸ் தேயில் நூற்முண்டு சிறப்பு இதழ்-1967.

# உழைப்போர் இலக்கியம்

#### க. பெருமாள்\*

''எழுதுகோல் தொட்டு இலக்கியம் படைப்பவன் எண்ணக் கதிர்களே எங்கு விரிக்கினும், உழுது படைக்கும் உழைப்பவன் ஆங்கு உறுதுணே யாக வந்துறல் போல; பழுதறப் பசியறத் தொழுதுற வாடத் தோற்றம் காட்டுமாம் 'உழைப்போர் இலக்கியம்'!''

''நாடு என்பது உழைப்பை நாடலாம்! வீடு என்பது பீடு சேர்ப்பதாம்! நாடும், வீடும், பீடும் உழைப்பின் பிள்~ோகள் என்றுல், இல்~மைன் பார்ஆர்?''

இத்தகு உழைப்பின் தலேமக்களாகிய தமிழர்கள், தாங்கள் வாழச் சென்ற நாடுகளிலெல்லாம் உழைப்போடு இரண்டறக் கலந்து விதைத்து, வாழ்க்கையின் வரலாருக விளேவித்த ''நாட் டுப்பாடல்கள்''— நந்தமிழன்னேக்குப் படைத்த வாடாமலர்களாம்!

இற்றைக்கு ஈராயிரத்து ஐநூறு ஆண்டுகளுக்கு முன்பிருந்தே, தமிழர்கள் கீழை நாடுகளிலும் சுமத்திரா, சாவகம், மலாயா முதலான நாடுகளிலும் தொடர்பு கொண்டிருந்தனர் என்பது வர லாறு.

மதுராந்தகன் எனும் இயற்பெயர் கொண்ட, முதலாம் இராசேந் திர சோழன் கங்கை கொண்டான், கடாரம் கொண்டான்— எனும் சிறப்புப் பெயர்களும் கொண்டவளுவான். முதலாம் இராசேந்திர சோழன், கடாரம் கொண்ட வரலாறு, மலேயகத்தோடு தமிழகம் கொண்ட வரலாற்றுப் பொற்காலமாகும். இவனது காலம், கி.பி. 1012க்கும் கி.பி. 1044க்கும் இடைப்பட்டதாகும்.

தமிழர்கள் மஃலயகத்தோடு தொடர்பு கொண்ட மூன்றுவதும், இறுதியானதுமான காலம், தொழிலாளர்களாய்க் குடியேறிய காலம் கி.பி. 1880

பெருங்காடுகளாய்ப் புதர் மண்டிக்கிடந்த மலாய் நாட்டுக் (மலே நாடு) காடுகளே அழித்துச் சீராக்கிச் செம்மைப்படுத்த, பட்டறி

<sup>\*</sup>சிங்கப்பூர் வா 6ஞலி நிலேயம், சிங்கப்பூர்.

வால் உழைப்பிற்குச் சிறந்த தென்னிந்தியர்களே வரவழைக்க, ஆங்கிலேயர்கள் முற்பட்டனர். இதற்கு, ''கண்காணிகள்'' என்று கூறப்பட்டோர் உதவினர்.

அப்பொழுது;

''மஃ நோட்டு மரஞ்செடிகளில் பணம் காய்த்துக் கு லுங்கு கிறது'', என்று, 'தஃ க்காச' வரிபோட்டு, தொழிலாளர்களாய் மஃ நொட்டில் குடியேறிய தமிழர்களேச் சூதாட்டக் காயாக்கிக் கடாரத்தைச் சேர்ந்த ''பிராவின்ஸ் வெல்லஸ்லி'' (Province Wellesly) பகுதிக் கரும்புத் தோட்டங்களில், ஆந்திரர், கேரளர், தமிழர்களாகிய தென்னிந்தியத் தொழிலாளர்களேக் கொண்டுவந்து இறக்கினர்.

முதன் முதலில், பிழைப்பை நாடி, உடலுழைப்பை மட்டும் துணேகொண்டு வந்த தமிழ்த்தொழிலாளர்களாகிய இவர்களும், இவர்கள் வழி வந்தோரும், மலேநாட்டினே வளநாடு ஆக்கினர்!

இவர்கள் தமிழ்ப்புலமை வாய்ந்தோரல்லர்!

''குருதி உறிஞ்சம் அட்டைகள், குருதி குடிக்கும் கொசுக்கள் ஒரு பக்கம்! உறுதியூட்டும் தமிழுணர்வும், பண்பும் மறுபக்கம்!''

துன்பத்தினூடே இன்பக் கனவு காணும் மஃநாட்டுத் தமிழ்த் தொழிலாளர் வாழ்வோடெழுந்த நாட்டுப்பாடல்களே, உழைப் போர் இலக்கியமெனல் பொருந்தும்.

அகத்துறையும், புறத்துறையும் தமிழர்தம் மூலநாடாம் தமி முகத்தில் உருவானதுபோல, தமிழர் குடியேறிய மலேநாட்டிலும் அகம் புறம் இரண்டும் இரண்டறக் கலக்க உருவாக்கினர்.

தங்களின் உழைப்பினூடே, வியத்தகு இலக்கியம் உருவாகும் விந்தைதனே, மஃலயகத் தமிழ் உழைப்பாளிகள் அறியார்!

கடந்த இருபத்து ஏழு ஆண்டுகள் மஃயைகத் தமிழ்ப் பாட்டாளி களுடேன் வாழ்ந்ததன் பெயனுகை, பட்டறிவுவழி உருக்கொண்டை பாடல்கள் (மஃயேகத்து நாட்டுப்பாடல்கள்) எழுந்தன.

மரப்பலகைகளிஞல் ஆன சுற்றடைப்பும், துத்தநாகத் தகடு களால் வேயப்பெற்ற கூரையும் கொண்ட இல்லங்கள், ரப்பர்த் தோட்டங்களினூடே 'தொழிலாளர் குடியிருப்புப் பகுதிகளாக' அமைக்கப்பட்டன.

மஃலையகத்து மண் செழிப்பைக் காட்டுமாப்போல், நொய்வமரங் கள் (ரப்பர் மரங்கள்) வானுங்கி வளர்ந்து கூரை வேய்ந்தன! நாட்டுச் செல்வச் செழிப்புக்கு உழைக்கும் பாட்டாளிகள், துத்த நாகக் கூரைக்கடியில், தகர விளக்கொளியில் குடும்பம் நடத்தினர். ரப்பர்த்தோட்டத்து உழைப்புச் செல்வங்களோடு ஊடாடி உறவு கொண்ட பாடல்; தமிழர்தம் பண்டைப் பெருமை கூற இலக்கிய மாகி—இறவாத காப்பியமாகிய சிலப்பதிகாரப் பாடல் வரிகளேத் துணேகொண்டு அமைந்துள்ளது.

> ''...... பார் அரசு ஆண்ட மாலே வெண்குடைப் பாண்டியன் கோயிலிற் காலே முரசம் கண்குரல் இயம்பும்''¹

''முத்து மாஃயணிந்து, வெண்கொற்றக் குடைநிழல் அமர்ந்து, இந்நில முழுதும் ஆண்ட பாண்டியன் அரண்மீனயிலே, காஃ முரசம் உரத்த குரலுடன் முழங்கிற்று!'' நம் முன்னேர் சிறப்பு இது! மஃயகத்து ரப்பர்த் தோட்டத் தமிழ் உழைப்பாளர் வாழ்வி லும், கொம்பொடு முரசம் முழங்கின!

கா ஃத் துயிலெழ மதுரைமா நகரில் எழுந்த முழக்கொலிபோல்; கா ஃத் துயிலெழ ரப்பர்த்தோட்டத்திலும் முழங்கியது! இங்கு.

> ''கொம்புக்காரன் வந்து சங்கு பிடிச்சான், சங்கு பிடிச்சான்! குந்துகாலன் வந்து கதவிடிச்சான்!''

இந்த நாட்டுப்பாடுவின் பொருள்:

விடியற்காஃ. முதல் நாள் உழைப்பால் களேப்படைந்த பாட் டாளி மக்கள், அலுத்து உறங்கிக்கொண்டிருக்கும் நேரம். அப் பொழுது, ''வேஃக்குப் போக வேண்டாமா? இன்னுமா உறங்கிக் கொண்டிருப்பது?''— என்று, காஃத் துயிலெழக் கொம்பு ஊதி, பாட்டாளி மக்களே எழுப்பிவிடும் பணியைத் தன் தொழிலாகக் கொண்ட கொம்புக்காரன் கொம்பு ஊதினைன்.

மஃயைகத்துத் தோட்டங்களில், பல ஆண்டுகளுக்கு முன், விடி காஃயில் கொம்பு ஊதியும், பறைகொட்டியும் பாட்டாளிகள வேஃக்குச் செல்ல ஆயத்தமாயிருக்கச் செய்யும் முறை இருந்தது. இன்றும் சிற்சில தோட்டங்களில் இவ்வழக்கம் உண்டு.

இப்படி, கொம்புக்காரன் ஊத, பக்கத்து வீட்டுக் குந்துகாலன் வந்து கதவைத் தட்டிஞன்.

(குந்து காலன் என்பது, குதிகால் நிலத்தில் பாவாமல், முன் பாதங்களில் நடப்பதைக் குறிப்பதாகும்).

பாண்டிமாநகரில் ''காஃ முரசம் கண்கூரல் இயம்பியது'' மலாயா ரப்பர்த்தோட்டத்தில், ''கொம்புக்காரன் வந்து சங்கு பிடித்தான்!'' இவ்வகை நாட்டுப் பாடல்கள் ரப்பர்த் தோட்டங் களில், வேஃக்காட்டில் பால் வெட்டும்போது பாட்டாளித் தமிழர் கள் பாடுவனவாகும்.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> சிலப்பதிகாரம்: மதுரைக்காண்டம் 17. ஆய்ச்சியர் குரவை—வரி 4-6.

தமிழகத்துச் சேலம் மாவட்டக் கிராமங்களில், மாரியம்மன் திருவிழா கொண்டாடுங்காலே, விழாவிறுதி நாளன்று, பாலிகை யொடு கும்பம் எடுத்துக் குளத்தில் இட, கொட்டு முழக்கொடு எடுத்துச் செல்லும்போது, பறைமுழங்கப் பாடல் ஒன்றுண்டு.

அப்பாடல்:

''நாம் போவுந் தடத்துலே கல்லு முள்ளுங் கெடக்குது! கல்லு முள்ளுங் கெடக்குது! மாரியாத்தா போற தடம் பூவா மணக்குது! பூவா மணக்குது!''

என்பதாகும்.

பொருள்: மானிட வாழ்க்கைப்பாதை—கல்லும் முள்ளும் நிறைந்தது. கடவுட் தத்துவமாகிய அறநெறிப் பாதையோ மலர் போன்று மென்மையானது, என்பதாம்.

மலாயா நாட்டின் காமரன் மூல (Cameron High Lands) தேயிஸ்த் தோட்டங்களில் குடியேறிய சேலம் மாவட்டத் தமிழர்களோடு ஒட்டி உறவாடிய நாட்டுப்பாடல்— உடனேறியது. காமரன் மீலத் தேயிஸ்த் தோட்டங்களில், பழைமையானது ''பசுமீலத் தோட்டம்'' (Boh Tea Estate). அங்கு வாழ்வோரில் பெரும்பான் மையினர், சேலம் மாவட்டத் தமிழர்வழி வந்தோர். ஒயிலும், சிலம்பமும், கத்தும் ஒயாது நிகழ்வுறும் தேயிஸ்த் தோட்டத்தில், சித்திரைத் திங்களில் மாரியம்மன் திருவிழா கொண்டாடப்பெறும். தாங்கள், குடியேறியபோது, உடனு றவாடி வந்த நாட்டுப்பாடல், விழாவில் முழங்க, உடன் முழங்கியது தங்கள் உழைப் போடொட்டிய பாடல்.

> ''காத்தாடி மஃலெயிலே நேத்து வந்து நின்னேண்டி! நேத்து வந்து நின்னேண்டி! காத்துக் காத்துப் பார்த்திருந்து ஆத்து ஆத்துப் போனேண்டி! ஆத்து ஆத்துப் போனேண்டி!''

அம்மன் திருவிழோவில், அரங்கேறும் அறநெறிப் பாடலொடு, தனது உள்ளத்தே அரங்கேறியவளேக் குறித்துப் பாடும் பாடல் இணை கிறது. விழா மகிழ்ச்சிப் பாடலாகிய இது, மூலப்பாடலின் சந்தச் சுவையொடு எழுகின்றது. அகத்துறையொடு தொழில் எனும் புறத்துறையும் இணேந்து இழையோடும் பாடலின் பொருள் எளிதில் விளங்கக்கூடியதே! பாடலில் வரும் ''காத்தாடி மஃ''— தனிப் பெயர் தணேக்கொண்ட மஃயேன்று! காற்று வீசும் திக்கறியக் கருவியமைக்கப்பட்ட மஃயேச்சி எனப் பொருள் கொள்ளலாம். காற்ருடி மேஃக்கு மற்றுமொரு பொருளுண்டு. ''தேவதாரு சவுக்கை முதலிய நாரோட்டமுள்ள மரங்கள், மஃப்பகுதியில் வீசுங் காற்றைத் தடுத்து, மென்கோற்ருக்கி, தேயிலேச் செடிகள் மீது பரவ விடுவதால், அரும்பிய தேயிஸீக் கொழுந்து அழிபடாது இருக்கும். அம்மரங்கள் அமைந்த மீலச்சாரஃ—-''காற்ருடிமஃ'' எனத் தேயிஃலத் தோட்டப் பாட்டாளி மக்கள் அழைப்பர்!

அம்மன் விழாவில் அரங்கேறிய மற்றுமொரு பாடல்.

''மட்டக்காட்டு மேட்டுக்கு மயிலாளும் வந்தேனே! மயிலாளும் வந்தேனே! கொட்டுக்காலன் கங்காணி குறுக்கே வந்து நின்ஞுனே! குறுக்கே வந்து நின்ஞுனே!''

தருக்கப் பாடல் போலமைந்ததே, தேயிஃத் தோட்டத்து நாட்டுப் பாடல்! (மட்டக்காடு—தேயிஃச் செடிகளின் மேல் மட்டம் அமை வுற வெட்டிவிடல். அவ்வாறு மட்டப்படுத்தி வெட்டிவிட்டால் நிறைய அரும்பு கிளம்பும்).

தங்கள் தொழிலோடொட்டிய இப்பாட**ு, அ**ம்மன் திருவி**ழா** வில், மாவிளக்கு எடுத்துச் செல்லும்போது பறையொடு இசை கூட்டிப் பாடியாடுவர்.

மலாயாவின் எழிற் கோவிலாய் விளங்கும் காமரன் மஃயில், தேயிஃ பெயிரிடத் தமிழகத்துக் கொங்கு மண்டலப் பகுதியிலிருந்தி குடியேறிய தமிழர்கள், உழைப்பையும் வாழ்க்கையையும் ஒன்றுகப் பிணேத்து உருவாக்கிய நாட்டுப்பாடல்களில் ஒன்று:

> ''மூடுபனி வந்து கப்புது கப்புது, மொகந் தெரியாமெ எல்லாம் நிக்கிது நிக்கிது!

மூடுபனி வந்து கப்ப மொகந் தெரியாமெ நிக்க, ஓடியோடி வேலே செய்ய ஒல்லாது, ஒல்லாது,——சும்மா மூடுபனி வந்து கப்புது!''

(கப்புது—மூடிக்கொள்ளுதல்; மொகம்—முகம்; நிக்கிது— நிற் ` கின்றனர்).

கடல் மட்டத்திலிருந்து ஏறக்குறைய நான்காயிரத்து ஐநாறு அடி உயரத்தில், காமரன்மஃத் தேயிஃத் தோட்டம் உள்ளது. விடியற்காஃ நேரம், அப்பகுதியைப் பனிப்போர்வை போர்த்தி யிருக்க, உழைப்பின் பெருமக்கள் வெளிப்பட, பனிமூட்டத்தி ஞாடே ஒருவரையொருவர் கண்டறியவியலா நிஃவில் பாடல் பிறக்கின்றது.

தொழில் அடிப்படையில் மற்றுமொரு பாடல்:

''பெரட்டுக் களத்துக்குந்தான் போவணும் போவணும்! பேரு சொல்லிச் சீட்டு வாங்கி யாரணும் பெரட்டுக் களம் போயிப் பேரு சொல்லிச் சீட்டு வாங்க மொரட்டுக் கம்பளி தூக்கி முந்திப் போவ எண்ணயிலே மூடுபணி வந்து கப்புது!'' பணித்திரை கிழித்துப் பணிபுரியப் புறப்படும் தேயிஃ த் தோட்டப் பாட்டாளிகளில் ஒருவன், ''குளிர்தடுக்கும் முரட்டுக் கம்பளியை உடல் சுமக்க, 'பெரட்டுக் களம்' சென்று பெயர் கொடுத்துப் பதிவுச்சீட்டு வாங்கிவர வெளியே வந்தேன். ஆயினும் என் செய்வேன்! மூடுபனிக்குமுன் என் எண்ணம் ஈடேருது போல் இருக்கிறதே!'' என்று கூறும் பொருள் விளக்கம் தருவதே இப்பாடல்.

ஆங்கிலத்தில் (Parade) என்ற சொல்லின் திரிபு பெரட்டு, ஆனது. ஒவ்வொரு கண்காணியின் ஆட்களும் வரிசை வரிசை யாக நின்று, பெயர் சொல்லி, வேஃப்பதிவுச் சீட்டு வாங்கிக் கொண்டு, வேஃக்குச் செல்லல் வழக்கம்.

வரிசை பிடித்து நிற்றஃ (Parade) என ஆங்கிலத்தில் கூறி யதைப் பாட்டாளிகள் 'பெரட்டாக்கி,' நிற்கும் இடமாகிய' களத் தையும்' சேர்த்து 'பெரட்டுக்கள' மாக்கி விட்டனர். 'பெரட் டுக்களம்'' வழக்கச் சொல்லாகிவிட்டது.

தேயிலேத் தொழிலின் அறுவடை — கொழுந்து கிள்ளல். கொழுந்தெடுக்கும் முறை விளக்கப் பாடல் இது:

''மூத்த எஃ மொட்டைப் புடுங்கா தீங்க புடுங்கா தீங்க, மூணெஸ்யைப் பார்த்துக் கிள்ளிப் போடுங்க போடுங்க! மூத்தெலேயை மொட்டைவிட்டு முளேச்ச அரும்பை விட்டு வெத்தலேக் கொழுந்து போல வெடிச்சகொழுந்தெக்கிள்ளு!''

தேயிலேச் செடியிலிருந்து முற்றிய இலேயைக் கிள்ளா தீர்கள்! தேயிலே அரும்பைக் கிள்ளா தீர்கள்! அரும்பின் இரண்டாம் பருவ மாகிய மொட்டைப் பிடுங்கா தீர்கள், தள தளவென்றிருக்கும் வெடித்த கொழுந்தை— மூன்றிலேக் கொழுந்தாகப் பார்த்துக் கிள்ளிக் கூடை நிரப்புங்கள்!''—இவ்வாறு தேயிலேத் தோட்டத் தொழிலடிப்படையில் எழுந்த பாடல்கள் பலப்பல!

'செல்வம் கொழிக்கும் மஃலநாடு' என்று செப்புவர், மஃலயகத் தைக் காணவரும் வெளிநாட்டு விருந்தினர். நாட்டுப் புகழ் கேட் டூப் பெருமை கொளும் பாட்டாளிகள் செல்வச் செழிப்பிற்கு வித் தாயினர். மஃலயகத்தின் தொழிற் செல்வத்தின் தஃலயாய் நிற்பது ரப்பர் தொழில். தாங்கள் புரியும் தொழிஃலக் கருவாகக்கொண்டு பாடிய பாடல் இது.

''பொறந்த பொறப்பெ நெணேச்சுப் பாருங்க——மாடு கறந்த பாறுபோல் வடிஞ்சு காண்டா வாளி கனக்கவழிஞ்சு, நெறஞ்ச மனசுக்காரி போல நித்தம் நமக்குச் சோறுபோடப் பொறந்த பொறப்பை நெணேச்சுப் பாருங்க——ரப்பர்பாலு பொறந்த பொறப்பை நெணேச்சுப் பாருங்க!'' பாடல் ஆரம்பத்தில், ''மானிடப் பிறப்பை நினேத்துப் பார்!'' என்று அறிவுறுத்துவதுபோல் தோன்றினுலும் மானிடப் பிறப்பிற் கும் மீலயகத்து ரப்பர்ப்பால் பிறப்பிற்கும் நெருங்கிய ஒற்றுமை யிருக்கிறது என்பதை எடுத்தோதும் பாடல் இது!

பிறந்த குழந்தை பாலுண்டு வளர்கிறது. தாய்ப்பாலுக்கு நிகர் பசுவின்பால் என்போம்? சேய் வளர்க்கத் தாய்மை உருக்கொண்டு வந்த பசுவின் பாஃப்போல், வடிந்து வாளி நிறைந்து, பாட்டாளி களாகிய நமக்குச் சோறு போடுகிறது. ரப்பர்ப்பால்! அதுவும் எப் படி? குறையொன்றில்லா நிறைமனம் கொண்ட தாய்போல், உழைப்போர்தம் உணவிற்கு வழிசெய்து உதவுகின்றதாம்!

(பொறந்த பொறப்பே— என்றுல் பிறந்த பிறப்பை என்று பொருள் கொள்ளல் வேண்டும்).

இப்பாடலில் வரும் 'காண்டா' எனும் சொல், மலாய் மொழிச் சொல் என்பர். மலாய் மொழியில் 'Kandar' என்பர். தோள் சுமை தூக்க, காவடியமைத்து, அக்காவு தடி, சுமை தூக்கி நடப் பார்தம் நடைக்கேற்ப 'வில்' போல் வளேந்து வளேந்து கொடுக்க, தோள் சுமையறியாது இருக்க உதவுவது காண்டா.

'வில்—காண்டீபம்—காவடி—Kandar காண்டா'. எனவே Kandar என மலாய் மொழியில் வழங்கும் 'காண்டா' தமிழ்ச் சொல் எனில் சாலப் பொருந்தும்!

'தூது'க்குத் தனி இலக்கணம் வழங்கிஞர் திருவள்ளுவப்பெருந் தகை!

> ''தொகச் சொல்லித் தூவாத நீக்கி நகச் சொல்லி நேன்றி பயப்பதாந் தூது''²

செந்தமிழ் இலக்கியச் சோஃேயில், தொட்ட மலரெல்லாம் தூதாகி இன்புறுத்தும் இயல்புடையன!

''சிட்டாய சிட்டற்கே சென்றூதாய் கோத்தும்**பீ!''³** 

''குன்ருத செல்வற்கே சென்றூதாய் கோத்தும்பீ'!' 4

இவ்வரிகள், மாணிக்கவாசகர் அருளிய திருவாசகம். இறை வர்க்குத் தூதாக எழுந்த வரிகள். மேலும்,

''கீதம் இனிய குயிலே கேட்டியேல்...... ''5

<sup>🕯</sup> குறள்: 685.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> திருவாசகம்: கோத்தும்பி. 7 : 4.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> திருவாசகம்: கோத்தும்பி. 8 : 4.

<sup>்</sup> திருவாசகம்: குயிற்பத்து. 1 : 1.

''தேன்பழச் சோஃ பெயிலுஞ் சிறுகுயி வேயிது கேள்நீ''8

''கொந்தண வும்பொழிற் சோஃப் பூங்குயி லேயிது கேள்நீ''' என்பன போன்ற திருவாசக வரிகள், குயிலொடு கிளத்தல்போல், தன் நெஞ்சொடு கிளத்தி, இறைவர்க்கு விடுத்த தூதுப் பாடல் களாகும்.

தனிப்பாடல் திரட்டு, முத்தொள்ளாயிரம், நைடதம், குற்றுலக் குறவஞ்சி உட்பட நமது இலக்கியமினத்தும் தூதாகி இன்புறுத்தும் இயல்புடையன! இவ்வாறு இலக்கியம் கண்ட தூதுக்கு இணேயாக, மீலயகத்து ரப்பர்த்தோட்டத்துப் பாட்டாளி மகன், தன் உழைப்போடொட்டி உறவு கொளும் 'காண்டா'வைத் தூதோக்கிஞன்!

> ''உளியைத் தீட்டி மொனே பிடிச்சேன் கேளு காண்டா கேளு! ஒளவு பாத்து நெரை பிடிச்சேன் கேளு காண்டா கேளு! வளவு பாத்து நிமிர்ந்து நின்னேன் மனசு பாத்து மயிலி வந்தாள்!

அனவு பாத்து அளந்து கொட்ட அரிசி, பருப்பா அன்பு? பொண்ணே!''

நெஞ்சோடு கிளத்தல் போல், குயிலொடு கிளத்தல்போல், நாரையொடு, அன்னமொடு கிளத்தல்போல், உழைப்பின் திருமகன்-தன் தொழிலுக்கு உதவும் காண்டாவோடு கிளத்தித் தூதாக்கினுன்!

என் தொழிலுக்குதவும் காண்டாவே கேள்! ரப்பர் மரம் காயம் படாமலிருக்க உளியைத் தீட்டி முன்பிடித்து, என் நிரைக்குச் சென்று, மளமளவெனப் பால்வெட்டிச் சென்றவன், நிமிர்ந்து நின்றேன்! என் மனமறிந்த மயிலாள் வந்தாள்! ஏ காண்டாவே! அளவு பார்த்து அளந்து கொட்டுவதற்கு அரிசியா, பருப்பா அன்பு? ''காண்டா''விடம் கூறுவதுபோலக் காதலே வெளியிடு என்று, மலாயாவின் ரப்பர்ச் செல்வத்திற்கு உரமான உழைப்புச் செல்வம் வழங்கியவர்கள் தமிழ்ப் பாட்டாளிகள்! 'உளி' அவர் கள் உழைப்புக்குத் திறவுகோல்! நுனி வளேந்த உளியைக் கூர்மை யாக்கி, வெங்காயச் சருகினும் மெல்லியதாக ரப்பர் மரப்பட்டை யைச் சீவ—மரம் பால் வடிக்கும்! இத்தொழிலில் கைதேர்ந்த கவே ஞர்கள் மஃலயகத் தமிழர்கள்! இப்பாடலில், காண்டா, உளி ஆகிய இவ்விரு உழைப்பிற்குதவும் கருவிகள் முதலிடம் பெறுகின்றன! தன் நிலே எந்நிலேயாயினும், செய்தொழில் நினேவோடு நிற்கும் தமிழினக் காண்கிரும்!

<sup>்</sup> திருவாசகம்: குயிற்பத்து. 4 : 1.

<sup>்</sup> திருவாசகம்: குமிற்பத்து. 9 : 1.

காண்டா விடு தூதின் மற்ருரு பாடல்:

''சாயத் துண்டு முண்டா சாம் கேளு கோண்டா கேளு! சரிகைத் துண்டு வல்ல வட்டம் கேளு காண்டா கேளு! காயி பழுப்பதுண்டு, காட்டுச்செடி பூப்ப துண்டு; ஓயப் பொறக்க வில்லே உங்க மேலே வைச்ச நேசம்!''

தலேவன் 'காண்டா'வைத் தூதாக்கிஞன்! தலேவியும் அதனேயே தூதாக்கிஞள்! ''சாயத் துண்டு முண்டாசும், சரிகைத் துண்டு வல்ல வட்டமும் உங்கள் அழகிற்கு அழகு சேர்த்தன! அன்பு கலந்த அழகு, என்னே அடிமைப்படுத்தியது! ஒன்று கூறுகிறேன் கேளுங்கள்''— எனச் சொல்லாமற் சொல்லக் காண்டாக்கம்பியி னிடம் கூறுவதுபோலக் கூறுகிருள். ''காய் பழுப்பதுண்டு! காட்டுச் செடியும் பூப்பதுண்டு! அவை ஓய்ந்துவிடும். நான் உங்கள் மேல் வைத்த நேசம் ஓயாது!'' எனும் பொருளமைந்த பாடல், தூதுப் பாடலில் ஒரு துளி இது!

மஃயைகத்தில் ரப்பர்ப் பயிரீடு செய்யப்பட்ட ஆரம்ப காலத்தில் எழுந்த உழைப்பை உருவாக்கிக் காட்டும் பாடல்களில் ஒன்று:

''ஒடிக் கொளுத்தி நெரை பிடிச்சு ஒம்பதாயிரம் சிம்பெடுத்து தடி பிடிச்சு அளவு கண்டு தடந் தடமாய்ப் பிரிச் செடுத்து ஒட்டுக்கன்னே நட்டு வைச்சேண்டி! தொரை மவனும் செட்டுப்பாத்து எட்டிப் போனுண்டி!''

முன் இடி உழைப்பாளர்களின் முன் இடியாக நின்று, உழைப் பின் முத்திரைக் காப்பாளஞகி, புதர் மண்டிக் கிடக்கும் பெருங் காடழித்து, ரப்பர்த் தோட்டமாக்கிய நல்ல உழைப்பாளித் தஃவென் பாடிய பாடல் இது!

பாடலின் பொருள்: ''வானுற ஓங்கிய மரஞ் சாய்த்துப் புதர ழித்து, ஒடிந்த மிலாறுகளே ஒன்றுய்க் குவித்துத் தீயிட்டுச் சுத்தம் செய்து, அளவுகோல் கொண்டு அளந்து, 'சிம்பு' நட்டுத் தடம் பிரித்து, நிலத்தை வேளாண்மைக்கேற்ற நன்னிலமாக்கி, ஒட்டுக் கண்றுகளே நடவு செய்து வளஞ் சேர்த்தேன்! உழைப்பை ஓயாமல் நோட்டமிட்டுவந்த தோட்டக்காரத் துரை, சம்பள நாளன்று பணம் கொடுப்பதில் செட்டுப் பார்த்தான்! எட்டிப் போஞன்!'' என்பதாம்.

இப்பாடலில், 'ஒடி' என்பது காடழித்துக் குவித்த காய்ந்த மிலாறுகளேக்குறிக்கும் சொல். 'சிம்பு'—நிரைபிடித்து அளந்து, அளவுக்கு அடையாளமாக ஊன்றிவைக்கும் மூங்கிற் சிம்புகளே யும், 'செட்டு' சிக்கனத்தையும் குறிக்கும்.

சிங்கப்பூர் தொட்டு, மலாயா நாட்டின் சாலேகள் அத்தனேயும் சமைத்துக் கொடுத்தவர்கள் தமிழ்ப் பாட்டாளி மக்கள்! காடு மலேகளேத் தகர்த்து, மேடு பள்ளங்களே நிரவி, கல்லடுக்கித் 'தார்' ஊற்றிப் பாதை போட்டனர் தமிழ்ப் பாட்டாளிகள்! கொதிக்கும் தார்—கட்டெரிக்கும் வெயில்—குட்டாளுய்க் குவிந்து கிடக்கும் சல்லிக் கற்கள் புகைவிட்டு நகர்ந்து கொண்டிருக்கும் உருளே வண்டி: இவற்றிற்கிடையே, உழைப்பின் தழும்பேறி நிற்கும் பாதை போடும் பாட்டாளிகள்! அவர்களே மறந்தால், நடக்க வழியமைத்த நல்லாரை மறந்த மக்கள் நாமாவோம்! நமது மறவா உறவுக்கு நாட்டுப் பாடவேத் துணேகொள்வோம்! கொதிக் கும் 'தார்' போல, வெயில்பட்டு மேனி கறுத்து, வியர்வை வழிந் தோட, முட்டுக்கற்களே அடுக்கி அடுக்கிக் கைகள் காய்ப்பேற, உழைப்பின் சிரமத்தை மறக்கப் பாடும் பாடலே இது.

> ''கடை சமக்கையிலே— என் நெஞ்சு கூட சுமந்ததடி—பெண்ணே சாடை நீ செஞ்சிருந்தா— வந்து தாங்கிச் சுமப்பேண்டி!'' தாங்கிச் சுமப்பேண்டி!''

''வேகாத வெயிலிலே, என்னேடு பாதையமைக்க வந்த பாட்டாளிப் பெண்ணே, நிறு கற்கள் நிறைந்த கடை, உன் தஃபையேற, நீ சுமந்து வரும்போது, உன்ஃன என் உயிராகக் கருதும் என் நெஞ்சு, ஏனே கனத்துச் சுமக்கின்றது. உழைக்கப் பிறந்தவன் நானிருக்க, உனக்கேன் சுமை! வாழ்க்கைச் சுமையை இருவரும் இஃணந்து சுமக்கவேண்டும் எனச் சொல்லாமற் சொல்லவா கூடை சுமந்து வந்தாய்! கண்சாடை காட்டினுல் போதாதோ! உனக்காக நான் சுமப்பேணே சுமை!''—இவ்வாறு உழைப்பின் பளுவை பாடலாக் கினர் பாட்டாளிகள்!

தமிழன், எங்கிருந்தாலும், எவ்வழி வாழ்ந்தாலும் தனக்கொக் தனித்தன்மையும், இலக்கியமும் அமைத்துக்கொள்ளும் தகவுடை யோன்—என்ற உண்மையை— மலாயா-சிங்கப்பூர்ப் பாட்டாளித் தமிழர்கள் வாழ்க்கையோடு ஒட்டி நின்று பார்த்தோர் ஒப்புக் கொள்வர்!

'உழைப்போர் இலக்கியம்' எனும் தூலப்பின்கீழ், நான் எடுத் தாண்ட பாடல்கள் ஒரு சிலவேயாம்! தன் நிவேவை உழைப்பின் முன் நிறுத்தி, வளஞ்சேர்த்த வரலாறு, நாட்டின் சிறப்பும் செழிப் புமாகும்.

'உழைப்போர் இலக்கியம்' எனத் தனிப்பேரிலக்கியம் உரு வாக, 'இரண்டாவது உலகத் தமிழ் ஆராய்ச்சிக் கருத்தரங்கு', ஒரு வாய்ப்பாக அமைந்தது குறித்து மகிழ்ந்து, உழைப்போர் இலக்கியத் தலேவாசலில் இதனே வைக்கிறேன்.

# தமிழகமும் சித்த வைத்தியமும்

Dr. எம். பி. தங்கவேலு\*

தமிழ்நாடு பல நூற்றுண்டுகளுக்கு முன்னரே சகல வகைகளிலும் சிறந்த நன்ஞடுகளில் ஒன்றுக இருந்து வந்துள்ளது. இந்நாட்டில் வைத்தியமும் சிறந்தோங்கியது. வைத்தியம் என்றும், என்றும் மருத்துவம் சொல்லப்படும் சொற்கள், மக்களின் நோயைத் தீர்க்கும் பணியைக் குறிக்கும் பெயராக வழங்கி வந்தன.

மக்களின் நோயை நீக்கும் முறையை உலகில் முதலில் கண்டு பிடித்தவர்கள், தமிழர்களே. மனிதன் நோய்வாய்ப்பட்டால் அவணேயும், அவனது உடஃயும் பரிசீலித்து நோய் இன்னதெனக் கண்டு, அதணே நீக்குவதற்குரிய மருந்துகளேத் தயாரித்துக் கொடுத்துக் குணமாக்கிய மருத்துவப் பெரியார்கள், முற்றும் துறந்த முனிவர்களாகவும், முக்காலத்தையும் உணர்ந்த மேதைக ளாகவும் இருந்ததால், அக்காலத்தில் அவர்களேச் 'சித்தர்'களென அழைத்தனர்.

அத்தன்மை பெற்ற சித்தர்கள் வைத்தியக் கலேயிலும், வான சாஸ்திரத்திலும், வல்லுநர்களாக இருந்ததோடு மாபெரும் விஞ் ஞானிகளாகவும், திகழ்ந்து செயற்கரிய காரியங்களேயும் செய்துள் இச்சித்தர்கள் எண்ணிக்கையில் பதினெண்மேராக இருந்து, ஒவ்வொருவரும் தாங்கள் கண்ட உண்மைகளேப் பல நூல்களாக வடித்துத் தங்கள் பெயரை அவற்றிற்கிட்டு மக்களுக்கு வழங்கியுள்ளார்கள். சித்த வைத்திய நூல்களின் அடிப்படைத் தத்துவம் காப்பு, நீக்கம், நிறைப்பு என்ற மூன்று முக்கிய குறிக் கோள் கொண்டதாகும். 'காப்பு' யென்றுல் உடலில் நோய் வராமல் காப்பது; 'நீக்கம்' என்பது, மக்களிடையே நோயை நன்கு பரிசீலித்து, அதற்குரிய மருந்தைக் கொடுத்து நோயை நீக்குவது; 'நிறைப்பு' என்றுல் உடலில் குறைந்த சத்துக் களே நிரப்பி, தேகம் வலுவடையச் செய்வதாகும்.

சித்தர்கள் ஆத்மசக்தியைப் பெற்றிருந்தார்கள். மேலும், இப் புவியில் நெடுநாள் வாழ எண்ணி, 'கல்பம்' எனச் சொல்லப்படும் மூலிகைகளேயும், மருந்துகளேயும் முறைப்படி உண்டு, உடல் உரம் பெற்று, மூச்சடக்கும் பயிற்சி செய்து, சித்திகள் அடைந்து, சித்தர் களாகி, தங்கள் வாழ்நாளேப் பெருக்கிக் கொண்டார்கள் என்பதை

<sup>\*</sup> சித்த வைத்திய ஆராய்ச்சியாளர், நிபுணர், பழனி, தமிழ்நாடு.

அவர்கள் நூல் வழியாக அறிகிருேம். தங்கள் தேகம் நீண்ட நாட்கள் இருக்கும்படியான நிலேயைப் பெற்ற சித்தர்களில் பதி னெண் சித்தர்கள் என்று மட்டும் தனித்துச் சொல்வதற்குக் காரணம் யாதென ஆராய்ந்தால். அக்காலத்திலே அவர்களுக்குள் ஓர் சங்கத்தை ஏற்படுத்தி, அச்சங்கத்தின் செயற்குழுவினராகப் பதி னெட்டுப் பேர்கள் இருந்ததாக அறிகிரும். அதனுல்தான் பதி னெண் சித்தர்கள் என்று கூறுகிறேம். இதற்குச் சான்றுகள் சித்தர்கள் நூல்களிலுள்ள 'சித்தர் வணக்கம்' எனக் கூறியுள்ள பாடல்களேயாகும். ஒரு சித்தரின் நூலேத் தொடர்ந்து படித் தால், அந்நூற்களில், குறித்த ஒரு பொருளிற்கு விளக்கம் கூறிக் கொண்டே போய் வேறு சித்தர்களின் பெயர்களேயும், அவர் தம் நூஃலயும் 'பார்' எனக்கூறியுள்ளார்கள். ஆகவே, சித்தர்கள் நூல்களேத் தொகுத்துப் பார்ப்போமாளுல், சட்டமன்றத்தில் வாதம்—பிரதிவாதம் செய்து எவ்வாறு சட்டம் உருவாக்கப்படு கின்றதோ அதுபோல் சித்த நூல்களும் இயற்றப்பட்டிருக்க வேண் டும் என்று நாம் அறிகிரும். சித்தர்கள் பெயர்கள்: 1. அகஸ் தியர் 2. திருமூலர் 3. காலங்கி 4. போகர் 5. புலிப்பாணி 6. சட்ட முனி 7. ராமதேவர் 8. கமல முனி 9. மச்சமுனி 10. உரோமரிஷி 11. கருவூரார் 12. கடைக்காட்டார் 13. சுந்த ரானந்தர் 14. அகப்பைச்சித்தர் 15. பாம்பாட்டிச்சித்தர் 16. தேரையர் 17. யூகி முனி 18. யாகோப்பு. இவர்களில் பதினெட் டாவது காணப்படும் 'யாகோப்பு' எனப்படும் முகம்மதிய பெய ருடைய சித்தர், ஏழாவது காணப்படும் ராமதேவர் என்றும், மேற்படியார் மெக்காநகர் சென்று அநேக ஆண்டுகள் தங்கி, 'யாகோப்பு' எனப் பெயர் பெற்று, தமிழகம் திரும்பிரைர் என்றும் தெரிகிறது.

மேலே கண்ட சித்தர்கள் அல்லாமல், ரோமாபுரியில் இருந்து 'பெஸ்கி பாதிரியார்' என்ற பெரியார் தமிழகம் வந்து, பல ஆண்டு கள் தங்கித் தமிழை நன்கு கற்றறிந்து தன் பெயரை 'வீரமா முனிவர்' யென மாற்றியதோடு, நச காண்டம், மூப்பச்சூத்திரம், வைத்திய காவியம் போன்ற பெரிய நூல்களேயும் ஆக்கியுள்ளார். திருமூலருடைய திருமந்திரம் 8,000 என்ற அரிய நூல், அனேவருக் கும் தெரிந்திருக்கும். அதில், ''வைத்தியம் எதற்காக?'' என்ற கேள்வியை எழுப்பி, பதிஃயும் பாட்டாகத் தந்துள்ளார்:

> ''உடம்பின் முன்னம் இழுக் கென்றிருந்தேன் உடம்பினுக் குள்ளே உறு பொருள்கண்டேன் உடம்புளே உத்தமன் கோவில் கொண்டா வென்று உடம்பினே யான் இருந்து ஓம்புகின்றேன்''——திருமூலர்.

நோய் என்ற பிணி அணுகாமல் உடம்பைக் காப்பதற்காகத்தான் வைத்தியம் தேவை. மேலும், கற்பசாதன்கேள் செய்தும், கற்பம் என்னும் மருந்துகளேச் சாப்பிட்டும், உடல் உரம் பெற்று எத்த கோயோ ஆயிரம் ஆண்டுகள் திடத்துடன் இருந்து வந்தார்கள். ''கால மெனும் கொடிதான கடும்பகையைக் கற்ப மென்னும் வாளிஞற் கடிந்துவிட்டோம் சாலப் பிறப்பிறப்பிண நாம்கடந்தோம் தற்பரங் கண்டோ மென்று ஆடாய்பாம்பே.''

'கற்பம்' என்பதை அழகாக விளக்கியுள்ளார், பாம்பாட்டிச் சித்தர். மேலும் உலகப் பொது மறையைத் தந்த தெய்வப்புலவர் திருவள்ளுவர், திருக்குறளில் 'மருந்து' வென ஒரு அதிகாரத்தைத் தொடங்கி, ''மருந்து என்றுல் என்ன? ஏன் மருந்து வேண்டும்? மருந்து இல்லாமல் எப்படி வாழலாம்? வியாதி வருவது எப்படி? அதைத் தடுப்பது எவ்விதம்?'' என்பதைத் பத்துக் குறளில் இரத்தி னச் சுருக்கமாகக் கூறியுள்ளார்.

> ''மிகினும் குறையினும் நோய் செயும் நூலோர் வளிமுதலா எண்ணிய மூன்று'' (941)

வள்ளுவர் காலத்திற்கு முன்னதாகவே தமிழ் நாட்டில் சித்த வைத்தியம் தழைத்தோங்கியதை அறிகிரும். ஞானவெட்டியான் என்ற நூலிலும் வைத்தியம் விளக்கிக் கூறப்பட்டுள்ளது. சித்த வைத்தியம் முத்தோச அடிப்படையில் அமைக்கப்பட்டிருக்கிறது. வாத, பித்த, கபம் என்ற மூன்று நாடிகளின் விகற்பங்களாலே நோய் தோன்றுகிறது. இதனுல் தான் நாடிப் பரிட்சையை நன்கு கற்றறிந்திருக்க வேண்டும் வைத்தியர்கள்.

> ''நோய் நாடி நோய்முதல் நாடி அதுதணிக்கும் வாய் நாடி வாய்ப்பச் செயல்.'' (948)

ஆண்டவன் படைப்பில் விசித்திரம் நிறைந்த படைப்பு மனித இதை 'அஸ்வத்மரம், அச்சுவத்மரம்' தஃகிழோய் வளரும் விருட்சம் என்று திட்டமாகச் சொன்ஞர்கள். மரமானது வேரிலிருந்து மரம், கிளே, கொம்பு, இலே முதலியவைகளாகவும் மேல் நோக்கி வளருகின்றன. மனித உடலோ மேலே காணப்படும் தலேயிலுள்ள மூளேயை வேராகக் கொண்டு வளர்வதால், வேரிலி ருந்து கை, கால் சரகைகள், உடல் உறுப்புக்கள் கீழ் நோக்கி வளரு இந்த உடல் 72,000 நாடி நேரம்புகளாலும், 95 தத்து வங்களாலும் உருப்பெற்றது. எண்சாண் உடம்பிற்கு 'சிரசே' பிரதானம் என்றபடி, அதன் ஆதரவாய் இயங்குவதால் உடலுக்குத் தலேகீழான விருட்சம் எனப் பெயர் ஏற்பட்டது. அதை நன்கு அறிந்து தெளிந்தவர்களே 'ஞானி' எனப்படுவார்கள். கீதையில் அர்ச்சுனனுக்குக் கூறிய உபதேச மொழியில், கண்ணன், ''அர்ச் சுஞ! தஃஃபோய் உள்ள விருட்சம் தன்னே அறிந்தவன்; சம்சார சாகரத்தை அறிந்தவன்; ஞானத்தை அறிந்தவன்; என்னே அடைந் தவன்'' என்கிறுர். அப்படிப்பட்ட மனித உடவே ஆராய்வது வைத்தியத்திற்கு மட்டும் அல்லாது, தத்துவஞானியாகவும், 'பிரம் மம்' என்னும் பொருளே அடைந்து ''சொரூபமுக்தி அடையவும் உதவும்'' என்கிருர். மேலும், உண்மையை அறிந்தவன் எப்படி இருப்பானென்றும் விளக்கியுள்ளார். அர்ச்சுஞ, என்னுடைய பக் தன், சாஸ்திரத்திலுள்ள திரவியங்களேக் கொண்டு சாரீரத்தை வளர்த்தவஞய் இருப்பான். இது சத்துவகுண ஆகாரம், இது ராச்சகுண ஆகாரம், இது தமோகுண ஆகாரம் என்பதை அறிந்து சத்துவகுண ஆகாரங்களே உட்கொண்டு சரீரத்தில் நோய் அணு காமல் காப்பதுதான் அதன் பொருள். ஆகார பேதங்களால் குணுபேதங்கள் ஏற்பட்டு அதனுல் ஏற்படும் நோய்களேத் தீர்த்துக் கொள்வதுதான் வைத்தியம் என்றுர்கள்.

> ''திண்ண மிரண்டுள்ளே சிக்கவடக்காமற் பெண்ணின் பாலொன்றைப் பெருக்காமல் உண்ணுங்கால் நீர் கருக்கி மோர் பெருக்கி நெய்யிருக்கி உண்பவர்தம் பேருரைக்கிற் போமே பிணி'' ——தேரையர்.

பூமியின் ஆகர்ஷண மாறுபாட்டால் வானத்திலுள்ள கிரகங்களுக் கும் கடல் மாறுபாடுகளுக்கும் சம்பந்தம் இருப்பதாக அறிந்தனர். பூமியின் மாறுபாட்டுக்கும் மனித உடலுக்கும் உள்ள தொடர்பை எளிதாகக் கூறியும், எவ்வெக்காலங்களில் மனிதேன் எவ்வாறு நடந்து கொண்டால் நோயின்றி வாழலாம் என்பதையும் கூறியுள்ளார்கள். சித்த மருந்துகள் யாவும் முன்யோசீனயெடன், சித்தர்களின் அஹபை வத்தில் சரியென்று நிர்ணயிக்கப்பட்டவை ஆகும். சித்த மருந்து அடிப்படை, 'மூப்பு, செயநீர்' என்ற சீவசக்தியுள்ள கடுங்காரச் சரக்குகள் ஆகும். மேலும், மூலிகைகள், பட்டைகள், வேர்கள், 'சம்பச்சரக்கு' என்ற கடைச் சாமான்கள், உப்புக்கள், தாதுப் பொருட்கள், பாலங்கள், உலோகங்கள், நவரத்தினங்கள், சீவப்பிராணிகளின் உயிர்ச் சத்துக்கள் முதலியவற்றைப் பஞ்சபூத வாரியாகப் பிரித்தும், தொகுத்தும், சுத்திகள் வகுத்தும், ஒவ் வொன்றிலும் என்னென்ன பொருள், எந்தெந்த அளவுகள் இருக் கின்றன? அதஞல் எந்தெந்த நோய்கள் தீரும்? என்று ஆய்ந்தனர். ஒவ்வொரு பதார்த்தத்தின் குணங்களேயும் அறிந்து, ஒவ்வொன்றிற் கும் பகை, நட்பு, முறிவு முதலியவற்றை நிர்ணயித்து, முத்தோசத் தான் ஏற்படும் நோய்களே நிர்ணயித்தும் உள்ளனர். ஒவ்வொரு வியா தியையும், அதன் உட்பிரிவுகளேயும் விரித்துப் பெயரிட்டு, எந்தெந்த வியாடுகளுக்கு, எந்தெந்த மருந்துகளேக் கொடுப்பது என்று திட்டம் செய்துள்ளனர். மேலும் உடலின் எடை, அளவு, எத்துளே சுவாசம், எத்துளே நரம்புகள், ரத்தத்தின் அளவு, மூளே, மாமிசம், எலும்பு இவைகளின் எடையும் எண்ணிக்கையையும், உடலின் வரட்சி, குளிர்ச்சி, கொழுமை முதலியவற்றைக் கரு உற்பத்தியிலிருந்தே ஒவ்வொரு பருவத்திற்கும் வகுத்தும், இன்ன விதமான மருந்துகளால் தீர்க்க வேண்டுமென்றும் திட்டம் செய் துள்ளார்கள். மேலும் சரம், வாசி, யோகம், ஆசனம், கல்பம் முதலியவற்றையும் தெளிவுபடுத்தியுள்ளார்கள்.

விஞ்ஞான முறைப்படி அமைந்த சித்த மருந்துகளே நோய்பட்ட உடலில் எவ்விதம் உபயோகிப்பது என்பதைச் சித்தர்கள் தெளி வாகக் கூறியுள்ளார்கள். மனித உடஃயும், மருத்துவ வகை களேயும் மூன்று கூறுகளாகப் பிரித்துள்ளார்கள். அவற்றில் மனித உடஃத் தூல தேகம், சூட்சும தேகம், காரண தேகம் என மூன்றுகப் பிரித்து உண்டாகும் நோயையும் மூன்றுகப் பிரித்தார்கள்.

- 1. **தூல தேகம்:** ஏழு தாதுக்க**ோ ஆ**தாரமாகக் கொண்டு, பிண்ட தத்துவ நிஃயில் விளங்குவது.
- 2. சூட்சமை தேகேம்: பத்து வாய்வுகளேயும், பத்து சீவநாடிகளே யும் ஆதாரமாகக் கொண்டு சராசர தத்துவ நிஃயில் விளங்குவது.
- காரண தேகம்: ஐந்து பூதங்களே ஆதாரமாகக் கொண்டு அண்ட தத்துவ நிலேயில் விளங்குவது.

உடலேப் பற்றும் மூன்று வகை நோய்கள்: தூல தேகத்தில் சுகா தாரப் பிசகால் ஏற்படும் நீர்க்கோவை, வலி, கடுப்பு, சிரங்கு, வெட்டு, குத்து, காயங்கள், அடிபடல், சீதோஷ்ண பேதங்களால் உண்டாகும் குணக்கேடுகள், பசி, தாகம் முதலான பிணிகள் ஏற்படுகின்றன. இதற்கு உடற்பிணி என்று பெயர். சூட்குமை தேகம்: சல்லி, சயம், குட்டம், நீரிழிவு, வாதம், குன்மம் முதலியன. இதற்கு உயிர்ப் பிணியென்று பெயர். காரண தேகம்: நரை, திரை மூப்பு, பயம், சாக்காடு என்ற பிறவி நோய்களாகும். தூல தேகத் தில் உண்டாகும் உடற்பிணியைப் போக்க மூலிகைகள், பூக்கள் பட்டைகள், வேர்கள், கடைச் சரக்குகள் முதலியவற்றைக்கொண்டு சூரணம், லேகியம், மாத்திரை, தைலம், கசாயம், குடிநீர், கருக்கு, மணப்பாடு (சர்பத்) முதலிய மருந்துகளேச் செய்து உடற்பிணியைப் போக்கலாம். சூட்சும தேகத்தில் அப்பூத (நீர்) தூணேயின் வழி யாக உடலில் கலக்கச் செய்து, உடற் பிணியைப் போக்கலாம். சூட்சும தேகத்தில் தோன்றும் உயிர்ப் பிணிகளுக்கு இரசம், கெந்தகம், வீரம், பூரம், நவலோகங்களால் செய்யப்பட்ட மருந்து கள் தேவையாகும்.

கூடுமானவரை நாடி பிடித்துப் பார்த்து நோயை அறிந்துகொள் ளும் அளவுக்கு வைத்தியர்கள் தகுதி பெற்றிருக்க வேண்டும்.

> கருப்படைந்தவணே வாழ்த்திக் கைதனில் நாடிபார்க்க பெருவிரலங்குலத்தில் பிடித்தடி நடுவே——தொட்டால் ஒருவிரலோடில் வாதம் யிருவிரலோடிற் பித்தம் திருவிரல் மூன்றிலோடிற் சிலேத்தும் நாடியாமே.

நாடியின் மூலம் நோயை நன்கறிய முடியும். மேலும், கையைப் பிடித்து விரல்களின் முட்டுகளில் தங்கியுள்ள வாயுக்களே நீக்கும் படி நெட்டை வாங்கி, உள்ளங்கைகளில் சூடு பிறக்கத் தேய்த்துப் பின் நாடி பார்க்க வேண்டும். செப்ப, ஆண் மக்களுக்குச் சேர வலக்கையாகும் ஒப்ப அரிவையருக் கோதாவிடம்— தப்பா தறைந்தார் முனிவ ரவைகோள்—தோற்றும் விரைகோது மையாம் வியந்து.

என்பது போல ஆண்களுக்கு வலக்கையிலும் பெண்களுக்கு இடக் கையிலும் நாடிகளே அறியவேண்டும்.

> கொழுமதி வாதம் ஒன்ரும் கொடுங்கதிர் பித்தம் முக்கால் கழுமுனே ஐயம் காலாம் ஓடிடில் சுகமே.

வாதம் ஒரு கோதுமையின் அளவாக ஒரு மாத்திரையும், பித்தம் முக்கால் மாத்திரையும், சிலேத்துமம் கால் மாத்திரையுமான அளவு நடந்தால் இந்த உடலில் எந்த நோயுமின்றி வாழலாம்.

> சித்திரை வைகாசிக்கும் செழுங்கதிர் உதயம்தன்னில் அத்தமாய் ஆனி ஆடி ஐப்பசிக் கார்த்திகைக்கும் மத்தியானத்தில் பார்க்க

> மார்க**ழி தை மாசி வி**த்தகன் கதிரோன் மேற்கில் விழுகின்ற நேரம்தா**னே**

தானது பெங்குனிக்கு தனது நல் ஆவணிக்கும் மானமாம் புரட்டாசிக்கும் அத்தராத்திரியில் பார்க்க

தேவெனை மூன்று நாடி தெளிவாகக் காணு மென்று காளுமாமுனிவர் சொன்ன கெருத்தை நீ கண்டுபாரே— காரிகை தமக்குப் பிள்ளு கெருப்பையைப் பற்றி நின்றுல் கூரியவாத நாடி குண்டேலப் புழுப்போ லூரும் வீரிய மூன்றுந் திங்கள் விட்டில் போல் பதைத்து நிற்கும் பாரிய எட்டாந்திங்கள் பையவே புழுப்போ லூரும்——

குணவாகடத்தில் நாடியில் சூலுற்ற பின் மூன்று, எட்டு ஆகிய மாதங்களில் வாத நாடி எப்படி இருக்கும் என்பதைத் தெளிவாகக் கூறியுள்ளார்கள்.

> மாதர் கைப் பிடித்தபோது வந்திடும் வாத நாடி தீதுற வெடித்துப் பாய்ந்து சிதறியே கிளம்பி நின்முற் பேதை தன் வயிற்றிலுள்ளே பெருகு சுரோணிதமே தங்கி வாதைகள் பண்ணி மாத விடைக்காலம் வருந்தச் செய்யும்

பொய்ச்சூல் ஏற்பட்டு உதிரமானது கற்பாசயத்தில் பிண்டம்போல் உருவாகி வளரும் போதும் சூதக நோயிலும், வாத நாடி தீதுறை வெடித்துப் பாய்ந்து சிதறியே கிளம்பி நிற்கும் என்கிறுர்கள்.

வைத்தியர்களுக்குரித்தான கண்கள் 3, தஃலகள் 4, முகங்கள் 5, கைகள் 6, சரீரங்கள் 8, கால்கள் 10, இவை நன்குணர்ந்தவர் களே மக்களின் பிணிகளேத் தீர்க்க முடியும். 1. மருந்து 2. சுத்தி 3. அதன் தன்மை. இவைகள் தாம் என்று உறுதி செய்தால் இம்மூன்றும் கண்களாம்; (2) வாதம், பித்தம், சிலேத்துமம், தொந்தம் இவ்வித நாடிகளின் பரிசீலிப்புகள் தஃகேள். (3) உண்ணுகின்ற சுவை ஆறும், ஆறு கைகள். (4) மெய்க் குறி; நிறம், தொனி, விழி, நாக்கு, மலம், சிறுநீர், கைக்குறி (நாடி நிஃல) இவைகள் எட்டும் சரீரங்களாம். (5) தசநாடி, தசவாய்வு ஆகிய இவ் விரண்டினேயும் பார்ப்பதே நூல்கள் பத்தாம். (6) பிண்ட நிஃல யோடு கூடிய சடப்பொருள்களாலாகியதே முகங்கள் ஐந்து என்று கூறப்படுகிறது:

ஓதுகின்ற மலக்கட்டை யொழிய வைத்தால் உடலிலுள்ள வாதமெல்லா மொடுங்கிப் போகும் தாதுற்ற சிறுநீரைத் தெளிய வைத்தால் சடத்திலுள்ள வேகமெலாந் தணிந்து போகும் கோதுற்ற உமிழ்நீரை முறிய வைத்தால் கூட்டிலுள்ள பகையெல்லாங் குஃந்து போகும் கோதடர்ந்த இவைமூன்றும் களங்கமுற்றுல் கொல்ல வந்த காலணேயும் வெல்லலாமே—

சித்த மருத்துவத்தை மூன்று பெரும் பிரிவுகளாகப் பிரித்துள்ளார் கள். தேவ மருத்துவம், மனித மருத்துவம், ராச்ச மருத்துவம் என்பன. இரசம், கந்தம், பாசானம், உப்பு, உலோகங்களால் சித்த வைத்திய முறைப்படி தயாரித்து கட்டு மாத்திரை, களங்கு, செந்தூரம், பஸ்பம், சுண்ணம், மெழுகு முதலிய உயர்ந்த பொருளால் செய்யப்படுவது தேவ மருத்துவம். முன்கூறிய முறைப் படியே தாவரங்களேக் கொண்டு செய்யப்பட்ட குடிநீர், சூரணம், இரசம், பிட்டு, வடகம், இனகம், மணப்பாடு, மாத்திரை ஆகி யவை மனித மருத்துவம். மேற்கூறிய மருந்துகளால் தீராத வியாதிகளே அறுவை, கீறல், அட்டை விடல், சூடு போடுதல், இரத்தம் வாங்குதல், சலாகை போடுதல், கொம்பு கட்டுதல் முத லியவைகளால் நோய்களேக் குணப்படுத்தும் முறைக்கு ராச்ச மருத் துவம் என்று பெயர்.

### அகஸ்தியர் சாஸ்திராயுத விதி

சித்தர் முறையில் அறுவை சிகிச்சை முறை இல்லே; மேல் நாட்டார் தான் அறுவை வைத்தியத்தைக் கண்டு பிடித்தார்கள் என்று பலர் நிணக்கிருர்கள். தலே ரோமத்தையும் இரண்டாய் வகுக்கும் கத்தியும் முன்பு இருந்து இருக்கிறது என்ருல், அறுவை சிகிச்சை முறையில் எத்துணே உயர்ந்து விளங்கியிருக்கிறுர்கள் என்பதை எளிதில் ஊகிக்க முடியும்.

> கத்தி சத்திரம் கவின்குறும்பி வாங்கியும், முக்காவா தன்னுடன் முள்ளு வாங்கியும் ஆழிக்கோலு மடுத்த பிறையுடன்

கத்திரிக் கையுடன் பரகரை வாங்கியும் முச்சலாகை யோடு முனிமொழியோட்டும் மட்டக் கோலும் மாறும் ஊசியும் செப்புக் குழைவுரு சீரிய சலாகையும் வட்டகை தன்னுடன் வளர் பஞ்சமுகமும் செப்புச்சிலாகையும் கொம்புங் குடோரியும் வெங்கலக் குழலும் ஈயச் சலாகையுங் காயக்கோலுங் கண்கத்தி தண்டும் இவையிவை யாயுத மிருபத்தாறும் சிவன வனருளால் திகழ் சத்திராயுதமே——என்கிறுர்.

அறை தருங் கத்தியா றங்குல நீளம் அகலமோ ரங்குலம் ஆம்முன் வெட்டம் மயிர்க்கத்தி போன்று வழங்கு மென்ப---சத்திரநீளஞ் சாற்றினு றங்குலம் வேப்பி~ு போறும் விளங்கும் பல்பல்லாய் நிறைகளேஞ்சாறு நெடியதோர் பிளவை கட்டியிவற்றைக் கண்டேமா யறுக்க மெத்தவும் பயனும் மேதினி மிசையே குறும்பி வாங்கியின் கூறே ழங்குலம் நிறையறைக் கழஞ்சு நெடுங்கைப் பிடியோ ஜந்தே அங்குலம் ஆமெனப் பகர்வார் முகவா தன்றே முந்நான் கங்குலம் முக்காற் கழஞ்சு நிறையென மொழிவார் முள்வாங்கி நீளம் முவிரண்டேங் குலம் அகலமோ ரங்குலம் அணிநிறை கழஞ்சொன் றுறுக்கவுங் சீறவுங் அவிர்நகம் வாங்கவும் பயனும் என்ப பணித்தனர் மேலோர் ஆழிக்கோல் பத்தே அங்குலம் நிறையோ அரைப்பலம் ஆகமென்றறைந்தன ரறிஞர் பிறைக்கோ வென்பது பேசின் மூவங்குலம் நிறை மூன்று கழஞ்சு நிகழெழுத் தாணிபோல் நீண்ட பிறைபோல் மத்தியில் நிலவுறும் கத்திரி கைச்சீர் கழநெட்டொடரை அங்குலம் நிறை காற்பலமே யாகும் பரகரை வாங்கியோ பதினு றங்குலம் நிறையறைப் பலமென நிகழ்த்துவருணர்ந்தோர் முக்கிலா கைச்சீர் மொழியினே ழங்குலம் நிறை நான்கு கழஞ்சே நிலவுதன் வடிவோ ஒரு மூன்று தகட்டுளா யுள்ளது பாரே முனி மொழி யென்பதோர் முக்கிய கருவியே ஓட்டுக்கோ லங்குலம் ஒன்றேடு பத்தே தலேயொரு கழஞ்சரைப் பலமுடன் நிறையே அட்டக்கோ வீரொன் பானங் குலமே காசிடை யெட்டெனக் கழறுவ ருசியோர்

ஊசிமூ வங்குலம் உரைநிரை யரைமா செப்பு குழைதான் திரட்சியாங் குழலே ஒரு சொணளவின தெயர் நிறைை யரைப்பலம் -தகடோ*டு*லைக் கனம் சார்புண் விடுவது கலாசை யங்குலந் தாஞெரு நான்கே அன்றியைத் ததன் நிறை யாறிரு கழஞ்சே வட்டசை யென்பதோர் வகையாயுதமே, பஞ்ச முகமுப் பரிசின தோமே செப்புச் சிலாகை சிறந்ததோர் கரு**வியோ**—— கொம்பீரைந்தும் குலமாம் வாழையின் குறுந்தொப்பது பூவின் குலவிரண் டங்குலம் மேனி வீக்கத்தை வீட்ட வல்லதே கீறிக் கட்டியைக் கெட்ட செந்நீரை வெளியிடத்தக்க மிகு பயறுயேதே குடோரியே டிழேராயங் குலம் நிறைகாலற்பலம் வெண்கரக் கழல்தான் மேவுமெட்டங்குலம் நிறைபலம் முன்சோ டரையென நிகழ்த்துவார் . சயச்சலாகை மியம்பின் மூவங்குலம் நிறையோ நான்கு கழஞ்சென நிலவிடும் காயக்கோல் நீளம் கழறினே ழங்குலம் நிறையிரு கழஞ்சு நெடிய பருமனே இரண்டங்குலமென விசைந்தனர் பெரியார் தெண்டு சலாகை கொண்ட வங்குலமோ ஒன்பதங்குலம் நிறையோரரைக் கழஞ்சே ஈர்க்குப்போலும் எழில் கனம் வாய்ந்ததே.

### தமிழ்நாட்டுச் சித்தர்கள்

இரா. மாணிக்கம்\*

### முன்னுரை

1. சித்து என்னும் சொல் இறைவன் அருள்பெற்ற அடியார்கள் வாழ்வில் நிகழ்கின்ற விந்தையான செயல்களேக் குறிக்கும். விளேயாட்டு என்றும் இதனேக் கூறுவர். ஆங்கிலைத்தில் குறிக்கப் படும் 'மிஸ்டிசிசம்' (Mysticism) என்னும் சொல் ஏறக்குறைய இப்பொருள் உடையது எனலாம். ஆனுல் மந்திரம், தந்திரம் எனவரும் சொற்களுக்கும் இதற்கும் சற்றும் தொடர்பு இல்லே. <sup>1</sup>மேஃ நொடுகளில் இச்சொல் சாதாரண மக்கள் வழக்கில் 19-ம் நூற்ருண்டில் நுழைந்து மிக விரைவான வளர்ச்சியைப் பெற்றது கிரேக்கச் சொல்லே என்றும், 'மஸ்டோர்' (Muster) என்னும் அடிப்படையாகக் கொண்டு எழுந்த இச்சொல்லுக்குப் இறப்பின் உண்மையை அறிவது என்பது பொருள் என்றும் கூறுவர். ஆனுல் நம் தமிழ் நாட்டில் மிகத் தொன்மையான அகஸ்தியர் காலத்திலிருந்தே சித்து பற்றிய சிந்தனே இருந்து வந்திருக்கிறது என்பதை இலக்கிய வரலாற்றின் மூலம் காணமுடிகிறது. வஞேடு வேற்றுமையின்றி இரண்டறக் கலக்கின்ற ஒப்பற்ற பேர னுபவத்தைக் கொண்ட இச்சித்து என்னும் கொள்கை கிழக்கு, மேற்கு ஆசிய நாட்டுச் சமயங்கள் அனேத்திலும் ஏற்றுக் கொள் ளப்படுகின்ற ஒன்றுகும். ஆறுல் சமயங்களில் புகுந்துள்ள வீண் கொள்கைகளேயும் கோட்பாடுகளேயும், சடங்கு முதலிய தாயங்களேயும் தாக்கிப் பேரின்ப அனுபவம் ஒன்ருலேயே பெறுபவர்கள் சித்தர்கள் ஆவர்.

### சித்தமும் சித்தரும்

2. சித்து ஆடுபவன் சித்தன் ஆகும். இச்சித்து என்னும் சொல் சித்தம் என்னும் சொல்லினின்று தோன்றிய ஒன்ருகும். இது பிரகிருதியினின்று தோன்றி விடயங்களேச் சிந்திப்பது ஆகும். சித்தை அடக்கிச் சிவன்பால் வைத்த சித்தர் கண்ட முடிபே சித் தாந்தம் என்பர்.

<sup>\*</sup> எம்.ஏ., எம்.லிட்., விரிவுரையாளர், தமிழ்த்துறை, பச்சையப்பன் கல்லூரி, சென்னே.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Richard Ince., M. A., Dictionary of Religion and Religions. P. 188.

- 3. ''''தேவாரத்தின் வழி நோக்குழி கடவுளேக் காண முயல் பவர்கள் பக்தர்கள்; கண்டு தெரிந்தவர்கள் சித்தர்கள். அனு பூதி ஞானம் பெற்றவர்களே 'மிஸ்டிக்ஸ்' (Mystics) என்ற ஆங்கிலச் சொல் குறிக்கும். சித்தர்களின் அனுபூதி அனுபவத்தில் வேற்றுமை இல்ஃ. அதைக் கூறும் வருணணேயிலேயே வேற்றுமை உளது. ஆதலின் சித்தர்கள் எல்லாச் சமயத்திற்கும் அப்பாற் பட்ட சர்வ சமய சன்மார்க்கத்தினேப் பாடக் காண்கிரும்.''
- 4. வாசி என்னும் மூச்சின் அடக்கி ஆண்டு யோக சித்தியினுல் உடலில் உள்ள மூலாதாரம், கொப்பூழ், இதயம், இரப்பையின் நடு, கழுத்து, தஃமைமுடி என்கின்ற ஆறு இடங்களிலும் மனத்தை முறையாகநாட்டிக் குண்டலினியை எழுப்பிப் பலபல அனுபவமும் பெற்றியும் கண்டு அப்பால் உள்ள எல்லாம் ஆன பொருளில் நிஃலத்துச் சித்தி பெற்றவரே சித்தர் என்பார் டி. பி. மீனுட்சி சுந்தரம் பிள்ளேயேவர்கள்.
- 5. மேற்கண்ட கூற்றுக்கு விளக்கம் தருவதுபோல சேவயோக சாரம் என்னும் நூல் ''பிராணவாயுவின் அசைவு எதுவோ அதுவே சித்தத்தின் அசைவு என்று மேலான புத்திமான்கள் பிராணனது சலனத்தைச் செயித்தலில் முயல்கின்ருர்கள்'' எனக் குறிக்கிறது. இக்கருத்தையே 'நிஜானந்தபோதம் எனும் நூலும், ''தவசிகளுக்கு ஆகாரம் வாசி. வாசி என்பது பிராணவாயு. இதைக்கட்டிச் சகல சித்திகளேயும் பெற்றனர்'' என்று குறிக்கிறது. ஆதலின் வாசி எனப்படும் பிராணவாயுவை அடிப்படையாகக் கொண்டது சித்தம் என்பதும், பிராணவாயுவின் அசைவே சித்தின் அசைவுக்குக் காரணம் என்பதும், பிராணவாயுவின் அசைவை அடக்கினைல் சித்தத்தின் அசைவை அடக்கமுடியும் என்பதும் அசைவற்ற சித்தமுடையானே சித்தஞைகும் என்பதும் விளங்கும். இராமலிங்க அடிகளார் இப்பிராணுயாம அடக்கத்தையே 'கால்பிடித்தல்' எனக் குறிக்கின்றுர். 'வேகாக்கால்' என்றும் 'சாகாக்கால்' என்றும் சித்தர்கள் குறிப்பதும் இதையேயாகும்.

#### வ்யஜக்கு-வ்முகக்கி

6. இனிச் சித்திகள் எட்டு என்பர். 'அட்டமா சித்தி' என்னும் சொல் வழக்கு இதனே உணர்த்தும். அவை:

அணிமா: சூக்ஷ்ம காரண மகாகாரண சரீரமென்பதில் மகா காரண சரீரமாய் அணுவிலசைவாக நுழைவது.

மகிமா: விஸ்வரூபமாய்த் தோன்றல்.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> குண்க்களஞ்சியம்-தொகுதி 4. பக்கம் 64*3-*644.

<sup>3</sup> மே. வீ. வேணுகோபாலப்பிள்ள——சித்தர் ஞானக்கோலை. பக்கம் 248.

<sup>்</sup>மே.கா.நா. பக்கம் 439.

கரிமா: அதிகப் பளுவாயிருத்தல்.

இலகிமா: தக்கையைப்போல் இலேசாய்த் தோன்றல்.

பிராத்தி: இரவிமதியோரை வசப்படுத்தல்.

பிரகாமியம்: பிறர் காயத்தில் நுழைந்து நினேத்தவரிடம் அக்கணமே தோன்றல்.

ஈசத்துவம்: பஞ்ச கிர்த்தியத் தொழிலே நடத்துதல்.

வகித்துவம்: அண்டேர் முதலியே அணேவரையும் தன் லசப் படுத்துதல்.

இச்சித்துக்களில் வல்லவர்கள் பதினெண்மர் எனக்கூறுவர். ஆணுல் கிடைக்கின்ற சித்தர்கள் வரலாற்றைத் தொகுத்துப் பார்த்தால் சுமார் முப்பத்தேழு பெயர்கள் கிடைக்கின்றன. அவை: அகத்தியர், திருமூலர், சிவவாக்கியர், பட்டினத்தார், பத்திரகிரியார், பாம்பாட்டிச் சித்தர், இடைக்காட்டுச் சித்தர், அகப்பேய்ச் சித்தர், குதம்பைச் சித்தர், கடுவெளிச் சித்தர், அழுகணிச் சித்தர், சட்டை முனி, மச்ச முனி, உரோம முனி, யூகி முனி, நந்தீஸ்வரர், இராமதேவர், கருவூரர், காகபுகண்டர், சூரியான நீதர், கொங்கணர், சங்கரஞர், அருணுசலகுரு, கணபதி ஈசர், சேஷயோகி யார், பீர் முகமது, மதுரை வாலேசாமி, வால்மீகர், புலத்தியர், காலாங்கிநாதர், போகர், தன்வந்திரி, தேரையர், பிண்ணுக்கீசர், கோரக்கர் முதலியோர் பெயர்கள் காணப்படு கின்றன. இராமலிங்க அடிகளாரையும் இவர்களுள் ஒருவராகக் கொள்வர்.

- 7. இவர்கள் செய்த தொண்டு தமிழ்நாட்டு வரலாற்றிலும், தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றிலும் குறிப்பிடத்தக்கதோர் இடத்தைப் பெறுவது ஆகும். மருத்துவத் துறையில் குறிப்பிடத்தக்க இடத் தைப் பெற்று விளங்கும் 'சித்த மருத்துவம்' இச்சித்தர்கள் வகுத்த தமிழர்க்கியைந்த மருத்துவ முனறயாகும். பல்வகையான மத்திர நூல்களேயும், யோக நூல்களேயும், ஞான நூல்களேயும் எழுதித் தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றுக்கு வளமை சேர்த்தவர்கள். தமக்கே உரிய குறிச்சொற்களேப் (Code words) பயன்படுத்திய இவர்கள் உருவ வழிபாடு, சாதி, சமயம், இனம். குலம் முதலிய கோட்பாடு கீன எதிர்த்தவர்கள். யோக நெறியையும், ஞான நெறியையும் பின்பற்றிய இவர்கள் கண்ட முடிபே சித்தாந்தம் என முதலில் பழங்கப்பட்டது என்பர்.
- 8. வடநாட்டில் எண்பத்திநான்கு சித்தர்கள் இருந்தார்கள் என் அம், இவர்கள் பயின்றவை யோக மார்க்கம், நாத மார்க்கம் எனப்பட்டன என்றும், இந்த மார்க்கங்களேச் சாதி மத வேறுபா ்ல்லாமல் எல்லோரும் பயில்லாம் என்றும் கூறுவர்.

9. <sup>5</sup> கா. சு. பிள்ளேயவர்கள் தமது நூல் ஒன்றில் இத்தகைய அறிவர்கள் தொல்காப்பியர் காலத்துக்கு முன்னேயே தமிழ்நாட் டில் ஒவ்வொரு பொருளின் நுட்பங்களேக் கண்டு பிறருக்கும் உணர்த்தும் தவமும், அறிவாற்றலும் உடையராய் விளங்கினர் எனக்குறிக்கின்றுர். எட்டுத்தொகை நூல்களுள் ஒன்றுன 'குறுந் தொகையிலும், <sup>7</sup>மணிமேகஸ், <sup>8</sup>சூடாமணி முதலிய இலக்கியங்களி லும் சித்துப்பற்றிய குறிப்புகள் வருவது ஈண்டுக் குறிக்கத் தக்கது ஆகும்.

# வகையும் தொகையும்

10. 19ஆம் நூற்றுண்டில் தமிழகத்தில் தோன்றிய பெரும் புலவரும் ஞானியுமான இராமலிங்க அடிகளாரின் திருவருட்பாப் பாடல்களின் வாயிலாகச் சித்திகள் எண்ணற்றவை என அறிய முடிகிறது.

> <sup>9</sup>''என்னுயிர் நட்பார் மருந்து எனக் கெட்டெட்டுச் சித்தியு மீந்தமருந்து,''

எனவெரும் அடிகெளின் வாயிலாக 64 வகைச் சித்தியைப் பற்றி அறிய முடிகிறது. திருமந்திரம் 631-ம் நூற்பாவுக்கான விளக்கத்தில் 64 சித்திகள் எனப்படுவன 64 கஃலைகள் என்னும் குறிப்புக் காணப் படுகிறது.

- 10''ஆடுறு சித்திகள் அறுபத்து நான்கெழு கோடி''
  - ''கூட்டுறு சித்திகள் கோடிபல் கோடி''
  - ''அறிவுறு சித்திகள் அனந்தம் கோடி''

எனவெரும் அடிகௌ நோக்கின் சித்திகளின் தொகை மிகப்பல என் பது விளங்கும். எனினும் அருட்பெருஞ்சோதி அகவல், சிற்சத்தி தோதி முதலிய பகுதிகள் வாயிலாக சித்தியின் வகை மூன்று என்பது விளங்கும். அவை கரும சித்தி, யோக சித்தி, ஞான சித்தி என்பன.

<sup>11</sup>கருமே **சித்தி**: அணிமா, இலகிமா, மகிமா, பிராத்தி, கரிமா, பிராகாமியம், ஈசத்துவம், வசித்துவம், தேகத்தைக் கல்ப சித்தி செய்து கொள்ளுதல், அபரமார்க்கி, சதாசிவானந்த அனுபவம், சதாசிவ காலவரை, பிரேதத்தை உயிர்ப்பித்தல். சித்தி காலம் 3½ நாழிகை முதல் 3½ வருஷத்திற்குள்.

<sup>5</sup> கா. சு. பிள்ள——தமிழர் சமயம். பக்கம் 67.

<sup>்</sup> குறுந்தொகை—பாடல் 130.

<sup>7</sup> மணிமேகலே—26:46-47.

<sup>8</sup> சூடா மணி---4:2.

<sup>·</sup> அருட்பா கீர்த்தணப் பகுதி——12. ஞான மருந்து.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> அருட்பா அருட்பெருஞ்சோதி அகவல்—456-4<u>58</u>.

<sup>11</sup> அருட்பா உபதேசப் பகுதி—பக்கம் 94.

யோகசித்தி: 64 சித்திகஃனயும் தன் சதந்திரத்தில் நடத்துகிறது, சங்கல்ப குளிகை, பிராண கல்பதேகி, பிரம காலம், பராபர மார்க்கி, புதைந்த தேகத்தை நாசமடையா முன் உயிர்ப்பித்தல். சித்திகாலம் 12 வருஷம் முதல் 108 வருஷத்திற்குள்.

ஞானு இத்தி: 64,000 சித்திகளேயும் தன் சுதந்திரத்தில் நடத்து கிறது; 688 கோடி பேதமாகிய மகாசித்திகளேயும் தன்னிஷ்டம் போல் நடத்துகிறது; காலம் கடந்தது; அடிநிஃ, முடிநிஃ, சுத்த கர்ம, சுத்தயோக, சுத்தஞான, சித்திவல்லபங்களேத் தன் சுதந் திரத்தால் நடத்துகிறது.

இம்மூன்று சித்திகளில் உயர்ந்<u>தது</u>ம் சிறந்ததுமாகக் க<u>ருதேப்</u> படும் ஞானசித்தியி*னே* ஆ*ரு*கப் பிரிப்பர்:

> 12 கருமஞான சித்தி யோகஞான சித்தி தத்துவஞான சித்தி ஆன்மஞான சித்தி சத்தஞான சித்தி சமரச சுத்தஞான சித்தி

இவற்றை மேலும் எட்டாகப் பிரித்துக்கூறுவர்:

அடிநிஸ் கருமஞான சித்தி முடிநிஸ் கருமஞான சித்தி அடிநிஸ் யோகஞான சித்தி முடிநிஸ் யோகஞான சித்தி அடிநிஸ் தத்துவஞான சித்தி முடிநிஸ் தத்துவஞான சித்தி அடிநிஸ் ஆன்மஞான சித்தி முடிநிஸ் ஆன்மஞான சித்தி

மேலும்,

கருமஞான சித்தி—அது அதுவாகி நிறைதல் யோகஞான சித்தி—அது அதுவாகி விளங்குதல் தத்துவஞான சித்தி—அது அதுவாகி இனித்தல் ஆன்மஞான சித்தி—அதீதமாய்க் கலத்தல் சுத்தஞான சித்தி—இவையனத்துமாய் ஒருமித்தல் சமரச சுத்தஞான சித்தி—-ஆதிதாதீத மாகுதல்.

எனவும் இவற்றை விளக்குவர். பெறுதற்கரிய இஞ்ஞான சித்தி யின் மற்இெரு கூறுக அந்தரங்க சித்தி, பகிரங்க சித்தி, தத்துவ சித்தி, தாத்துவீக சித்தி, என நான்கைக் கூறுவார் அடிகளார். இவை முறையே பிண்ட சித்தி, அண்டே சித்தி, பகிரண்டே சித்தி,

<sup>12</sup> மே.கா.நா. பக்கம் 133.

அண்டாண்ட சித்தி என்ற பெயரோடும் காணப்படுகின்றன. இவற்றுள் பிண்ட சித்தி எனப்படும் அந்தரங்க சித்தி மேலும் பதி குந்து உட்பிரிவுகளே யுடையதாய்க் காணப்படுகிறது. அவை:

| பூத சித்தி        | புருட சித்தி  | கலா சித்தி   |
|-------------------|---------------|--------------|
| கரண சித்தி        | விந்து சித்தி | விசுவ சித்தி |
| இந்திரிய சித்தி   | பர சித்தி     | வியோம சித்தி |
| குண சித்தி        | சுத்த சித்தி  | பிரம சித்தி  |
| பிரெகிருதி சித்தி | கால சித்தி    | சிவ சித்தி   |

இங்ஙனம் சாதரண அறிவுக் கெட்டாத மிகப் பரந்த முறையில் இச்சித்தியின் வகையையும் தொகையையும் விரிவையும் அடிகளார் குறிப்பதுபோல் வேறு சித்தர்கள் யாரும் குறித்திலர் என்பது குறிக்கத்தக்கது ஆகும்.

### சித்தியும் முத்தியும்

11. இங்ஙனம் மிக விரிவான முறையில் சித்தியைப் பற்றிக் குறிக்கும் இராமலிங்க அடிகளாரின் வேறு ஒரு குறிப்பையும் சுண்டுக் காணு தல் ஏற்புடைத்தாக அமையும்.

13'' ஏகதேச கர்ம சித்திகளேக் கற்பனேகளாகச் சொல்லியிருக்கி ருர்கள். அதற்கு ஒவ்வொரு சித்திக்கும் பத்து வருஷம் எட்டு வருஷம் பிரயாசை எடுத்துக்கொண்டால் அற்பசித்திகளே அடையலாம். அதற்காக அவற்றில் இலக்ஷியம் வைத்தால் ஆண்டவரிடத் தில் வைத்துக் கொண்டிருக்கிற இலக்ஷியம் போய்விடும். ஆண்டவரிடத்தில் வைத்த இலக்ஷியம் போய் விட்டால் நீங்கள் அடையப் போகிற பெரிய பிரயோ ஐனம் போய் விடும் அல்லது அதில் முயற்கி செய்து அவ்வளவு காலம் உழைத்து அந்த அற்பப் பிரயோசனத் தைத் தெரிந்துகொண்டு அதனுல் ஒரு இலாபத்தை ஏகதேசம் அடைந்தால் முக்கிய இலாபம் போய்விடும். ஆகையால் அவைகளில் இலக்ஷியம் வைக்காமல் ஆண்டவரிடத்திலேயே இலக்ஷியம் வைக்க

இப்பகுதியை ஆராய்வுழி சீவன், சிவஞகும் வழிமுறையில் செல்லுங்கால் பெறப்படும் எண்ணரும் பேறுகளுள் ஒன்றே சித்து என்பது புலஞகும். இப்பேறுகளேப் படிகள் என அடிகள் குறிப்பர். சிறந்த பேறு இது என்பது உண்மைதான் எனினும் இப்பேற்றின் இயல்பு கண்டு மயங்கி ஈடுபட்டுவிடாமல், மேல் மேல் சென்று ஒவ்வொரு நிலேயும் கடந்து ஆறந்தப் பொருளாய் அதீதாதீதமாக விளங்கும் சர்வ ஞானியை அடைதலே இலக்ஷியமாக—ஆன்ம இலாபமாகக் கொள்ளவேண்டும் என்ற கருத்தை வலியுறுத்துகிருர் என்பது புலப்படும்.

<sup>13</sup> மே.கா.நா. பக்கம் 134.

#### முடிவுரை

12. வாசி என்னும் பிராணவாயுவைக் கட்டிச் சித்தத்தை அடக்கிச் சிவஞேடு கலந்தார் சித்தர் எனவும், அவர்தம் கொள்கை யும் முடிவும் சித்தாந்தம் எனவும், இச்சித்தர்தம் ஞானப் பாதையில் பெறலாகும் பேறுகளுள் ஒன்றே சித்து என்னும் அருள்விளேயாட்டு எனவும், இவ்வருள் விளேயாட்டு பல வகை, தொகை, விரிவினே யுடையது எனவும், இயல்பாகப் பெறலாகும் அவற்றில் ஈடுபாடு தவிர்த்தல் வேண்டும் எனவும் இதுவரை கூறிய கருத்துக்களேக் காணும் போதும், இராமலிங்க வள்ளலாரின் ஞான சித்திக்குத் தரும் அரிய விளக்கத்தோடு, மேஃநோட்டு அறிஞர்தம் (மிஸ்டிசிசம் என்னும்) கருத்தை ஒப்பவைத்துப் பார்க்கும் போதும், இறைவ னேடு இரண்டறக் கலக்கின்ற எல்ஃயில்லா இன்ப அனுபவத்தைப் பெறுவதே சித்தி என்னும் உண்மை விளங்கும்.

# சிலம்புச் செல்வியும் சிங்கள இலக்கியமும்

ாரு. சுப்பிரமணியன்\*

இலங்கையில் பத்தினி வழிபாடு புகுந்த முறையைச் சிலப்பதிகார மும். இலங்கை வரலாற்று நூலான 'இராஜாவலி'யும், 'கஜபா கத்தாவ' என்னும் சிங்கள நூலும் குறிப்பிடுகின்றன. இவைதரும் குறிப்புக்களின்படி கி.பி. 2ஆம் நூற்ருண்டிலிருந்து பத்தினித் தெய்வத்தை வழிபடும் வழக்கம் சிங்கள நாட்டில் பரவியிருக்கிறது எனக் கொள்ளலாம்.

சேரன் செங்குட்டுவனின் கொற்றவையிலே இலங்கை மன்னன் கஜபாகுஷம் சமுகமளித்திருந்து பத்தினிக்கு விழாவெடுத்துத் திரும் பிஞன் எனச் சிலப்பதிகாரம் கூற, 'இராஜாவலி' இன்இெரை விதமாகக் கூறுகிறது.

கஜபாகு ''நாடு சோழ நாடு செல்வேன்'' எனச் சேணேகேளத் திரட்டிக்கொண்டு யாழ்ப்பாணத்திற்குப் போய், 'சோழ மன்னன் சிறைப்பிடித்துச் சென்றவர்களேக் கொணர்வேன்'' எனக் கூறித் தனதை படைகளேத் திருப்பி அனுப்பி விட்டான். பின்னர் நீல னுடன் சென்று இரும்புக் கைத்தடியால் கடல் நீரை அடித்து இரண் டாகப் பிளந்து, பாதை அமைத்துக்கொண்டே போய், சோழ புரத்தை அடைந்தான். அங்குச் சோழ மன்னுனப் பயமுறுத்தி, இந்திருனே நிகர்க்க சிங்காசனத்தில் அமர்ந்தான். நீலனும் அந்த நகரிலுள்ள யாகுனகளேப் பிடித்து, ஒன்ளுடொன்றை அறைந்து கொன்று வந்தான். இவ்விதம் அவன் சோழபுரத்தைப் பாழாக்கி அமைச்சர்கள் சோழ மன்னனுக்குத் தெரிவித்தார்கள். சோழ மன்னன் 'சிங்களச் சேனே இந்த நகரை அழிக்கவா வந்திருக் கிறை'தௌக் கஜபாகுவிடெம் கேட்டான். அதற்குக் கஜபாகு, 'என் னுடன் சிறுவன் ஒருவனே வந்திருக்கிருன்' எனக் கூறி நீல**ீ**ன பக்கத்தில் அழைத்துத் தன் நிறுத்திஞன். படைகளின் றி இலங்கை மன்னன் தனியே வரக் காரணமென்னவெனச் சோழன் கேட்டபோது, 'உனது தந்தையரசன், என் தந்தையின் ஆட்சிக் காலத்தில் பன்னீராயிரம் பேரைச் சிறைப்பிடித்து வந்திருக்கிறுர். அவர்களேக் கூட்டிச் செல்லவே வந்திருக்கிறேன்' என்று கஜபாகு கூறவும், சோழ மன்னன், ''தேவலோகத்திற்குப் போய் அசுர யுத்தத்தில் வெற்றிவாகை சூடிய முதலரசன் என் மூதாதைகளில் ஒருவோர்'' எனக் கூறிச் சனங்கள் அனுப்ப மறுத்தாவிட்டான். கஜ

<sup>\*</sup>மொழிபெயர்ப்பாளர், இலங்கைப் பாராளுமன்றம், கொழும்பு.

பாகு கோபித்து, 'இந்த நகரையும் சுட்டெரித்து விடுவேன், காலந் தாழ்த்தாமல் எனது மக்களுக்குப் பதிலாக 24,000 பேரைத் தர வேண்டு 'மெனக்கூறி, மணஃலப் பிழிந்தும் இரும்புத் தடியை நெரித் தும் நீரெடுத்துக் காட்டிச் சோழ மன்னணேப் பயமுறுத்தி 24,000 சோழரைச் சிறைப்பிடித்துக் கொண்டு பத்தினித் தெய்வத்தின் சிலம்பையும் பெற்று, நாலு கோயிற் தெய்வங்களின் ஆயுதச் சின் னங்களேயும் வரவழைத்துப் பெற்றுக்கொண்டு, வாலகம்பாகு காலத்தில் எடுத்துச் செல்லப்பட்டிருந்த புனித பாத்திரத்தையும் பெற்றுக்கொண்டு, இனிமேல் இவ்விதமாக நடந்து கொள்ளாதே என எச்சரிக்கை விடுத்துவிட்டு மீண்டான். பரவேணிக் கைதிகளே அவர்களின் காணிகளுக்கு அனுப்பிவிட்டு, மற்றவர்களே அலுத்குரு, சாரசியபத்து, யட்டிருவரை, தும்பனே, ஹேவா, ஹ்ட்டை, பன்சியபத்து, எகொடுத்தை, மெகொடுத்தை என்னுமிடங்களில் குடியேற்றுவித்தான்.¹

'கஜபா கத்தாவ'——கஜபாகுவின் கதை——என்ற நூலும் கஜபாகுவை, பராக்கிரமம் மிக்க அரசஞகவே காட்டுகின்றது. கதையும் மேற்கூறிய இராஜாவலியின் கதையை ஒத்தே எழுதப் பட்டிருக்கிறது.

## பத்தினி வழிபாடு

பத்தினி வழிபாடு இலங்கை மக்களின் சமய வாழ்வில் மிக முக் கிய இடத்தைப் பெற்றிருக்கிறது. சிங்கள மக்கள் பத்தினித் தெய்வத்தை, தொற்று நோய்களின் அதி தேவதையாகக் கொள்ளு கின்றனர். எனவே, இலங்கையிலே பத்தினிக் கடவுளின் நினே வாக, எழுந்துள்ள தேசிய சமய வினயாட்டுக்கள் பல. போர்த் தேங்காய் அடித்தல், கொம்பு இழுத்தல், 'கம்மடுவ', 'கோ ஹொம்ப கன்காரிய' ஆதியாம் சமய அடிப்படையில் எழுந்த விளேயாட்டுக்கள் பத்தினித் தெய்வம் சம்பந்தப்பட்டவை.<sup>2</sup> இக் கட்டுரை சிலப்பதிகாரத்துடன், ஈழத்தில் தோன்றியுள்ள சிங்கள இலக்கியத்தின் பத்தினி மரபைத் தொடர்புபடுத்தி ஆராய்கிற தாகையால், பத்தினியின் பெயரில் இந்நாட்டில் பரவியிருக்கும் சமயப் பழக்கவழக்கங்களே ஆராயாது விடுகின்றது.

இலங்கையில் பத்தினி வழிபாடு தோன்றிய காலத்தில் தமிழ்ப் பூசகர்களே முன்னின்று பூசைகளே நடத்தி வந்திருக்கிருர்கள். அவர்கள் மூலமாகச் சிலப்பதிகாரக் கதையும் இலங்கையில் பரவி யிருக்கின்றது. வாய்மொழி மூலமாகச் சிங்கள மக்களிடையே பரவிய இக்கதை, காலக்கிரமத்தில் பௌத்த உருவம் பெற்றிருக்கிறது. இன்று பத்தினி பெயரால் உருவாகியுள்ள கதைகள் அனந்தம். இவையாவும் சிலப்பதிகாரக் கதையை மூலமாக வைத்தே எழுந்

<sup>1</sup> இராஜவலிய---(சிங்களம்), பக்கம் 34-35.

² எம். டி. ராகவன்—-சமுக சமய அமைப்பில் பத்தினி வழிபாடு (ஆங்கிலம்), பக்கம் 252-253.

துள்ளன. கிங்கள இலக்கியத்திலுள்ள பத்தினித் தெய்வத்தின் கதை களேச் சிலப்பதிகாரத்துடன் ஒப்பிட்டுப் பார்ப்பதே இக்கட்டுரை யின் நோக்கமாகையால் நேரே அவ்விடயத்துக்கு வருவோம்.

ஜயவர்த்தனபுரக் கோட்டைக் காலம் (கி.பி. 1412-1580) சிங் கள இலக்கியத்தின் பொற்காலம் எனக் கொள்ளப்படலாம். சன ரஞ்சகமான இலக்கியங்கள் இக்காலத்திலேயே எழுதப்பட்டன. கம்பளேக்காலத்தில் (கி.பி.1347-1412) சிங்களத் தூ து காவியங்கள் தோன்றத் தொடங்கி, கோட்டைக் காலத்தில் சிறந்த இலக்கியங் களாகப் பரிணமித்தன.

### பத்தினிக் கதைகள்

இதுகாலம் வரை, வாய்மொழி இலக்கியமாக இருந்த பத்தினிக் கதைகள் கோட்டைக் காலத்திலே எழுத்து வடிவில் வரத் தொடங் கின. இவ்விதமாக எழுந்ததே ''வயந்தி மாலா'' எனப்படும் பத்தினிக் கதை.

# "வயர்தி மாலா" அல்லது மாதேவி கதை

சிங்கள இலக்கிய நூல் வரிசையிலே முன்னணியில் வைத்து மதிக் கப்படும் நூல் பத்தினியின் பெயரால் எழுந்த "வயந்தி மாலா" என்னும் காவியமாகும். இந்நூலேக் கலாநிதி சி. சு. கொடகும்புற அவர்களும், கலாநிதி புஞ்சிபண்டார சன்னஸ்கல அவர்களும் ஆராய்ந்திருக்கின்றனர். இதில் 119 செய்யுட்கள் உள. கோவலன் மாதவியிடமிருந்து பிரிந்து கண்ணகியை அடையும் வரையுள்ள கதையை இந்நூல் கூறுகிறது. இதன் ஆகிரியர் வீதாகம் திரிகிங்கள கவிதிலக்க என் பவராவார். இவர் தமிழ் அறிஞர் என்பதும் கிலப்பதிகாரத்தை நன்கு அறிந்தவர் என்பதும் இந்நூல் வாசிக்கும்பொழுது புலனுகின்றது. சிங்களத்திலே முதன்முதல் வெளிவந்த பத்தினிக் கதை இதுவே. இதற்கு முன் எழுதப்பட்ட எந்தச் சிங்கள் நூலிலும் காணப்படாத பல சிறப்பம்சங்கள்

# '' வயர்தி மாலா ''வில் வரும் கதை

ஒருமுறை இந்திரன் ஊர்வசி முதலாம் தேவகன்னியர் புடை சூழக் களியாட்டத்திற்குச் சென்றுன். அங்கு, ஊர்வசி வீணேயை மீட்டி இனிய கானத்தை எழுப்பிஞன். நாரதரும் தனது வீணேயை எடுத்து மீட்டிஞர். (நாகராஜன் வீணே மீட்டிஞர் எனவும் அறி ஞர்கள் கூறுகிறுர்கள்). அவரது வீணுகானத்தில் வயப்பட்ட ஊர் வசி நாரதர் மீது மையல் கொண்டாள். இதனேத் தேவ பலத் தால் அறிந்த இந்திரன் அவளேச் சபித்தான். அந்தச் சாபத்தின் பயஞைக ஊர்வசி, சோழ நாட்டில் வாழ்ந்து வந்த நடனமாது சித்திராவதியின் மகளாகப் பிறந்தாள். அப்பெண் குழந்தைக்கு மாதேவி என நாமம் சூட்டப்பட்டது. மாதேவி அழகே உருவெடுத் தாற்போல் வளர்ந்து எட்டுவிதை நடனக் கலேகளேப் பயின்றுள். வீணே மீட்டுவதிலும், அழகாகப் பாடுவதிலும், பரத சாஸ்திர முறையில் ஆடுவதிலும் அவளுக்கு நிகராக எவருமில்லாத விதத்தில் சிறந்து விளங்கிஞள். சோழ மன்னனின் முன்னிஃயில் மாதேவியின் அரங் கேற்றம் மிக விமரிசையாக நடைபெற்றது.

கவிஞர், வேறெந்தச் சிங்கள நூலாசிரியரும் விவரிக்காத விதைத் தில் அவளது நடனத்தை அழகாக வர்ணித்திருக்கிறுர்.

சோழ மன்னன் அவள் நடனத்தைப் பாராட்டிப் பொற்கொடி யொன்றினப் பரிசளித்தான். அப்பரிசினப் பெற்ற மாதேவி, அதீன வீதியில் விற்றுவருமாறு வயந்தி மாஃ பை அனுப்பிஞன். மாஃ பை வாங்கியபாளங்கன், மாதேவியிடம் வந்து அவளின்பத்தில் தினேத்தான். ''வயந்தி மாலா'' அவர்களின் இன்ப நாட்களேப் பல செய்யுட்களில் விவரிக்கின்றது.

பிறகு ஒருநாள் அரசவைக்குச் சென்ற மாதேவி நடனம் முடிந்து நேரங்கழித்து வந்ததைப் பொறுக்காத பாளங்கன் அவளே விட்டுப் பிரிந்து செல்கின்றுன். பாளங்கனப் பிரிந்த மாதேவி விரக வேதனே யால் படும் கஷ்டத்தைக் கவிஞர் இருபத்தைந்து செய்யுட்களில் மிக உருக்கமாகத் தருகின்றுர். பிரிவு நிலேயைச் செய்யுட்களின் மூலமாகச் சிங்கள இலக்கியத்திலே மிக உயர்ந்த இடத்தைப் பிடித்து விடுகின்றது, கவி திலக்கவின் ''வயந்தி மாலா''. ஒரு செய்யுளில், மாதேவி பாளங்கன் விரும்பாவிட்டால் தான் அரச சேவையை விட்டே விலகிக்கொள்வதாகக் கூறுகிறுள்.

பாளங்கன் வீட்டைவிட்டு வெளியேறியதும் மாதேவி அவனது செல்வங்களேயெல்லாம் வயந்தி மாலாவிடம் கொடுத்து, பாளங்க னிடம் கையளிக்குமாறு அனுப்புகிறுள். பாளங்கன் அதனே ஏற்க மறுத்துவிட்டு, கண்ணகியை நாடிச் செல்கிறுன். கண்ணகி, தாசி யிடம் சென்ற கணவளேக் கடிந்து பின்னர் ஏற்கிறுள். கதை இத் துடன் முடிகிறது.

''இக் காவியத்தில் காணப்படும் கவி நயத்தைக் கவனிக்கும் பொழுது, இதன் ஆசிரியர் கவிதிலக்க, அறிஞர் என்பதும் கவிதை புணேவதில் கைதேர்ந்தவர் என்பதும் நன்கு புலஞகும். கஃ அபி விருத்தியடைந்த காலத்திலன்றி, கஃ வீழ்ச்சியுற்ற காலத்தில் இத்தகைய சிறந்த நூல் தோன்ற முடியாது. ''வயந்தி மாலா'', ஜயவர்தனபுரக் கோட்டை அல்லது அதற்கு முற்பட்ட காலத்தைச் சேர்ந்த நூலென்றே கொள்ளப்பட வேண்டும்.''

''இங்குக் குறிப்பிடப்படும் மாதேவி நடனம், எமது (தூது காவி யங்களிலே) காவியங்களிலே கோயில்களே வர்ணிக்கும்பொழுது கூறப்பட்ட பெண்களின் நடனத்துடன் தொடர்புள்ளதாகக் காணப்படுகிறது. நடன மங்கையரின் நடனத்தைப் பற்றி கம்பளே, கோட்டைக் காலச் சிங்கள நூல்கள் குறிப்பிடுகின்றன. இது, தென் இந்தியக் கோவில்களில் வழக்கிலிருந்து வந்த இசைக் கேஃயின் ஒரு பிரிவாக அமைந்துள்ளது. புலவர் திரிசிங்கள கவி திலக்க இந்த நடனக்கஃயில் நன்கு பரிச்சயமுள்ளவர். இந்நாட் டுச் சிங்களத் தூது காவியங்களில் பரத நாட்டியம் குறிப்பிடப்படு வதற்கும் ''வயந்தி மாலா'' எழுதப்படுவதற்கும் ஏதோ தொடர்பு இருக்கவேண்டுமெனப் படுகிறது. இத்தொடர்பும் இந்நூஃக் கோட்டை அல்லது அதற்குக் கிட்டிய காலத்திற்குக் கொண்டு செல்கிறது.''3

## சிலப்பதிகாரமும் ''வயந்தி மாலா''வும்

சிலப்பதிகாரத்திலே, அரங்கேற்று காதையில் மாதவி வரலாறு கூறப்படுகிறது. சிலப்பதிகாரத்தை வாசித்த சிங்களக் கவிஞர் தமது கற்பனேயின் மூலம் சிறு மாற்றங்களேப் புகுத்தி மாதேவி வரலாற்றை ஆரம்பித்துள்ளார்.

வசந்த மாஃ (குனி) மூலமாக அரசஞல் அளிக்கப்பட்ட மாஃ பைத் தெருவில் விஃ கூற அனுப்பியது போன்றே, ''வயந்தி மாலா'' வும் மாஃ பை விஃ கூறச் செல்கிறுள். சிலப்பதிகாரத்தில் கோவலன் வாங்குகிறுன். ''வயந்தி மாலா''வில் பாளங்கனும் அவ்விதமே செய்கிறுன்.

பாளங்கன் என்ற சிங்களச் சொல் தமிழில் கோவல**ணேயே** குறிக்கும். கோவலன் சமஸ்கிருதத்தில் கோபாலன் என நிற்கும். அதேனேச் சிங்களமாக்கும்பொழுது ''பாளங்கன்'' என்றமையும்.

மாதவி வசந்த மாஃயிடம் முன்னர் மாஃயின் விஃயாக அவன் தந்த பொருளேயெல்லாம் அளித்து அவணேக் கூட்டிவருமாறு பணித் தாள். ''வயந்தி மாலா''வின் மாதேவி, பாளங்கனிடமிருந்து பெற்ற பொருளேயெல்லாம் வயந்தி மாஃயிடம் கொடுத்து அவற் றைப் பாளங்கனிடம் சேர்ப்பிக்குமாறு பணித்தாள்.

தமிழ்க்காவியமாகிய சிலப்பதிகாரம் தமிழிலக்கியத்திலே பெறும் உயாரிய இடத்தை, சிங்கள இலக்கியத்திலே ''வயந்திமாலா'' பெறத் தக்கதாகப் புலவர் கவிதிலக்க காவியத்தை இயற்றியுள்ளாடுரௌச் சிங்கள இலக்கியத் திறஞய்வாளர்கள் கருதுகிறுர்கள்.4

## ''மாதேவி கத்தாவ'' (மாதேவி கதை)

இந்நூல் 419 செய்யுட்களேக்கொண்டது. இதன் ஆசிரியர் இங்களை கவிரொஜ பண்டிதோ் எனக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது. இவர் தாம் ஒரு பிராமணர் என்று காவியத்தில் குறிப்பிட்டுள்ளார்.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> புஞ்சி பண்டோர சண்னஸ்கல—சிங்கள சாகித்திய வம்சய (கிங்களம்), பக்கம் 287.

<sup>்</sup> தி. ஈ. கொடகும்புற—ுகிங்கள இலக்கியம் (ஆங்கிலம்), பக்கம் 282.

தமிழிலிருந்து இக்கதையை எடுத்திருப்பதாகக் கூறும் இவர், சோழ நாட்டிலிருந்து அல்லது பாண்டி நாட்டிலிருந்து வந்த தமிழர் எனக் கருதப்படுகிறது.

''வயந்தி மாலா'' ஆசிரியர் ஒரு பௌத்தர். அவர் தமது காவியத்தை புத்த, தர்ம, சங்க வணக்கத்தோடு ஆரம்பிக்கின்றுர். ஆஞல் ''மாதேவி கத்தாவ'' ஆசிரியர் கஃமேகள் வணக்கத்துடன் காவியத்தைத் தொடங்குகிறுர். ''வயந்தி மாலா''வில் வரும் கதையே இதிலும் இடம் பெறுகிறது. ஆஞல் இடையிடையே சிறு மாற்றங்களே ஆசிரியர் ஏற்படுத்தியுள்ளார். இவர் கம்பீரமான நடையைக் கையாண்டிருக்கிறுர்.

மாதேவி ஆட்டத்தைக் கண்டு மகிழ்ந்த சோழ மன்னன் பொன் மாலேயைப் பரிசளித்தான். அவள் தனது ஆட்டத்தைப் பார்த்துச் சுவைத்துக் கொண்டிருந்த கண்ணகி மணுளஞன பாளங்கனின் கழுத்தில் அம்மாலேயை அணிவித்து அவீனத் தன் மீனக்குக் கூட்டிச்சென்று அவனுடன் ஏழாண்டுகள் சுகித்திருந்தாள். அவனது செல்வமெல்லாம் கரைவதைக் கண்ட மாதேவியின் தாய் சித்தி ராவதி அவீன விரட்டச் சந்தர்ப்பத்தை நாடியிருந்தாள். ஒரு நாள் இவர்கள் காவேரி நதியிலே நீராடிக்களித்திருந்த வேளேயிலே காவேரியில் மிதந்து வந்த விளக்குமாற்றைப் பார்த்து, பாளங்க னுக்குக் கேட்கக் கூடியதாக ''கையிலே பணமில்லாதவவே'ப் போன்றல்லவோ போகின்முய்' எனக் கூறினுள்.

பாளங்கன், இக்குறிப்பை உணர்ந்து, மாதேவியைப் பிரிந்து கண்ணைகியை நாடிச் சென்றுன். காதலனின் பிரிவைத் தாங்கமுடி யாத மாதேவி வயந்தி மாலியை அழைத்து அவளிடம் ஓஃ எழுதிப் பாளங்கனிடம் சேர்ப்பிக்கும்படி அனுப்பிஞன். வயந்தி மாலி பாளங்கனிடம் சென்று மாதேவியுடன் அவன் அனுபவித்த இன்ப நாட்களே நிண்வுறுத்துகிறுள். பாளங்கன் போக மறுக்கிறுன். இங்கு வயந்தி மாலி தனது எஜமானிக்குப் பாளங்கன் மூலம் பிறந் திருக்கும் மணிமேகஃயை ஞாபகமூட்டுகிறுள்.

இளங்கோவடிகள் மாடலன் என்னும் அந்தணன் மூலமாக மணி மேக‰ பிறந்ததையும், கோவலன் செம்பொன்**ணே வ**ாரிவாரிப் பொழிந்ததையும் கூறிவைக்கின்*ரு*ர்.

> ''அணிமே கஃயார் ஆயிரங் கணிகையர் 'மணிமேகஃ' என வாழ்த்திய ஞான்று; மங்கல மடந்தை மாதவி— தன்ெடு செம்பொன் மாரி செங்கையிற் பொழிய''⁵

மணிமேக‰ பிறந்ததை ''மாதவி கத்தாவ'' ஆசிரியர் வயந்தி மாலி மூலமாகச் சொல்லி வைக்கின்றுர்.

<sup>்</sup> சிலப்பதுகாரம்—...அவியூர்க்கேசிகன் தெளிவுரை— அடைக்கலக் காதை, பக்கம் 213—வரி 38-41.

சிங்கள காவியங்களிலே மிக நீண்ட பிரிவு நிஃச் செய்யுட்களேக் கொண்டது ''மாதேவி கத்தாவ''. இது கோள்முற சாகித்தி யத்தில் இடம்பெறும் ஒரு காவியமாகும்.

# ''கோள்முற சாகித்தியம்'' அல்லது காவல் முறையிலக்கியம்– கண்டிக்காலம் கி.பி. 1480-1815

கண்டிக் காலத்திலே பத்தினி வழிபாடும் தமிழ் இலக்கியங் களிலே சிங்கள மக்களின் ஈடுபாடும் அதிகரித்திருப்பதைக் காணக் கூடியதாக இருக்கின்றது. இக்காலத்தில் தமிழ் நூல்கள் பல சிங்களத்திலே மொழி பெயர்க்கப்பட்டுள்ளன. தமிழ் நூல்களேத் தழுவிய பல சிங்கள நூல்களும் வெளிவந்தன. சிங்களப் புலவர் கள் சமஸ்கிருதம், பாலி மொழிகளேக் கற்பதற்குப் பதிலாகத் தமிழைக் கற்றுத் தமிழ் இலக்கியங்களேச் சுவைக்கத் தொடங்கினர். இக்காலத்தில் பத்தினி வழிபாட்டின் மூலம் சிங்கள இலக்கியத் திலே புதியதொரு இலக்கிய மரபு தோன்றியது. அதுதான் ''கோள்முற'' சாகித்தியம். ''கோள்முற'' என்பது காவல்முறை என்ற தமிழ்ச் சொல்லின் திரிபாகும். பத்தினிக் கோயில்களிலே பாடுவதற்காகச் சிங்களத்திலே இயற்றப்பட்ட இக்காவியங்கள் ''கோள்முற'' சாகித்தியம் எனப்பட்டது. நோய் நொடிகளிலிருந் தும், பஞ்சம் வறட்சி முதலாம் இன்னல்களிலிருந்தும் தங்களேப் பாதுகாத்துக் கொள்ளுமுகமாகப் புலவர்கள் இக்காவியங்களே இயற்றியிருக்கிறுர்கள். எனவே, இவ்விலக்கியம், 'காவல் முறை' இலக்கியம் எனப்பட்டது.

#### தெய்வந்துறைத் தேவாலயும்

இலங்கையின் தென் மாகாணத்திலே தெய்வந்துறைத் தேவால யம் அமைந்துள்ளது. தேஞவரை எனப்படும் இவ்விடத்திலுள்ள பத்தினித் தேவாலயத்திலே ஏழு நாள் பூசை நடப்பது வழக்கம். இந்த ஏழு நாட் பூசைக்காகப் பத்தினிக் காவியங்கள் இயற்றப்பட் டுள்ளன. இப்பாடல்களே வரிசைக்கிரமமாகப் பூசை வேளேகளிலே வாசித்துப் பத்தினித் தெய்வத்தின் அருளே வேண்டி நிற்பர் சிங்கள மக்கள். இதற்கென முப்பத்தைந்து நூல்கள் எழுதப்பட்டுள்ளன. எனவே, இவை ''பண்திஸ் கோள்முற" என அழைக்கப்படுகின்றன.

''பெரும்பாலும் கண்ணகையம்மன் பொங்கல், வைகாசி மாதத் திலேயே நடக்கும்; பொங்கலுக்குச் சில நாட்களுக்கு முன் 'கோயில் திறந்து' கண்ணகையம்மன் கதை படிப்பர்.'' இப்பழக்கம் தமிழர்களிடையே இருந்து வந்திருக்கின்றது.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> பேரோகிரியர் க. கணபைதிப்பின்பா—ஈழத்து வொழ்வும் வளமும்—பக்கம் 50-51.

# சென்னேயில் சிங்களச் சுவடிகள்

கொழும்பு தேசியப் பொருட்காட்சிச் சாஃ நூனிஃயைத்தில் இருகையெழுத்துப் பிரதிகள் உள. இவ்விரு எழுத்துச் சுவடிகளும் சென்னே அரசாங்கத்தின் எழுத்துச் சுவடிகளுப் பாதுகாக்கும் நூனிஃயைத்திலிருந்து பெயர்த்தெழுதியதாகக் குறிப்பிடப்பட்டுள்ளது.

அதில் ஒன்று ''பாண்டி நெளுவ'' என்ற சிங்கள எழுத்துச் சுவடி அடுத்தது ''(பாளங்க) **மெரிம்"** என்னும் சிங்கள எழுத் இவ்விரண்டு நூல்களில் முக்கியமாகக் கொள் தூச் சுவடியாகும். ளப்பட வேண்டியது "மெரிமே" - கொல் செய்வித்தல் - என்னும் சிலம்புச் செல்வியின் பெயாில் எழுந்த காவியங்களில் மிக நீண்டதும், கவிநயத்தில் ''வயந்தி மாலா''வுடன் ஒப்பிடக் கூடியதுமான காவியம் ''மெரீம்'' ஆகும். இது 588 பாடல்களேக் சிங்களத்தில் மொழி சிலப்பதிகாரத்தைச் பெயர்த்த இவ்வாசிரியர் இடையிடையே பௌத்தக் கருத்துக்களே யும், இந்நாட்டில் பத்தினி சம்பந்தமாகப் பரவியிருக்கும் கதைகௌ கண்டைக் காலத்தில் எழுந்த யும் இந்நூலில் புகுத்தியிருக்கிறுர். நூல்களில் மிகச் சிறந்த காவியமாக இதனேச் சிங்கள இலக்கியத் திறஞய்வாளர்கள் கொள்கின்றனர். இதன் ஆசிரியர் யாரெனத் தெரியவில்லே.

இக்கதை, கண்ணகியிடம் திரும்பி வந்த பாளங்கனுடன் ஆரேம்பிக்கிறது. கண்ணகியும், பாளங்கனும், கண்ணகியின் வேலேக்காரியும் இரவோடிரவாக நாட்டை விட்டுச் செல்கின்றனர். வழியில் போகும்பொழுது பத்தினி ''நாம் எங்கே போகின்ரேம்'' என்ற கேள்வியை எழுப்புகின்றுள். அப்போது பாளங்கன் 'நாம் பாண்டிநாட்டுக்குப் போகின்றேம்' எனக் கூறிப் பாண்டியனின் பெருமையைச் சொல்லுகிறுன்.

சிலப்பதிகாரத்திலே மதுராபதித் தெய்வம், கண்ணகிக்குப் பாண் டியர் பெருமையை எடுத்துரைக்கையில் கைதுணித்த பாண்டியனேப் பற்றியும் குறிப்பிடுகிறுள் அல்லவா?

> ''உதவா வாழ்க்கைக் கீரந்தை ம**ணவி** ..... உச்சிப் பொன்முடி ஒளிவளே உடைத்தகை.''<sup>7</sup>

இதே கருத்திணப் பாளங்கன் மூலமாகக் கண்ணகியிடம் சொல்ல வைக்கிறுர், ''மெரீம'' ஆசிரியர். பாண்டியன் தன் கையைத் துணித்ததும், அதற்குப் பதிலாக அவனது தாயார் பொற்கை யொன்றைச் செய்து கொடுத்ததாகச் சிங்களக்காவியம் கூறுகிறது.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> கிலப்பதிகாரம்—புலியூர்க்கேகிகன் தெளிவுரை—கட்டுரைக் காதை, பக்கம் 192—வரி 41-51.

இதனேத் தொடர்ந்து புத்தரின் முற்பிறப்பினேக் கூறும் ஒரு க**தை** பையும் பாளங்கள் மூலமாக இவ்வோ சிரியர் கூறிவைக்கிறுர். அவர் களிருவரும் (சிங்களத்தில் மூவரும்) வழியில் செல்லும்பொழுது காண்கின்ற காட்சிகளும், வணங்குகின்ற தெய்வங்களும், தங்கும் இடங்களும் சிலப்பதிகாரத்திலுள்ளவாறு சிற்சில மாற்றங்களுடேன் விவரிக்கப்பட்டுள்ளன.

"வேசி மடம்" என்னும் நூலிலே, பாளங்கன் கண்ணகியை ஆய்ச்சியர் வீடொன்றில் நிறுத்திவிட்டு, மதுரையைப் பார்த்துச் செல்லும்பொழுது, பரத்தையர் வீதியைக் கடந்து செல்ல நேர் வதையும், அவன் அவர்களேப் பாராது செல்வதையும், பரத்தையர் அது கண்டு அவனே எள்ளி நகையாடுவதையும் பற்றிய கதைை விவரிக்கப்படுகிறது.

அடுத்து வருவன 'பாளங்க ஹோல்ல', 'பத்தினி ஹோல்ல' என்ற இரு நூல்களாகும். இவற்றில் பத்தினி ஹேல்ல-பத்தினி கதை-சனரஞ்சிதமானது. இந்நூஃ அறியாத சிங்கள மக்கள் இல்ஃ யென்றே சொல்லிவிடுமளவுக்கு இந்நூல் நாடெங்கும் பரவியுள்ளது. பத்தினிக் கதையில் 147 செய்யுட்களுண்டு.

'பாளங்க ஹோல்ல' என்னும் நூலில் வயந்தி மாலாவில் காணும் மாதவியின் காதஃக் காணுகிருமில்ஃ. மாதவி, செல்வந்தரின் செல்வத்தையெல்லாம் கறந்துவிடும் கீழ்த்தரமான பரத்தை யாகவே உருவகப்படுத்தப்பட்டுள்ளாள். கோவலன் தன் செல்வ மெல்லாவற்றையும் செலவழித்து வெறுங்கையுடன் நிற்க, மாதவி அவனதே உதவிக்கு வந்து, தன் விஃலையுயர்த்த சிலம்பினேக் கொடுத்து, அதனே விற்று வியா பாரத்தை நடத்த வழி செய்கிருள். பாளங்கன் பாண்டியனின் தலேநைகருக்குச் சிலம்பை விற்கச் செல்கிருன். அங்கு, கோவலன், அரசியின் சிலம்பைத் திருடியதாகச் சந்தேகிக்கப்பட்டுக் கொல்லப் படுகிறுன். பத்தினி, கணவனேத் தேடிப்போய், பாண்டியனீச் சபித்து, நகரைத் தீக்கிரையாக்குகிறுள். இறுதியில் பத்தினித் தெய்வமாகி வானவூர்தியில் சென்று மறைகிறுள்.

# பத்தினி ஹேல்ல

பத்தினி கதை, பத்தினியின் கனவுடன் துவங்குகிறது. கனவின் மூலமாகத் தன் கணவனுக்கு நேர்ந்த கதியைப் பத்தினி அறிகிருள். பத்தினி தன் தோழியுடன் கணவணத் தேடிச் செல்லும் காட்சி விவரிக்கப்படுகிறது. 'பத்தினி ஹேல்ல' ஆசிரியர் சிலப்பதிகாரக் கதையுடன் பௌத்தக் கருத்துக்களேயும் கதையில் புகுத்தியுள் ளார். பாளங்களேக் காப்பாற்றக் கருதிய பாண்டியன் மாதேவி, சிலம்பு தன்னுடையதல்லவெனக் கூறுகின்றுள். அரசன் பெண் களின் விசுவாசமற்ற போக்கிணப் பல சாதகக் கதைகளின் மூலம் எடுத்துக் காட்டுகிறுன். பத்தினி தீயினுல் நகரைச் சுட்டெரிக்கும் போது தாகபைகளேயும், மலர்ப் பீடங்களேயும், தர்மோபதேச மண்டபங்களேயும், புத்தகுருமார் அங்கும் மடங்களேயும் சுட்டெரிக்க வில்ஃல. ஈற்றில் பத்தினி புத்த பதவியை எய்த, மறுபிறப்பில் ஆணுகப் பிறக்கப் பிரார்த்தித்துக் கொண்டாள்.

"விந்நிய" என்னும் காவியம் பத்தினிக் கதையைக் கூறுவதொன் ருகும். இது 280 செய்யுட்கீளக் கொண்டது. பத்தினி பாண் டிய மன்னீனக் குற்றஞ்சாட்டியதையும், பாண்டி நாட்டிணேத் நீக் கிரையாக்கிப் பின்னர் பால் தெளித்துத் தீயீணத்ததையும் இது கூறுகிறது. சோழ மன்னர்களின் பெருமையிணக் கூறும் பல கதைகள் இதில் அடங்கியுள்ளன.

''சத் பத்தினி கத்தாவ'' முற்றிலும் இலங்கைச் சூழ்நிஃயில் உருவாகிய கதையாகும். இது ஏழு பத்தினித் தெய்வங்கள் நீர், தீ, மஃ, மாங்கனி, பூ, தந்தம், சால்வை ஆகியவற்றிலிருந்து அவதரித்ததைக் குறிப்பிடுகிறது.

''அம்ப பத்தினி உபத்த'', ''அம்ப விதுமன'', ''பத்தினி யாதின்ன'', ''தெத ரத்ன மாலய'', தொளொஸ் ரெஸ் சாந்திய'', என்பவை ஒரே கதையைக் கூறுகின்றன.

''பாண்டி நெத்த மெக்கு உபத்த'', பாண்டியனின் கண்ணே மறைத்த கதையைக் கூறுகிறது.

"கண்னூரன் கத்தாவ" பத்தினி மதுரை அருகேயுள்ள கன்னூரன் (கண்னனூரர்) நகரை அடைதலேக் கூறுகிறது. 'தெத் பத்தினி' கதை திருவள்ளுவரின் வாழ்க்கையில் பின்னப்பட்ட ஒரு கதையைப் போன்றதொரு கதையைக் கூறுகிறது. பத்தினி நீரெடுக்கச் சென்று குடத்திலே கயிற்றைக் கட்டி கிணற்றினுள் விடும்பொழுது கணவன் கூப்பிடவே குடத்தையும் கயிற்றையும் விட்டுவிட்டுக் கணவண் நாடி ஓடிஞள். பின்சென்று பார்த்த பொழுது கற்பின் மகிமையால் கயிறும் குடமும் அவள் விட்ட இடத்திலேயே நிற்கக் கண்டாள்.

"கோவிலென் கதை" என்ற பெயரில் 'புகழேந்தி' என்பா ரொரு வர்—புகழேந்திப் புலவரல்லர்—ஒரு கதைப் பாட ஃ இயற்றியிருப் பதாகவும் அக்கதைப் பாடல் கிட்டத்தட்ட 3443 வரிகளில் அமைந் திருப்பதாகவும் அறிகிரும். இக்கதை 'சிலப்பதிக்காரக் கதை யோடு ஓரளவு ஒட்டியும் பல இடங்களில் முரண்பட்டும் வருகின் றது. சிலப்பதிகாரத்திலுள்ள வஞ்சிக் காண்டம் இதில் இல்ஃ. கவுந்தி அடிகள், மாடலன், மாங்காட்டு மறையோன், கோசிக மாணி ஆகிய உறுப்பினர்கள் இக்கதையில் காண முடியாதவர்க ளாவர். மற்றப் பாத்திரங்களின் பெயர்கள் காப்பியத்தில் வரும் பெயரைப் போலன்றிச் சிறிது மாறுபாட்டுடன் அதாவது மாதகி, கோவிலன், கோவிலங்கி (கோப்பெருந்தேவி), முத்துச் செட்டி (மாசாத்துவன்) என வழங்கி வருகின்றன.<sup>8</sup>

இது தவிர, நாயக்க மன்னர் காலத்தில் 'கோவலன் நாடகம்' தமிழில் இருந்ததாகப் பேராசிரியர் செல்வநாயகம் 'தமிழ் இலக்கிய வரலாற்றில்' குறிப்பிட்டுள்ளார்.

இதுவரை, இலங்கைக்குப் பத்தினி வழிபாடு வந்த முறையையும். அதன் பயஞக இங்கு சிலப்பதிகாரமும் கோவலன் கதை, கோவலன் நாடகமும் உருவாக்கி வைத்த சிங்கள இலக்கிய மரபினேயும், அவ்விலக்கிய மரபிலுதித்த காவியங்களின் தன்மையையும் ஓரளவு ஆராய்ந்தோம். ஒவ்வொரு நூலும் தனித்தனியே ஆராயப்பட வேண்டியதாகும். இக்கட்டுரையில் இவ்விதம் ஆராயின், அது மிக நீண்டுவிடுமாகையால் இத்துடன் நிறுத்துகின்றேம்.

#### எடுத்தாளப்பட்ட நூல்களும் கட்டுரைகளும்

- 1. கலாநிதி சி. ஈ. கொடகும்புற—சிங்கள இலக்கியம் (ஆங்கிலம்), கொழும்பு அபோத்திகரிஸ் கம்பெனி லிமிட்டெட், 1955.
- 2. கலாநிதி புஞ்சிபண்டார சன்னஸ்கல—கிங்கள இலக்கிய வரலாறு (சிங்களம்), மேக் ஹவுஸ் அச்சகம், 1964.
- 3. எம். டி. ராகவன்—சமுக, சமய அமைப்பில் பத்தினி வழிபாடு—(ஆங்கிலம்), இவங்கை மனிதவர்க்க ஆய்வு-3, ஸ்போலியா இலானிக்கா தொகுதி, 26-இதழ் 1-1951.
  - சிலப்பதிகாரம்—புவியூர்க்கேசிகன், பாரி நிலேயம், சென்னே—1964.
- 5. கே. ஏ. நீலகண்ட சாஸ்திரி—சோழர் (ஆங்கிலம்), சென்னோப் பல்கவேக் கழகம், 1955.
- 6. எச். டபிள்யூ. கொட்ரிங்டன்——இலங்கைச் சரித்திரச் குருக்கம் (ஆங்கிலம்), மைக்மில்லன் கம்பெணி விமிட்டெட். லண்டேன். 1947.
  - 7. இராஜாவலிய—(சிங்களம்) தகவல் நினேக்களம்-1953.
- 8. இலங்கை வரலாறு——(ஆங்கிலம்) இலங்கைப் பல்கவீக் கழக வெளீயீட்டுக்குழு. 2 தொகுதிகள்-1959, 1960.
- 9. பீ. பி. ஜி. ஹேவாவசம்—''பன்திஸ் கோள்முற'' (சிங்களம்), இலக்கியச் சஞ்சிகை-இதழ் 3, 1962.
- 10. ஆறு, அழகப்பன்—''கோவிலன் கதை''-மக்கள் இலக்கியம், கல்வாணி-தை, 1955.
- 11. ம.பொ. செல்வரத்தினம்—''வட இலங்கையில் பத்தினி வழிபாடு'', கவே வாணி-தை, 1955.
- 12. பீ. செல்வநாயகம்— தமிழ் இலக்கிய வரலாறு- சிநீலங்கா அச்சகம், யாழ்ப் பாணம், 1965.
- 13. கலாநிதி கி. ஈ. கொடகும்புற—கொஹெம்பகண்காரிய (சிங்கனம்), கலாச் சாரத் திண்ணைக்கன வெளியீடு, 1963.
  - 14. ஐ.இ. சேதரமன்—ஐந்து சுதைகள், கோம்பகண்காறிய (சிங்களம்), லங்காதிப.

<sup>்</sup> ஆறு. அழகப்பன்—''கோவிலன் கதை''—கவேலாணி—தை, 1965, பக்கம்-51.

- 15. வி. முத்துக்குமாரசுவாமி——இலங்கையில் பத்தினி வழிபாடு, இலங்கை வாஞெனி சஞ்சிகை-செப்தெம்பர். 5-18, 1955.
  - 16. என். சுப்பிரமணியன்—பத்தினி வழிபாடு (தமிழ்), தினகரன் 1951.
  - 17. வயந்தி மாலா—(சிங்களம்), வித்தியாகல் பிற்ற அச்சகம், கேகாலே, 1925.
  - 18. பத்தினி ஹேல்ல—சிங்களப் பாடல்- ஹியூ நெவில் என்பவரின் தொகுப்புக்கள்.
  - 19. அம்பவிதுமன—(சிங்களம்).
  - 20. பாளங்க ஹேல்ல—(சிங்களம்), ஹியூ நெவில் என்பவரின் தொகுப்புக்கள்.
  - 21. மெரீம—சென்னே நூல் நிலேயத்திலுள்ள கையெழுத்துப் பிரதிகளின் பிரதி.
- 22. பத்தினித் தெய்வ வழிபாடு—இலங்கை இலக்கியப் பதிவேடு-தொகுதி இல. 2, 1890-பக்கங்கள் 10-11.
- 23. என். டி. விஜயசேகர—பத்தினித் தெய்வ வழிபாட்டில் உபயோகிக்கப்பட்ட பாம்புகளின் சித்திரங்களேயுடையை பூஞுவ களிமண் பாத்திரங்கள் தொகுதி 15-1940.
  - 24. எல். டி. பாணெற்—சிங்கள நாட்டுக் கதைகட்கு வழிகாட்டி, 1917.
  - 25. டபிள்யூ. ஏ. டி. சில்வா—பத்தினி தேவி.
  - 26. மஞ்சு ஸ்ரீ—பத்தினி—இன்றைய இலங்கை, 1956.
- 27. ஆர். சி. த. எஸ். மனுகுவகுரிய—கரைநாட்டு முகமூடிகளும் தென் இந்தியா வுடன் அவற்றிற்குள்ள தொடர்புகளும்—''ரைம்ஸ்'' வாரப்பத்திரிகை. 9-2-1965.

# தமிழ் இசைச் செல்வம்

#### அ. சு. தனப்பாண்டியன்\*

தமிழ் மொழியை, ''முத்தமிழ்'' என்று தனிப்பெருஞ் சிறப்புடன் போற்றி வந்தனர் நம் முன்னூர். ஏனெனில், இயல், இசை. நாடகம் என்ற முக்கூறுகளும் தமிழ் என்ற அடிமரத்திலிருந்து கினேத்துள்ளன. உலகில் இன்றுவரை வழக்கில் உள்ளனவும், இல்லாதனவுமான பிறமொழிகளுக்கு இச்சிறப்பு அமையவில்லே. இது மொழி அறிஞர்களின் துணிபு.

உயர்திணே, அஃறிணே எனப்படும் அனேத்தையும் தன் வயப் படுத்தி இசைய வைக்கின்ற காரணத்தாலும், இறைவனேப் போற் றிப் பண் பாடும் அன்பரை இசைய வைப்பதா லும், சங்கீதத்திற்குத் தமிழர் இசையென்ற பெயரைச் சூட்டினர். இசையை ஒரு களிப் பூட்டும் கஃயாக மட்டும் கைக்கொள்ளாமல், காதலாகிக் கசிந் தாருகிக் கண்ணீர் மல்கிக் கானம்பாடிக் கடவுளின் பேரின்பத்தில் திளேக்கவே தமிழர் இசையைக் கைக்கொண்டார். தோல்கருவி, துளேக்கருவி, கஞ்சக்கருவி, நரம்புக்கருவி ஆகியவை துணேக்கொண்டு இசைக்கஃவையை வளர்த்தனர். **யை**மைப்பதற்குரிய இலக்கணங்களேயும் படைத்தனர். இசை ஆராய்ச்சிக்கு ஏழிசைச் சங்கம் கண்டனர். அகத்தியம், பெரு நாரை, பெருங்குருகு, பேரிசை, சிற்றிசை, இசைமரபு, இசை நாணுக்கம், சிலப்பதிகாரம் முதலிய அநேகே இசை நாடக நூல்களே உருவாக்கினர். இசைக்கு அடிப்படையான சுரங்களேயும், களேயும் நுட்ப சருதிகளேயும் பண்(இராகம்) உண்டாக்கும் முறை களேயும், நுணுகி ஆய்ந்து கடைப்பிடித்தனர். இவ்வாறு பழந்தமிழ் மக்கள் பாடிவந்த இசைகள் 12,000 ஆகும். தேவாரம், திருவாச கம், திருவிசைப்பா, திருவாய்மொழி முதலியவற்றை இவ்வழியில் இன்றும் இசைவல்லு நர்கள் பாடி வருவதைக் கண்கூடாகக் காண்கிரேம்.

இங்ஙனமிருக்க, ''தமிழில் இசை உண்டா? தமிழில் பாட வருமா? தமிழ் மொழிக்கு அத்தகுதி ஏது?'' என்று இசைமேதை களிற் சிலர் எதிர்க்கும் அளவிற்குத் தமிழிசை மறைந்தும் மறைக் கப்பட்டும் இடைக்காலத்தில் இருண்ட நிஃலையே அடையலாயிற்று.

<sup>\*</sup> இசைச்செல்வர் ஆபிரகாம் பண்டிதர் வழிவந்த ஆய்வாளர். தஞ்சாவூர்.

### இசைத்தொண்டு

தமிழறிஞர்களில் ஒரு சிலர் தமிழ் இலக்கண, இலக்கிய வளர்ச்சி யில் அக்கரை காட்டிஞர்கள். எனவே இடைக்காலத்தில் தமி ழிசை வளர்ச்சி குன்றியிருந்தது. இந்நிஃயில் தமிழ் இசை உலகில் உண்மையொளி பரப்பத் தோன்றியவர்களுள் தஞ்சை மு. ஆபிர பண்டிதர் முதன்மையானவர். அவர் இளமை தொட்டு இசைக்கஃயில் ஈடுபட்டுத் தினேத்தவராதலின் தமிழிசையின் தனிப் பெருஞ்சிறப்புகளேக் கண்டறியத் துடித்தார். உயர்திரு டாக்டர் உ. வே. சாமிநாத ஐயர் அவர்கள் அரும்பாடுபட்டு ஓஃசை் சுவடி களிலிருந்த தமிழ் நூல்களே அச்சேற்றிஞர். அவர் பதிப்பித்த சிலப்பதிகாரம் தமிழிசைக் க‰யின் அருமைபெருமைகளே விளக்கு வதைக் கண்டு தனிப்பெருமகிழ்ச்சி அடைந்தார். உலகத்தவர் அன்றுவரை கண்டும் கேட்டுமிராததும் ஒரு ஆரோகண (வலமுறை) அவரோகணத்தின் (இடமுறை) பலவித அம்சங்களயும் கவனித்து. இனிமை பெற இராக சஞ்சாரம் செய்யும் முறையும், கீதமும், கீர்த்தனமும் எழுதும் முறையும் அவைகளில் ஜீவ முறை சுரம் இன்னதென்று காணும் முறையும், ஆலாபனம்— (ஆளத்தி) செய் யும் முறையும் யாவரும் அறியுமாறு நூலாக வெளியிட வேண்டும் என்று மிகவும் முயன்ருர். அவரது அரிய உழைப்பின் பயனே கருணுமிர்த சாகரம் என்னும் இசைத் தமிழ் நூலாகும். அதை ஆக்கியதின் வாயிலாகத் தமிழ் இசைக்கஃலக்குப் புத்துயிரும் தமிழர் நாகரிகத்திற்கு மறுமலர்ச்சியும் தோன்றின. கருணுமிர்த சாகரம் தோன்றிய 1917ஆம் ஆண்டுக்கு முன் இசைக்கஃவைைச் சிறப்பாகத் தமிழ் இசைக்கமேயை இந்த அளவிற்கு ஆழமாகவும், அகலமாகவும் நுட்பமாகவும், திட்பமாகவும் எவரும் ஆராய்ந்திலர். இன்று தென்னிந்திய சங்கீதமென்றும் கருநாடக சங்கீதம் என்றும் இன்னும் வெவ்வேறு பெயர்களே வைத்துக்கொண்டும் வெளிவந்து உலவுகின்ற நூல்கள் அனேத்தும் ஆபிரகாம் பண்டிதர் அவர்களின் ஆராய்ச்சியை அடியொற்றி வந்தனவே என்பது வெள்ளிடைமலே.

இனி, கருணு மிர்த சாகரம் என்ற அப்பெருநூலில் இடம் பெற்றுள்ள சிறப்பான செய்திகள், இசை ஆராய்ச்சி வரலாற்றுக் குறிப்புகள் முதலியனவற்றை ஓரளவு சுருங்கக் காண்போம். அப் பெருநூலே அறிஞர்களும், கலேஞர்களும், ஆராய்ச்சியாளர்களும் ஏற்றுப் பயில இது ஒரு தூண்டுகோலாக அமையவேண்டும் என்பதே எனது ஆசை.

# கருணுமிர்த சாகரம்

கருணுமிர்த சாகரம் என்ற இசைநூல் நான்கு பகுதிகளே உள் எடக்கியதாகும். அவற்றுள் முதற் பகுதி பழங்காலத்தில் இசை யானது, இயல், இசை, நாடகம் என்ற முத்தமிழில் ஒன்றுமிருந் தது என்பதையும், தமிழ்மொழி, தமிழ் நாடு என்பவற்றின் தொன்

மையையும், இசைத்தமிழ் வழங்கிய விபரத்தையும், சில இசை வல்லுநரையும் பற்றி 275 பக்கங்களில் எடுத்தியம்புகின்றது. இரண்டாம் பகுதி ஒரு ஸ்தாயியில் வழங்கும் சுரம், சுருதிகளேப் பற்றிப் பலர் கூறும் கருத்துக்களேயும் ஒத்துப்பார்த்து, அவைகள் தற்கால அனுபவத்திற்கு எவ்வகையில் ஒத்துவரவில்*ஃ*ல என்பதை 238 பக்கங்களில் தெளிவுறக் காட்டுகின்றது. மூன்றும் பகுதி இசைத்தமிழில் வழங்கிவந்த சுரம் சுருதிகள், நுட்ப சுருதிகளே யும், பழங்காலத்தில் வழங்கி வந்த தமிழ்ப் பண்முறைகளேயும், யாழையும், கிரகசுரம் மாற்றுவதையும் பல சக்கரங்களிஞல் 255 பக்கங்களில் விளக்குகின்றது. நான்காம் பகுதியில் ஆயப்பா ஃயில் உண்டொகும் 12 சுரங்களுக்கும் வட்டப்பாடூ, திரிகோணப்பாடூ சதுரப்பா ஃகெளில் உண்டாகும் 24, 48, 96 நுட்பமான கருதி களுக்கும் லாகிரத முறைப்படி கணிதமும், அளவும் (சென்ட்சும்) ஓசையும் அஃகெளும் சொல்வதுடன் நான்கு அட்டவணேயில் அவை களுக்கு எடுத்துக்காட்டுகளும் தரப்பட்டுள்ளன. மேலும் பரோ டாவில் கூடிய அகில இந்திய இசைமாநாட்டில் சருதிகளேப் பற்றிய ஆய்வும், அதுபற்றிய குறிப்புகளும், தஞ்சை வித்யா மகாஜன சங் கத்தில் நிகழ்த்திய சுருதிகளேப் பற்றிய ஆராய்ச்சியும், அது பறறிய இசைவல்லு நர்கள், கஃலஞர்கள், கண்ட முடிவும் மாநாட்டுத் தவேவர் அவர்களின் கருத்தும், இன்னும் இசைபற்றிய சிறப்புச் செய்திகளும் 421 பக்கங்களில் இடம் பெற்றுள்ளன. இந்நூல்ப் பதிப்பிக்க வேண்டுமென்ற பெருநோக்குடன் பெரும் பொருட்செல வில் ஆபிரகாம் பண்டிதர் அவர்கள் 1917ல் அச்சேற்றி வெளியிட்டு இசை உலகிற்கு வழங்கித் தமிழிசையின் பெருமையை நிலேநாட்டி ஞர்கள். சுருதிக்கோப் பற்றிச் சொல்லும் இம்முதல் திற்கு அவர்கள் ''கருணுனந்தர் பொற்கடகம்'' என்னும் திருப் பெயரைச் சூட்டியுள்ளார்கள். தோற்றுவாய்:

> ''நா தமே முக்கஃ நோ தமூ வெழுத்து நா தமே முக்குணம் நா தமே முப்பொருள் நா தம் முவுலகாகி விரிந்து நா தமாம் பரத்தில் லயித்தது பாரே. நா தம் பரத்தில் லயித்திடு மதனுல் நா தம் அறிந்திடப் பரமும் அறியலாம்.''——அகவல்.

நாதமே ஆதிடியன்றும், அண்டைபுவன சேராசரங்கள் யாவும் அதனுல் உண்டாயின என்றும் காண்கின்ரும். உயிர்கள் கீழ் ஆறு மேல் ஆறு ஸ்தானங்களேப் படிப்படியாய்ப் பெற்று விளங்கி நிற்பது போல ஜீவர்களின் ஓசையும் மத்திமம் வரை ஆறு ஸ்தானங்களும், அதன்மேல் ஆறு ஸ்தானங்களுமோகப் பன்னிரண்டு விதம் பிரிந்து ஏழு சுரங்களாய் விளங்கி நிற்கின்றன. பன்னிரண்டு ஆதாரம் பெற்ற ஜீவனுடைய தத்துவங்களின் விபரம் சொல்லவந்த இடத் தில் 24, 48, 96 ஆகப் பிரித்துச் சொன்னதுபோல், சங்கீத சாஸ் திரத்தில் வழங்கிவரும் 12 சுரங்கீளயும் 24 சுருதிகளாகவும், 48, களே இன்னவையென்று அறிந்துகொள்ளாமல் பலர் பலவிதமாகச் சொல்லவும் எழுதவும் நேரிட்டது.

> ''வரன்முறை மருங்கின் ஐந்தினும் ஏழினும் உழைமுதலாகவும் உழையீருகவும் குரல்முத லாகவும் குரலீருகவும்.''

சிலம்பு: 8:36--38.

என்னும் சிலப்பதிகார அடிகள் ஒரு ஸ்தாயியில் வரும் 12 சுரங் களும் சம அளவான ஓசையுடன் கூடியன என்பதை உறுதிப் படுத்தும்.

பால் என்பது பகுப்பு அல்லது வகை என்ற பொருள்படும். சுரங்கள் 7. அரை அரையான சுரங்களில் கானம் பண்ணுவதை ஆயைப்பால் என்ற முதற்படியாகவும், கால் கால் சுரங்களில் கானம் பண்ணுவதை வட்டப்பால் என்று இரண்டாம் படியாகவும், அரைக்கால் அரைக்கால் சுரங்களில் கானம் பண்ணுவதைத் திரி கோணப்பால் என்ற மூன்றும் படியாகவும், வீசம், வீசம் சுரங்களில் கானம் பண்ணுவதைச் சதுரப்பால் என்ற நான்காம் படியாகவும் முன்றேர் கொண்டிருந்தனர். ச-ப, ச-ம முறைப்படி ஒரு ஸ்தாயியில் கண்டுபிடித்த 12 சுரங்கள் உள்ள ஆயப்பால்யின் சுரங்களில், பலரும் பல சந்தேகம் கொண்டு, ச-ப 2/3. ச-ம 3/4 என்று பெருக்கிப் பிரித்து முதற்படியிலேயே தள்ளாடுகின்றனர். கிரகமாற்றி வெவ்வேறுன பல இராகங்கள் பாடும் முறை, துறையறியாது பல இராகங்களேயும் ஒன்று சேர்த்துப் பாடுவதின் பயனுகும்.

ஒரு ஸ்தாயியை 24 சுருதிகளாகப் பிரித்து. அவற்றில் இரண்டு சுருதிகள் குறைத்து வீணேயில் கமகமாய்வாசித்து வந்த 16 ஜாதிப் பண்கெளின் முறை தெரியாமல், ஒரு ஸ்தாயியை 22 சமபாகங்களா கப் பிரித்து அதற்கு ஏற்ற விதமாய் இராக இலட்சணங்கள் சொல் லிக் கிரகமாற்றி, அனவகளில் சிலவற்றை நீக்கிவிட்டு, மற்றவை கீன அனுபவத்திற்கு வராதவைகளாகச் செய்து இரண்டாம் படி யிலேயே தவறிஞர்கள். இதைப்பற்றித் தெளிவாகத் தெரிந்து கொள்ளும்போது ஒரு ஆரோகண (வலமுறை) அவரோகண (இட முறை) சுரத்தில் இராகங்கள் உண்டாக்கவும், அதில் ஜீவசுரம் இன்னதென்று கண்டுகொள்ளவும் ஜீவ சுரம் இன்னின்ன நுட்ப மான சுருதிகள் சேர்ந்து வருகிறதென்று காணவும், அம்முறையில் கீர்த்தனங்கள் எழுதவும், இராகங்களுக்கு வாய்ப்பாடமாய் அமைந்த கீதம் இயற்றவும் கூறியவர்களாவோம். தியாகரா ஜ ஸ்வாமிகள் முதலிய மகான்கள் புதிதாகச் செய்த அநேக களும் கீர்த்தனங்களும் (கிருதிகளும்) இராகமாலிகைகளும் தற் வழங்கி வருகின்றன. தமிழ்மக்கள் வழங்கிவந்த இராகங்களில் இவர்கள் வெகுகாலம் பழகிவந்த பழக் கத்தாலும் சுர ஞானத்தாலும் தெய்வ பக்தியினுலும் அவற்றைப்

படைத்தனர். ஆணுல் கீர்த்தனங்கள் எழுதுவதற்குரிய முக்கிய விதிகளேத் தம்முடைய பின்னடியார் எவருக்காவது சொல்லி வைத்ததாகவோ எழுதி வைத்ததாகவோ தெரியவில்லே. இவர்கள் படைத்த கீர்த்தனங்கள் ஒரு பொதுவிதியை அனுசரித்துச் செய்த தாக இல்லா மல், அனுபவத்தைக்கொண்டு எழுதியதாகவே தோன்றுகிறது. ஆணுல் தெய்வ அருளால் இராகங்களின் ஜீவ நிலேயைக்காட்டி யாவரும் பின்பற்றும்படியான உயர்ந்த மார்க் கத்தை விளங்க வைத்துள்ளனர்.

# சுருதி இசை ஆராய்ச்சி

சுரஞானமுள்ள ஒருவர், இராகமுண்டாக்கும் பொதுவிதிகளேக் கொண்டு கீர்த்தனங்களே மிகச் சுலபமாகச் செய்யலாம் என்ற உறுதி, பண்டிதர் அவர்களிடம் வலுப்பெற்றது. இசைவித்துவான் களிடம் இதை வெளிப்படுத்தி, இசை முறைப் பொதுவிதிகளேக் காணும் பேரவாக்கொண்டு தஞ்சையில் 1912 மே 27ஆம் நாள் சங்கீதே வித்யா மகாஜனசங்கம் என்ற ஒரு சங்கத்தை அமைத் தார்கள். இதில் கர்நாடக சங்கீதத்தில் வழங்கிவரும் சுருதிகளேப் பற்றியும், சங்கீத இரத்தினைகரரடைய சுருதி முறைகளேயும் பழந் தமிழ் மக்களின் சுருதி முறைகளேயும் இவை பற்றிய பல்வேறு

தென்னிந்திய சங்கீதத்தில் வழங்கிவரும் சுருதிகள் இன்ன தென்று நிச்சயிப்பதற்கு முன், சுருதிகள் இன்ன தென்று சித் தாந்தப்படுத்திய மற்றவர் முறைகளேத் தீர ஆராய வேண்டுமென்று ஆசிரியர் விழைந்தார். சங்கீத இரத்ஞைகரம் முதலான சமஸ்கிருத சங்கீத நூல்கள் சுருதிபற்றிய வெவ்வேறு கருத்துக்களேக் கூறு கின்றன. மேற்றிசை இசை அளவுகளும் (Enharmone Scale) பைதா கோரஸ் முறையும், மர்க்கடர், பூல், ஒயிட், தாம்சன், போசான்கே முதலியோர் கூறும் 53 சுருதிகளின் முறைகளும் கிளமெண்ட்ஸ் கருதுகிற 27 என்ற முறையும், நாகோஜியார் கூறும் 22 என்ற முறையும், தேலால் அவர்களின் முறையும், ஹெல் மோல்ட்ஸ் அவர்களின் கருத்தும் ஆசிரியரின் ஆராய்ச்சியில் இடம் பெற்றன. இம்முறைகளில் எல்லாம் குறைபாடுகள் பொருந்தி யிருப்பதை இரண்டாம் பகுதியில் நன்கு விளக்குகின்றுர்.

ஒரு ஸ்தாயியில் (இயக்கில்) 22 அலகுகள் (சுருதிகள்) என்று கூறும் முறைப்படிப் பொருள்செய்து அலகு மாற்றியும் ச-ம ஐந்தும், ச-ப ஏழுமான ராசிகளில் வரும் மறைப்பு நீங்கிய முறையில் ஒரு ஸ்தாயியில் 24 அலகுகள் வருகின்றனவென்றும், 2 அலகுகள் குறைத் தோக் கமகமாய் யாழில் வாசிக்கும்பொழுது 22 அலகுகள் என்றும் இது ''உய்த்துணரவைப்பு'' என்ற நூல் மரபென்றும் சொல்லி, இம்மறைப்பு நீங்கிய பின் எளிதாய் இராகங்கள் உண்டாகும் முறையையும், மத்திமத்தின் இரண்டு அலகைக் குரலில் வைத்துப் பன்னிருகால் கிரகம் மாற்றும்பொழுது உண்டாகும் பன்னிருபாலே இராகங்களேயும் அவைகளுக்குத் தற்காலத்தில் வழங்கிவரும் பெயர்களேயும் சில மேற்கோள்களேயும் ஆசிரியர் காட்டியுள்ளார்.

> ''ஆயத்துக் கீரா றறுநான்கு வட்டத்துக் கேயுங்கோ ணத்துக் கிரட்டிப்புத்—தூயவிசை நுண்மைக் கதிலிரட்டி நோனலகு மோர்நிஃலக்கிங் கெண்மூன்று கேள்வி கொண் டென்.''

என்ற இசை மரபு வெண்பா இதற்குச் சான்ருகிறது.

ஒரு ஆயப்பா ஃயில் வரும் 12 அரைச்சுரங்களேயும், வட்டப் பா ஃயில் வரும் 24 ஆன கால் சுரங்களேயும், திரிகோணப்பா ஃயில் வரும் 48 ஆன அரைக்கால் சுரங்களேயும் சதுரப்பா ஃயில் வரும் 96 ஆன வீசம் சுரங்களேயும், நுட்பமாய்க்கண்டேறிந்த தமிழ்மக்கள் தம் நுண்ணரிவிற்கேற்ப யாழ் வாசிப்பதினும், இராகம் ஆளத்தி (இராக ஆலாபனம்) செய்வதிலும் அபிநமிப்பதிலும், நடனம் செய் வதிலும், தாளத்திலும், குழலிலும், கணிதத்திலும், சோதிடத்தி லும் மிகச் சிறந்த அறிவுடையவர்களாய் விளங்கிஞர்கள் என்பதை எடுத்துக் காட்டியுள்ளார்.

மேலும் நான்காம் பாகத்தில் சுரங்கள் சுருதிகளினுடைய எண்களும் கணக்குகளும் அவைகள் வழங்கிவரும் இராகங்களும் அவற்றின் பெயர்களும் அவைகள் வீணேயில் இன்னின்ன இடங்களில் வருகின்றன என்ற அளவு முறைகளும் தெளிவு படுத்தப்பட்டுள்ளன.

வானமண்டலத்தை 12 இராசிகளாகப் பிரித்து, அவைகளில் சஞ் சரிக்கும் ஏழு கிரகங்களின் கதிபேதங்களினுல் உண்டாகும் வெவ் வேறு சஞ்சோரத்தைக் குறிக்கும் எண்ணிறந்த சாதகங்களேப் போல வும், அவைகளின் பலன்களேப் போலவும், முற்றிலும் ஒத்திருக்கும் விதமாகச் சங்கீத சாஸ்திரத்தையும் தமிழர் படைத்துள்ளனர். ஒரு ஸ்தாயியை 12 சம அளவாகப் பிரித்து அவைகளில் 7 சுரங்கள் வரவேண்டிய இடங்களேயும், அவைகளேக் கிரகம் பொழுது உண்டாகும் அளவிறந்த இராகபேதங்களேயும் நுட்ப மான சுருதிகள் சேர்ந்து வரும்பொழுது உண்டாகும் அளவிறந்த மூர்ச்சனு பேதங்களேயும் மிகத் தெளிவாகக் கூறியுள்ளார்கள். மேலும் கிரகங்கள் நட்பு, ஆட்சி, உச்சம், திரிகோணம், நீசம், பகை முதலியே இடங்களே அடைய அவற்றின் பலன் வெவ்வேறுவேது போலவே, சங்கீதத்தில் வழங்கிவரும் 7 சுரங்களும் இண், பகை, நட்பு என்ற இடங்களின் பேதம் பெற்று இனிமையும் செயலும் ஆகிய இவைகளில் வேறுபடுகின்றன. ஒரு இராசிச் சக் கரத்தில் 2, 4, 5, 7, 9, 11, 12 ஆகிய இடங்கள் சுபஸ்தானங்கள் என்றும் 3, 6, 8, 10 ஆகிய இடங்கள் பகைஸ்தானங்கள் என் றும் கொள்ளப்படுவதுபோலவே சங்கீத சாஸ்திரத்திலும் சொல்லி யிருக்கிறுர்கள்.

உடற்கூறு, தத்துவம், யோகம், வைத்தியம், பூகோளம் முதலிய சாஸ்திரங்களிலும் ஏழு சுரங்குளப் போல் 7, 7 ஆகவும் 12 ஆகவும் 24, 48, 96 ஆகவும் அமைந்த இலக்கங்களும் ஓசை அஃகெளின் கணக்கும் யோக சாஸ்திரத்தின் உண்மையும், மனிதேனுடைய தூல சூட்சும் காரணசரீரங்களில் விளங்குகின்றன வென்றும் அம்முறைப் படியே ஒரு யாழின் அமைப்பும், அதன் ஓசையும் கணக்கும் ஒத்து வருகின்றவென்றும் காட்டியுள்ளார். இவைகளே ஒருங்கே காண விழையும் அன்பர்களுக்கு வீணேயில் சுரங்களும் சுருதிகளும் இன் னின்ன இடத்தில் தோன்றுகின்றன என்ற அட்டவணே அமைத்து விளக்கியுள்ளார் (884, 885). உலகத்தவர் எவரும் குண்டும் கேட்டு மிராத நுட்பமான சுரஞானத்தையும் அருமையான கீத முறையை யும் பழந்தமிழ் மக்கள் பெற்றிருந்தனர் என்பதைக் காட்ட ஒரு சில சரித்திரக் குறிப்புக்களேயும் காட்டியுள்ளார்கள். கேக்வார் மகா ராஜா நடத்திய அகில இந்திய இசை மாநாட்டுக்குச் சென்று 24 சுருதிகளே உறுதிப்படுத்தி விளக்கிக் காட்டியதையும் அதுபற்றி அறிஞர்களின் கருத்துரைகளேயும் மறுப்புரைகளேயும் இந்நூலில் வெளியிட்டுள்ளார்.

1916 ஆகஸ்டு 19ஆம் நாள் தஞ்சையில் நடந்த இசை மாநாடு பற்றியும், அது குறித்துத் தமிழ்ப் புலவர்கள், கணித அறிஞர்கள், சங்கீத வித்வான்கள் ஆகியோரின் கருத்துரைகளேயும், இசை மாநாட்டுத் தஃவேர் திரு. வி. பி. மாதவராவ், வி. ஐ. ஈ., மைசூர் வைணீக சிகாமணி திரு. சேஷண்ணு, விஜயநகர சமஸ்தான வித்து வான் வைணீக சிரோமணி திரு. வேங்கடரமணதாஸ் ஆகியோர் களின் கருத்துரைகளேயும் காட்டியுள்ளார்கள். ஆங்காங்கே சக்க ரங்களேயும், அட்டவணேகளேயும், விளக்கப்படங்களேயும் அமைத் துத் தமிழ் இசைக்கஃவின் நுட்பங்களே உள்ளங்கை நெல்லிக்கனி யென யாவரும் அறியத் தெளிவுபடுத்தியுள்ளார்கள்.

''மௌதிகார லட்சணம்'' என்ற தெலுங்கு நூலில், பிரம்ம மௌத்தில் வழங்கிவரும் 24 சுருதிகளின் பெயர்கள் சொல்லப் படுவதை அட்டவணே அமைத்துக் காட்டியுள்ளார்கள் (864). 24 சுருதிகள் என்பது இவர் உள்ளத்தில் தோன்றிய ஓர் ஆராய்ச்சி. இந்நூல் அதன் பின்னர்தான் கிடைத்தது. பண்டிதர் அவர்களின் கருத்தும் பழநூலின் கருத்தும் ஒத்திருப்பதைக் கண்டு இசை மேதைகள் வியந்தனர்.

இசைத்துறையில் ஆராய்ச்சி நிகழ்த்த முதலாவது இசைச் சங் கத்தை 1912ஆம் ஆண்டு மே 27 ஆம் நாளிலும், அதுமுதல் தொடர்ந்து சங்கங்கள் கூட்டி வந்து ஏழாவது சங்கத்தை 1916 ஆம் ஆண்டு ஆகஸ்டு 19, 20, 21 தேதிகளிலும் நடத்திஞர்கள்.

ஒரு இராகத்தை ஸ்புடம் பண்ணிக் கணக்கிட்டு அதிலிருந்து ஜீவசுரமும், அதற்கு இணே கிளேயான சுரங்களில் அமுதவைப்பு வருவதையும், இன்னும் பாடலமுதம் தெரிந்து கீதம், கீர்த்தனம்,

பதம், சுரஜதி, வர்ணம் முதலானவைகள் இயற்றும் விதைத்தையும் உலகினர் யாவரும் அறிந்து கொள்ளும் பொருட்டுக் ''கருணு மிர்த சாகரம்'' இரண்டாம் புத்தகத்தை எழுதிஞர்கள். பாகத்தில் இராகங்களின் தொகையையும், அவற்றின் விபரங்களே யும், இரண்டாம் பாகத்தில் பரம்பரையாய் வழங்கி வருகின்ற தாய் ராகங்களே அல்லது மேள கர்த்தாக்களேயும் மூன்றும் பாகத்தில் 72 மேளகர்த்தா இராகங்களேயும், அவற்றில் பிறக்கும் ஜன்ய ராகங்களேயும், அவைகளின் ஆரோகண (வலமுறை) அவரோகண (இடமுறை) சுரங்களேயும் அவைை இன்னின்ன அலகில் வருகின்றன என்பதையும் விளக்கி அச்சிட்டுள்ளார்கள். மேலும் சுரங்களேத் தெரிந்து ஸ்புடம் செய்து கீதம், கீர்த்தனே, சுரஜதி, வர்ணங்கள் முதலியவற்றை இயற்றும் முறையை எழுதி வைத்திருந்தார்கள். அவைகளே ஆய்ந்து கருணுமிர்தசாகரம் இரண்டாம் புத்தகமாக, ஆபிரகாம் பண்டிதர் அவர்களின் குமாரனும் குமாரத்தியுமான ஆ. சுந்திர பாண்டியன் அவர்களும், மரகதவல்லி துரைப்பாண்டி யன் அவர்களும் வெளியிட்டனர். ஆபிரகாம் பண்டிதர் அவர்கள் இருக்கும்பொழுதே அவர்கள் குமாரத்தி மரகதவல்லி துரைபாண் அம்மையாரைக் கொண்டு மாயாமாளவகௌளே, கருடத் துவனீ முதலிய நடைமுறையிலுள்ள இராகங்களிலும், கணகோங்கி, நாகபூஷணி முதலிய அபூர்வ இராகங்களிலும், ஆனந்த சந்தராங்கி முதலிய புதிதாக உண்டோக்கப்பட்ட இராகங்களிலும் கீர்த்தனே முதலியவற்றை இயற்றி இரண்டாம் நூலின் இறு தெயில் ஸ்புடம் செய்து விளக்கியுள்ளார்கள். அவர் காலங்களுக்குப் பிறகு மரகதவல்லி அம்மையார் சுமார் நூற்றுக்கும் அதிகமான கீர்த்தனங்களேச் செய்து அவற்றிற்குத் தமிழ் சாகித்யங்களே எழுதிஞர். அவை அச்சிடப்படாமல் இன்றும் இருந்து வருகின்றன. அம்மையார் காலத்திற்குப் பிறகு பிள்ளே களும், பேரப்பிள்ளேகளும் ஸ்புடம் செய்யும் வி தங்களே த் தெரிந்தும், கீர்த்தனங்கள் செய்தும் வருகிருர்கள்.

இவ்வாறு இசையை முறையோடும் பொருளோடும், பாடிப் பரமனேத் துதித்துப் பிறவிப் பயணே அடையவேண்டுமென்பதே பண்டிதர் அவர்களின் நோக்கமாகும். தமிழிசைக் கலேக்கு இத்துணே அரும்பாடுபட்டு நிஃயோன ஒரு பெருநூஃ இயற்றித் தந்த அவருக் குத் தமிழ் உலகம் என்றும் கடமைப்பட்டுள்ளது. அவர் வழி நின்று இசைக்கஃயைைச் சுவைப்போமாக.

## பனம்பாரஞர் பாயிரம்

ந. சஞ்சீ**வி\*** 

# பனம்பாரஞர் பாயிரத்தின் பழமை

ஆயிர முகத்தான் அகன்ற தாயினும் பாயிர மில்லது பெனுவல் அன்றே.

என்பது நன்னூரல்<sup>1</sup>. இந்நூல் காட்டும் இந்நெறி பெரும்பழமை வாய்ந்தது என்பதை விளக்கும் பெருமை பனம்பாரஞர் பாயிரத் தின் தனியுரிமை. ஏனெனில் நமக்குக் கிடைக்கும் பாயிரங்களுள் பழமையானது பனம்பாரஞர் பாயிரமே. இதுவே இன்று முழுவ தாகக் கிடைக்கும் தமிழ் நூல்களுள் மிகப் பழமையானதற்குரிய பாயிரமாகவும் விளங்குகிறது. அவ்வகையில் பார்க்கும்போது இன்று கிடைக்கும் தமிழ் நூல்களின் நுழைவாயிலாக விளங்கும் பெருமை பணம்பாரஞர் பாயிரத்திற்கு உண்டு.

### பாயிரம் என்ற சொல்லின் பொருள்

1. பாயிரம் என்ற சொல்லுக்கு (1) முகவுரை, (2) பொருளடக் கம், (3) புறம்பானது ஆகிய பொருள்கள் இலக்கிய வழக்கிலேயே காணப்படுகின்றன.² வரலாறு என்ற பொருள் மேற்குத்திசை வழக்கில் உள்ளது.³ பாயிரம்—பாசுரம் ஆகிய இரு சொற்கட்கும் இடையே உள்ள நெருங்கிய உறவை நிணேக்க வைக்கிறது தமிழ்ப் பேரகராதி.⁴

#### பனம்பாரஞர் யார்?

2.1. பணம்பாரஞர் பற்றி அறியத்தக்க வரலாற்றுக் குறிப்புகள் பலவாக இல்லே. இவர் அகத்தியரிடம் தொல்காப்பியரோடு பெயின்ற மாணுக்கருள் ஒருவர் என்றுமட்டும் சொல்லப்படுகிறது. தேறுந்தொகை 52ஆம் பாடல் இவர் பாட்டோ இவர் பெயர் கொண்டே இன்னெருவர் பாட்டோ என்று துணியேக்கூடவில்லே.

<sup>\*</sup> எம்.ஏ., எம். லிட்., தூணோப் பேராசிரியர், தமிழ்த்துறை, சென்னோப் பல்கல்லக் கழகம், சென்னே.

<sup>1</sup> நன்னூல்-54.

<sup>2.4</sup> சென்னேப் பல்கலேக்கழகத் தமிழ்ப் பேரகராதி, தொகுதி-4.

<sup>5</sup> கலேக்களஞ்சியம், தொகுதி-7:58.

நடையும் கருத்தும் இடம் தரவில் ஃ. பாயிரம் வேண்டும் என்பதற் காகப் பிற்காலப் புலவர் ஒருவர் பாயிரம் பாடியிருப்பார் என எண்ணுவதும் இயற்கையாய் இல் ஃ. காரணம் பாயிரமற்ற— பாடிஞர் பெயரில்லாப் பாயிரமுடைய——இலக்கண இலக்கிய நூல் பல காண்கின் ோேம்.

#### பாயிரம் காட்டும் பனுவல் பண்பு

7. பனம்பாரஞர் பாயிரத்தின் தஃமைச் சிறப்பு அது உணர்த்தும் தொல்காப்பியச் சிறப்பே ஆகும். அச்சிறப்பிக்கைச் செறிவும் நிறைவும் உடைய சொற்களால் பனம்பாரஞர் பாடுவதே தனிச் சிறப்பாகும். தொல்காப்பியக் கடஃக் கடைந்தெடுத்த அமிழ்தமாய் விளங்குவதே பனம்பாரஞர் பாயிரம். அப்பாயிரத்துள் உள்ள ஒவ்வொரு சொல்லும் பெரும் பொருண்மை வாய்ந்தது என்பது நவில்தொறும் நூல்நயம் காண வல்லார் அறிந்த தொன்முகும்.

# பனம்பாரளுர் கண்ட தொல்காப்பியர்

8. இனி, பணம்பாரஞர் போற்றும் தொல்காப்பியரைக் காண் போம்: (1) தொல்காப்பியர் தமிழகத்தின் வழக்கு, செய்யுள் இரண்டையும் முதலாகக்கொண்டு நூல் செய்தார்; (2) எழுத்து, சொல், பொருள் ஆகிய மூன்றையும் ஆராய்ந்தார்; (3) செந்தமிழ் நிலத்து முந்தையோர் நூல்களே ஆராய்ந்து தம் நூல் செய்தார்; (4) முறைப்பட எண்ணிச் செய்தார்; (5) முன்னமே இருந்த புலமைக்கருத்துக்களேத் தொகுத்தார்; (6) குற்றமற்ற பனுவலாகச் செய்தார்; (7) பாண்டியன் அவையில் அரங்கேற்றிஞர்; (8) அதங் கோட்டு ஆசானுக்குக் குற்றமற (உளங்கொள) உரைத்தார்; (9) மயங்கா மரபின் எழுத்துமுறை காட்டிஞர்; (10) தொல்காப்பிய ஆசிரியர் பெயர் தொல்காப்பியன்; (11) ஐந்திர இலக்கணம் வல்ல அறிஞர் அவர்; (12) தொல்காப்பியம் செய்தமையால் தன்புகழ், தமிழ்ப் புகழ் முதலாகப் பல்புகழ் நாட்டிய தொல்காப்பியர் தவநெறியாளர்.

## பாயிரத்தின் வாய்மை

9. பனம்பாரஞர் தொல்காப்பியர் சிறப்புகளாக எடுத்துரைத் துள்ள எதுவும் மிகைப்படக் கூறியது அன்று என்று இன்றும் தொல்காப்பியத்தை ஆராய்வார் அறிவார். வழக்கு, செய்யுள் இரண்டையும் இருமுதலாகக் கொண்டது தொல்காப்பியம் என்பது இருபத்தேழு இயல்களுள் நான்கின் தஃப்பில் 'மரபு' மருவியிருத்த லாலும் இருபத்திரண்டின் தஃப்பில் 'இயல்' இலங்குவதாலும் ஒரே ஒரு இயலில் 'ஆக்கம்' இடம்பெற்றிருத்தலாலும் அறியலாம். மரபும் இயலும் வழக்கை வலியுறுத்துவன அன்றே? நூலுக்குள்.

ளும் பற்பல இடங்களில் தொல்காப்பியர் மரபின் மாட்சியைப் புலப்படுத்தஃப் பார்க்கலாம். தொல்காப்பியப் பனுவலே மரபி யலில் முடியக் காணலாம். மொழியியல் துறையில் வழக்கி**ன்** சிறப்பு வற்புறுத்தப்பெறும் இந்நாளில் வழக்கு, செய்யுள் இரண்டுள் பனம்பாரஞர் பாயிரத்திலேயே வழக்கு முதலிடம் பெற்றிருப்பது நிவுந்து மேகிழ்தற்குரியது. தமிழிலக்கணத்தின் சிறப்பே எழுத்து, சொல், பொருள், மூன்றையும் முறையாக ஆராய்ந்து கூறுவதே . பனம்பாரஞர் விளக்குவதும் போற்றத்தக்கதே. என்பதைப் இவ் வகையில் மூவிலக்கணமும் முறைப்படக் கூறும் வாய்ந்த நூல்களுள் மிகப் பழமை வாய்ந்தது தொல்காப்பியமே என்பதும் கருதத்தக்க**து. முந்தையோர் நூல்** பல கண்டு செய்யப் தொல்காப்பியம் நூல் என்பதற்கு அகச்சா ன்றுகள் நூற்றுக்கணக்கில் உள்ளன.<sup>15</sup> முறைப்பட எண்ணிச் பெற்ற நூல் என்பதை அறிய நூலுக்குள் இயல்கள் அமைந்துள்ள ஒழுங்கும் அவ்வியெல்களுக்குள் நூற்பாக்கள் அமைந்துள்ள ஒழுங்கும் பெருந்து‱ புரியும். ஒவ்வொரு அதிகாரத்துள்ளும் ஒன்பதே இயல்கள் அமையுமாறு செய்த அமைப்பே தொல்காப்பியர் 'முறைப்பட எண்ணி'யமைக்குரிய மிக வெளிப்படையா**ன** சான் ருகும். முன்**ன**மே நிலவிய புலமைக் கருத்துக**ோ**த் தொகுத்தார் ு . என்பதற்கும் தொல்காப்பியத்துள் நூற்றுக்கணக்கான அகச்சான்று களேக் காணலாம்.<sup>16</sup> மேலும் தொல்காப்பியர் செய்த முயற்சியே பாட்டும் தொகையும் கீழ்க்கணக்கும் தொகை பெறக்காரணமாயின எனவும் எண்ணலாம். தொல்காப்பியம் குற்றமற்ற ப**னுவல் என்பது அன்**று தொட்டு இன்று வரை அன்வேரா லும் ஒப்புக்கொள்ளப்பட்ட ஒன்று கும். பாண்டியன் அவையில் அதங்கோட்டு ஆசான் உளங்கொளத் தொல்காப்பியம் அரங்கேறியது என்பதில் ஐயுற ஏதும் இல்ஃ. சேர ஆசான்கள் பற்றிய செய்தியைச் சிலம்பும் ஒலிக்கும்.<sup>17</sup> மயங்கா மரபின் எழுத்து முறை காட்டிஞர் தொல்காப்பியர் இற்றைநாள் ஆராய்ச்சி அறிஞரும் ஒப்பும் உண்மையாகும்.<sup>18</sup> 'மாற்றருஞ் சிறப்பின் மரபியல்'<sup>19</sup> என்றும் 'மரபு நிலே திரியா மாட்சி<sup>, 20</sup> என்றும் மரபியலில் தொல்காப்பியர் கூறுவது மரபு காப்பதில் அவர்க்கு இருந்த மையலேக் காட்டும். ஐந்திரம் வல்ல இலக்கணி தொல்காப்பியர் என்பது ஆராய்ச்சி அறிஞர் தொல்காப்பியம் தோன்றிய காலத்தையே உறுதி செய்யத் தூண்டு மட்டுமின் றி ஊன்றுகோலாயும் உதவுவது தொல்காப்பியம் இயற்றப்பெற்றது தொல்காப்பியரால் என்பதி லும் பல்புகழ் தோன்ற அவர் ஆற்றிய பணி தவநெறி நின்ளுேரா

<sup>16</sup>\_16 டாக்டர் மா. இராசமாணிக்கஞார், தமிழ்மொழி, இலக்கிய வரலாறு (1963), பக். 66-9.

<sup>17</sup> சிலப்பதிகாரம்-26:3.

<sup>18</sup> கு. கோதெண்டபாணிப் பிள்ளா, முதற்குறள் உவமை (1956), பக். 89-106.

<sup>10</sup> தொல்காப்பியம் (கழகப் பதிப்பு)-1500

<sup>20</sup> மே.கா. நூ.-1593.

லேயே ஆற்றத்தக்கது என்பதிலும் ஐயப்பாட்டிற்குச் சிறிதும் இடமில்ஃ. 'பெரியோர் ஒழுக்கம் பெரிது'<sup>21</sup> என்னும் பொன் மொழி தொல்காப்பிய நன்மொழி. இவ்வாறு நோக்குமிடத்து பாயிரத்தின் வாய்மை பகலாகும்.

#### பனம்பாரஞர் பாரலம்

10. பனம்பாரஞர் சொல்லும் பொருளும் 'நவில்தொறும் நூல் நயம்' காண்பார்க்குப் பயில்தொறும் பற்பல நலங்களேக் காட்டுவ சில வருமோறு: (1) பனம்பாரஞர் தஃசிறந்த நாட்டுப் இது அவர் தமது பாயிரத்தைத் தமிழக எல்ஃகௌ வரையறுத்துக்கொண்டு தொடங்கும் பான்மையாலேயே கும்.<sup>22</sup> (2) உயர்ந்த நாட்டுப் பற்று ஒருபோதும் உலக உணர் வுக்கு மொ**ரு**காது<sup>23</sup> என்னும் உண்மையை உட*ின* உறுதி செய்வார் போலத் 'தமிழ்கூறு நல்லுலகம்' எனப் போற்றும் நலம்; (3) ஓர் இலக்கண நூலுக்கு முதலாகத் தக்கன வேழக்கு, செய்யுள் என் னும் இரண்டும் என்று தெளிந்த தெளிவு; (4) 'செந்தமிழ் இயற்கைகை சிவணிய நிலம்' என்பதால் நிலத்திற்கும் நெஞ்சிற்கும் உள்ள தொடர்பு உணர்ந்திருந்தமை; (5) 'முந்துநூல்' எனச் சிறப்பிப் பதால் தொல்காப்பியத்திற்கு முன்பே நூல்பல இருந்தமையை உணர்த்தல்; (6) உயர் ஆராய்ச்சிக்கு ஒருதஃலயாக வேண்டுவது 'முறைப்பட எண்ணும்' முயற்சி என இந்நாள் அறிஞரும் போற் றத்தக்க கருத்துரைத்தல்; (7) தொல்காப்பியர் செய்த 'புலம் தொகுத்தமை' என்பதால் அவர் தொண்டின் சிறப்பையும் தமிழின் தொன்மையையும், வளத்தையும் குறித்தல்; (8) தொல் காப்பியம் தமக்கும் பிறர்க்கும் தந்த மனநிறைவைப் 'போக்கறு பணுவல்' எனப் புகழ்வதால் காட்டுதல்; (9) பழந்தமிழரசன் (பாண்டியன்) அவை அருந்தமிழ் வளர்த்த மாட்சி அறிவித்தல்; (10) தமிழரசர் அவையில் வடமொழியும் அறிந்த அறவோர் இருந்தனர் எனத் தெரிவித்தல்; (11) அரசன் அவையில் வார்ந்த அறவோர் முன்னிலேயில் நூலரங்கேறும் மரபு தமிழகத்துப் பழைய மரபு என மொழிதல்; (12) 'மயங்கா மரபின்' எழுத்து முறையே பெருஞ்சிறப்பு எனப் போற்றல்; (13) 'ஐந்திரம் நிறைந்த' என்றமையால் வடமொழி அறிவின் சிறப்பும் பயனும் குறித்தல்; (14) தொல்காப்பியம் செய்தவர் பெயர் 'தொல்காப் பியன்' எனத் தூலக்கல்; (15) பெயர் தோற்றிப் பல்வகையான புகழைத் (தனக்கும் தமிழுக்கும்) நிஃ நிறுத்தியமை நூல் செய்த பயன் என விளக்கல்; (16) நூலாசிரியன் ஒழுக்கத்தால் உயர்ந்த துறவி என்னும் சிறப்புப் பொறித்தல்.

<sup>21</sup> Си. вт ъп.-1096:16.

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> (1) ப. ராமஸ்வாமி, டெரன்ஸ் மாக்ஸ்வினியன் சுதந்திரத்தின் தத்துவங்கள் · (1944) பக், 91-97.

<sup>(2)</sup> The Encyclopaedia of Religion & Ethics-VII: 789-94.

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> Bertrand Russell—Political Ideals (1963) pp. 85, 89.

# இலக்கிய வரலாற்றுக்குப் பாயிரத்தின் இன்றியமையாமை

11. பணம்பாரஞர் சிறப்புப் பாயிரம் இல்ஃபைல் தொல்காப்பியத்தின் சிறப்பும் தொல்காப்பியர் சிறப்பும் இவ்விரு சிறப்புக்களும் அவை தோன்றிய காலத்திலேயே உணரப் பெற்றிருந்த உயர்வும் தொல்காப்பியர் சிறப்பும் இவ்விரு சிறப்புக்களும் தொல்காப்பியத்தின் இன்றியமையாமையும் அந்நூல் இயற்றியமையால் தொல்காப்பியருக்கும் தமிழுக்கும் விளேந்த புகழும் பெரு மளவிற்கு நமக்கு விளங்காமலே போயிருக்கும். சிறப்பாகத் தொல்காப்பியம் எப்படி ஏன் எவரால் எப்போது இயற்றப்பட்டது என்னும் விளுக்களுக்கு விடையில்லாமலே போயிருக்கும். அவ் வகையில் பார்க்குமிடத்துப் பணம்பாரஞர் பாயிரம் பதினேந்தே வரிகளில் பாவடிவில் அமைந்த தீலசிறந்த ஓர் இலக்கிய வரலாற்று மணி—இலக்கிய ஆராய்ச்சி—ஒளி எனலாம்.

# பாயிரச் சொற்கள் சிலவற்றின் பண்பு

12. பனம்பாரஞர் சொற்கள் பலவும் தொல்காப்பியத்துள் பயின்ற சொற்களே. தொல்காப்பியத்துள் தோய்ந்து அந்நூலே அணிசெய்யும் சொற்கள்—சொற்றுடர்கள்—கொண்டே இயன் றது பெனம்பாரஞர் பாயிரம் எனலாம். ஆயினும் பனம்பாரஞர் தம் திறனும் திகழ அச்சொற்க**ோ**யும் சொற்ரெ**ட**ர்களேயும் தேர்ந்து தெளிந்து அமைத்துள்ள அழகும் அறிவுமே வியந்து மகிழ்ந்**து** போற்றத்தக்கன. சில காண்போம்: அடைகளின் பெருமை அளப்பரிது. அவ்வகையில் சிறு அடைமொழிகளால் பெருங்கருத்துக்களேப் பனம்பாரஞர் புகட்டும் பான்மை கருத் தைக் கவர்வதாகும். சிறப்பாக உலகிற்கு 'நன்மை'யையும் தமி ழிற்குச் 'செம்மை'யையும் முதன்முதல் அடையாகத் தந்த பெருமை பனம்பாரஞர் தனியோரிமை. அவ்வாறே அதங்கோட்டா சானேச் சிறப்பிக்குமிடத்து நான்மேறை முற்றியதன் பயன் அறங் கரை நாவுடைமை என்னும் குறிப்பும் பிறர் உய்யக் 'கரை'தலே நான்மறை—அறம்—நா ஆகியவற்றின் பயன் என்னும் குறிப்பும் தோன்றப் பனம்பாரஞர் பாடியிருப்பது போற்றத்தக்கது.

# இலக்கண உலகில் பாயிரத்தின் ஒலி

13. பணம்பாரஞர் பாயிரத்தின் செல்வாக்கை எண்ணும்போது முதற்கண் நினேவுக்கு வருவது நன்னூலே ஆகும். அந்நூலின் தொடக்கமே பணம்பாரஞர் பாயிரத்தின் செல்வாக்குச் சிறப்பைக் காட்டுகிறது. பாயிரத்தைப் பொது, சிறப்பு எனப் பிரித்துப் பொதுபற்றி 46, சிறப்பு பற்றி 9 நூற்பாக்கள் செய்துள்ளார் நன்னூலார். இப்பாகுபாட்டிண்படி பணம்பாரஞர் பாயிரம் சிறப் புப் பாயிரமாகும். இதில் வியப்புக்குரியது தொல்காப்பியத்திற்கு எழுந்த (சிறப்புப்) பாயிரத்தின் ஆசிரியர் பெயர் தெரியும்போது நண்னூலுக்கு எழுந்த (சிறப்புப்) பாயிரத்தின் ஆசிரியர் பெயர் தெரியாமையே ஆகும். இந்நிலே இலக்கண இலக்கிய நூல்கள் பலவற்றின் பாடிரங்கட்கும் இருப்பது ஆழ்ந்து கருதற்குரியது. இதறல் தொல்காப்பியப் பாயிரம் பனம்பாரஞர் பாடியதே என் பதும் பிற்காலத்தது அன்று என்பதும் எவராலோ இட்டுக்கட்டப் பட்டது அன்று என்பதும் உறுதி பெறுகின்றது.

# இலக்கிய உலகில் பாயிரத்தின் ஒலி

14 1. இலக்கிய உலகில் பனம்பாரஞர் பாயிரத்தின் செல்வாக்கைகை **இள**ங்கோவடிகள் சிலப்பதிகாரத்தில் தெ**ளி**வாகக் காணலாம்.

> 'வடவேங்கடந் தென்குமரி ஆயிடைத் தமிழ் கூறும் நல்லுலகம்'

என்னும் அடிகளின் எதிரொலியே இளங்கோ அடிகளின்,

'நெடியோன் குன்றைமும் தொடியோள் பௌவமும் தமிழ்வரம் பறுத்த தண்புனல் நல்நாட்டு'

என்னும் வேனிற்காதை தொடக்க அடிகளாகும் எனலாம்.

- 14.2. பணம்பாரஞர் பாயிர அடிகட்கும் சிலப்பதிகார வேனிற் காதை அடிகட்கும் இடையே உள்ள வேறுபாடுகளும் நுணுகி நோக்கத்த்க்கன. சிலப்பதிகார காலத்தில் 'வட வேங்கடம்' 'நெடியோன் குண்ற'மாகவும் 'தெண்குமரி' 'தொடியோள் பௌவ' மாகவும் போற்றப்படல் குறிக்கத்தக்கது. தெற்கே நேர்ந்த கடல் கோள் மட்டுமன்றி வேங்கடமும் குமரியும் முறையே திருமா ஐக்கும் குமரித் தெய்வத்திற்கும் உரிய இடங்களாயும் போற்றப்பெற்ற நிலேயும் இவ்வடிகளால் விளங்கும். இக்கருத்து இருபதாம் நூற் குண்டுக் கவிஞராகிய பாரதியார் பாட்டிலும் ஒலிக்கின்றது.<sup>24</sup> எனவே பனம்பாரஞர் பாயிரம் இருபதாம் நூற்முண்டையும் ஊடு ரூவும் செல்வாக்கைப் பெற்றுள்ளதாகும்.
- 14.3. பனம்பாரஞர் பாயிரத்திற்கும் சிலப்பதிகார வேனிற் காதை அடிகெட்கும் இடையே உள்ள இன் ஞெரு வேறுபாடு 'தமிழ் கூறு நல்லுலகம்', 'தமிழ் வரம்பறுத்த நல்நாடு' ஆகியமையே. 'வரம்பறுத்த' என்றும், 'நாடு' என்றும் இளங்கோ அடிகள் குறிப் பது அவர்தம் நாட்டுப் பற்றையும் கடல்கோளால் தமிழகத்தின் எல்லேகட்கு நேர்ந்த இழப்பை நிணீந்து அவர் குமுறிய குமுறலேயும் காட்டும். இவ்வுண்மை காடுகாண் காதையில்<sup>25</sup> மாங்காட்டு மறையோன் வாயிலாக அவர் கூறும்,

பஃறுளி யாற்றுடன் பன்மஃ அடுக்கத்துக் குமரிக் கோடும் கொடுங்கடல் கொள்ள என்னும் சொற்களால் நன்கு தெளியலாம்.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> பாரதியார் கவிதைகள்-செந்தமிழ் நாடு-5. <sup>25</sup> சிலப்பதிகாரம்—காடுகாண் காதை-19-20.

- 14.4. பனம்பாரஞர் பாயிரத்தில் தமிழக எல்ஃகௌக் கூறும் போது முன்னே வடவெல்ஃ கூறுகிருர். இதற்கொரு காரணம் வடதிசை 'புண்ணியேத் திசை' என்பதாலோ? இவ்வாறு நின்க்கச் செய்கிறது இளங்கோ வாக்கு.<sup>28</sup>
- 14.5. பனம்பாரஞர் பாயிரத்துக்குத் தமிழ் இலக்கியத்தின் மீதுள்ள செல்வாக்கை ஆராயும்போது சிறப்பாகச் சொல்லத்தக்க வேறு சில கருத்துக்கள் வருமாறு:
- (1) 'தமிழ்கூறு நல்லுலகம்' என்னும் பாயிர அடியில் உள்ள 'நல்' என்னும் அடை நினேக்கத்தக்கது. அவ்வாறு நினேயுங்கால் சங்ககாலச் சான்ளூர்களுள் தனிச் சிறப்புகள் பல உடையவர் ஒளவையார் என்பதும் அவர்தம் பாடல்களுள் தனிச்சிறப்பு வாய்ந்த பாடல் 'நாடா கொன்ளூ' என்று தொடங்கும் புறப் பாடல்<sup>27</sup> என்பதும் அப்பாடலில் அவர் வற்புறுத்துவதெல்லாம் நன்மைப் பண்பு ஒன்றே என்பதும் உடன் நினேக்கத்தக்கது.
  - (2) 'அறங்கரை நாவின்' என்ற தொடர் காக்கை கரவா கரந்துண்ணும்; ஆக்கமும் அன்னேநீ ரார்க்கே உள.<sup>28</sup>

கோளில் பொறியில் குணமிலவே எண்குணத்தான் தாளே வணங்காத் தஃலே.<sup>20</sup>

என்னும் குறள்மொழிகளோடும்,

வாயே வாழ்த்து கண்டாய்<sup>30</sup> என்னும் திருநாவுக்கரசர் வாக்கோடும் ஒப்பிடத்தக்க**ன.** 

அவ்வாறே

····. தன்பெயர் தோற்றிப் பல்புகழ் நிறுத்த பழமையோனே.

என்னும் சொற்கள்,

தோன்றிற் புகழொடு தோன்றுக<sup>81</sup> என்னும் குறள்மொழிகளோடு ஒப்பிடத்தக்க**ன**.

# உரையாசிரியர் உலகில் பாயிரம்

15. தொல்காப்பிய உரையாசிரியர் பலரும் பாயிரத்திற்கு உரை வகுத்துள்ளனர்—– சிற்சில வேறுபாடுகளுடேன். ஆயினும் தொல்

<sup>26</sup> சிலப்பதிகாரம்-5:94.

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> புறநா ஹாறு-187,

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup>-<sup>29</sup> திருக்குறள்-527, 9.

<sup>30</sup> திருநாவுக்கரசர் தேவாரம்-திருஅங்கமாலே.

<sup>81</sup> திருக்குறன்-236.

காப்பியப் பாயிரத்தின் தனிச்சிறப்பை ஒரு தனி நூலில் விளைக்கிக் காட்ட முதன்முதல் முனேந்த பெருமை சிவஞான முனிவருக்கே உண்டு எனலாம். அவர் எழுத்தால் உந்தப்பெற்ற அரசஞ் சண்முகஞர் மிக விரிவாகச் செய்துள்ள தொல்காப்பியப் பாயிர உரை விளக்கம் வியத்தற்குரியது.

#### பாயிரப் பெருமை

- 16.1. இதுகாறும் எண்ணியைவற்றுல் பணம்பாரஞர் பாயிரத்தின் தனிச்சிறப்புகளுள் சில விளங்கும். சுருங்கச் சொல்லுமிடத்துத் தமிழின் பெருமை தொல்காப்பியத்தால் விளங்குமெனின் தொல் காப்பியத்தின் பெருமை பணம்பாரஞர் பாயிரத்தால் குறிப்பாகவும் சிறப்பாகவும் விளங்கும் எனலாம்.
- 16.2. பாயிரத்தின் சிறப்பு பன்னட்டறிஞரும் போற்றும் ஒன்று. 32 அத்தகு பாயிரக்கலே தமிழுக்கே உரிய தனிச்சிறப்போ என்றும் எண்ண வேண்டியுள்ளது. காரணம் இப்பாயிர மரபு இவ்வளவு பழமையான—முழுமையான நிலேயில் வடமொழி உள்ளிட்ட வேறு எம்மொழியிலும் இல்லே எனத் தோன்றுகிறது. எனவே பாயிரக்கலே தமிழிலக்கியக் கலேயின் தனிச் சிறப்புகளுள் ஒன்று என்று போற்றலாம்.

## துணேபுரிந்த நூல்கள் (Bibliography)

#### தமி ம்

அரசஞ் சண்முகஞர்—பாயிர விருத்தி, 1905.

இளங்கோவடிகள்—சிலப்பதிகாரம்.

கோதண்டபாணிப்பிள்கோ, கு.—முதற்குறளுவமை, பாரி நில்யே வெளியீடு, 1956. சதாகிவப் பண்டாரத்தார், தி. வை.—பாண்டியர் வரலாறு, பாரி நில்யே வெளியீடு, 1956.

சமாது வெளியீடு, சங்க இலக்கியம் (1940).

சாமிநாத ஐயர், உ. வே., பதிப்பாசிரியர்—குறுந்தொகை, 1937.

இவஞான முனிவர், தொல்காப்பியச் சூத்திர விருத்தி, கழக வெளியீடு, 1964.

தமிழ் வளர்ச்சிக் கழகம்—கலேக்களஞ்சியம்—தொகுதி-4.

திருவள்ளுவர்-திருக்குறள்.

துரைஅரங்கசாமி, மொ. அ., சங்ககாலச் சிறப்புப் பெயர்கள், பாரி நிலேய வெளியீடு, 1960.

தொல்காப்பியர்—தொல்காப்பியம்.

பவணந்தி முனிவர்—நன்னூல்.

#### 4 ந்திலம்

BURNELL, A. C., The Aindra School of Sanskrit Grammarians, 1875.

ILAKKUVANAR, S., Tholkappiyam, 1963.

The Encyclopaedia of Religion & Ethics.

The New Dictionary of Thoughts.

<sup>32</sup> The New Dictionary of Thoughts-See under ' Preface'.

# நாடக வழக்கும் உலகியல் வழக்கும்

அ. சண்முகதாஸ் \*

## 1. கட்டுரையின் நோக்கம்

தமிழ் மொழியின் தொல்லிலக்கணமாகிய தொல்காப்பியத்தின் சூத்திரங்களுக்கு உரை வகுத்தவர்களிடையே கருத்து வேற்றுமை களும் முரண்பாடுகளும் உண்டு. எழுத்ததிகாரச் சொல்லதிகாரச் சூத்திரங்களேவிட, பொருளதிகாரச் சூத்திரங்கள் பலவற்றை உரை காரர் பிறழக் கொண்டு, தொல்காப்பியர் கருதியதை விடுத்துத் தாம் கருதியதையே வலிந்து கூறுவதைப் பேராசிரியர் ச. சோம சுந்தரபாரதியார் போன்ற அறிஞர்கள் எடுத்துக்காட்டியுள்ளனர். பொருளிலக்கணம் தமிழ் மொழிக்கே சிறப்பாக உரியதொன்றுகும். ஆகவே, தமிழ் மாணவர்களாகிய நாம் பொருளிலக்கண மரபுகளேத் திரிபின்றித் தெளிவாக அறிந்து கொள்வதற்கு விரும்புவது இயற் கையே. பொருளதிகார அகத்திணேயியலில்,

> ''நாடக வழக்கினும் உலகியல் வழக்கினும் பாடல் சான்ற புல வெறி வழக்கம் கலியே பரிபாட் டாயிரு பாங்கினும் உரிய தாகும் என்மனர் புலவர் '¹

என்ற சூத்திரத்திற்கு உரைகாரர் கூறும் மயக்கம் செறிந்த கருத் தன்றித் தொல்காப்பியர் வேறு பொருள் கருதியிருக்கவேண்டும் என்பதை ஆராய்வதே இக்கட்டுரையின் நோக்கமாகும். இச்சூத்தி ரம் பற்றிய ஆராய்ச்சி, இது எழுந்த காலம், கலி, பரிபாட்டு ஆகிய பாக்களின் பண்புகள் ஆகியனவற்றை அறிந்து கொள்ள உதவும்.

## 2. நச்சிஞர்க்கினியர் உரையும் நடையும்

மேற்காட்டிய சூத்திரத்திற்கு உரை வகுக்கும் உச்சிமேற் புலவர்கொள் நச்சிரைக்கினியர் ஐந்குறுநூற்றுப் பதிஞேராம்²

<sup>&</sup>lt;sup>▶</sup>பி.ஏ.(ஆனர்ஸ்), ஆராய்ச்சி மாணவர், எடின்பரோ பல்கஃலக்கழகம், ஸ்காட் லாந்து, இங்கிலாந்து.

<sup>1</sup> தொல்காப்பியர், தொல்காப்பியம், பொருளுதிகாரம் (முதற்பாகம்), முன் ஐந்தியல்களும் நச்சிஞர்க்கினியமும், சூத்திரம்: 53.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ஐங்குறுநூறு, செய். 11:

<sup>&#</sup>x27;'மண்நெடு வயலே வேழஞ் சுற்றுந் துறைகே ஞேரன் கொடுமை நாணி நல்ல வென்றும் யாமே யல்ல யென்னுமென் தடமென் ரேனே.''

பாடலே மேற்கோளாகக் கொண்டு,

''இதனுள் முதல் கருவுரிப்பொருளென்ற மூன்றுங் கூறலின் நாடக வழக்கும், தஃவேனேத் தஃவி கொடுமைகூறல் உலகியலாகலின் உலகியல் வழக்கும் உடன் கூறிற்று. இவ்விரண்டுங் கூடிவருதலே பாடலுட் பயின்ற புலனெறி வழக்கம்.''<sup>3</sup>

என்று கூறிச் செல்கிருர். இவருடைய கருத்தின்படி முதல், கரு, உரிப் பொருள் பாடலில் அமைதல் நாடக வழக்கு என்றும், தலே வேணுத் தேலேஷி கொடுமை கூறல், அவ்வந்நிலத்து மக்களே பாடலிற் தேலேவராதல் ஆகியன உலகியல் வழக்கு என்றுங் கொள்ள இட முண்டு. இவருடைய கருத்திற்கேற்ற நாடக வழக்கும் உலகியல் வழக்கும் அகவற் பாவாலமைந்த அகநானூறு, நற்றிணே, குறுந் தொகை, ஐந்குறுநூறு ஆகிய நூற்பாடல்களில் தெளிவுடனும் சிறப் புடனும் இடம் பெற்றுள்ளன. அவ்வாறெனில் தொல்காப்பியர் ஏன் கலிக்கும் பரிபாடலுக்குந்தான் இவை உரியன என்று விதந்து கூறவேண்டும்.4

# 3. ச. சோமசுந்தரபாரதியார் உரையும் கடையும்

ச. சோ. பாரதியார் இச்சூத்திரத்தின் முதலிரு அடிகளே ஒரு பகுதியாகவும் இறுதியிரு அடிகளே வேருரு பகுதியாகவும் கொண்டு விளக்கங் கூறுவதாக அவருடைய குறிப்புரை அமை கிறது. முதலில்,

> ''உலகியல் வழக்கு, உள்ளவாறுலகத்தார் ஒழுகலாகும். அவ்வொழுக்கச் சிறப்பைச் சுவைபட ஆடிக்காட்டுவதே நாடகவழக்காம். ஆதலால் இவ்விரண்டும் மக்களின் வாழ்க்கையொடுபட்ட இயல்புகளேயே குறிப்பனவாம். அகத்திணேப் புலனெறி வழக்கம் எல்லாம் மக்கள் வாழ்க் கையின் மெய்யியல்புகளேத் தழுவி இன்றியமையா தாதலால் அவ்வாறு புலனெறி வழக்கஞ் செய்தலே தமிழ் மரபென்பதைத் தொல்காப்பியர் இச்சூத்திரத்தால் வற்புறுத்துவர்.''

என்று கூறிச் செல்கின்றுர். மக்கள் வாழ்க்கையின் மெய்யியல்பு களேத் தழுவி நடக்கும்படி புலனெறி வழக்கஞ் செய்தல் தமிழ் மரபென்பதை இச்சூத்திரம் வலியுறுத்துவதென்றுல் கலி, பரி பாட்டு என்ற யாப்பு வடிவங்கள் பற்றித் தொல்காப்பியர் இஙீகு ஏன் பேசவேண்டும்? அகவற்பாவாலமைந்த அகநானூறு, நற்றிணே ஆகிய நூற்பாக்களில் இத்தமிழ் மரபு அமையவில்ஃயோ என்ற

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> நச்சிஞர்க்கினியர், தொல்காப்பியம், பொருளதிகாரம், சூ. 53.

<sup>்</sup>ச. சோமசுந்தரபாரதியார், தொல்காப்பியர் பொருட்படலம் அகத்**திணையி**ய இயம் புதிய உரையும், பக். 207.

கடாக்கள் எழுகின்றன. இன்னும் பாரதியார் அவர்கள் தமது உரையிலே,

> ''இனி, பலவகைப் பாக்களில், புறத்தி‱க்குச் சிறப்பன வும் புறத்திணேக்கும் அகத்திணுக்கும் பொதுவாய் வரு வனவுமான வெண்பா, அகவல், வஞ்சிகளிலும் கலியும் கலியுறுப்புக்கொண்டு நடக்கும் பரிபாட்டுமாகிய இரண் டுமே அகத்திணேக்குச் சிறந்து பயிலும் பெற்றியன.... அதஞல் இவ்வியலில் அச்சிறப்புரிமை சுட்டப்பட்டது.''<sup>5</sup>

என்று தொடர்ந்து கூறுகிறுர். செய்யுளியலிலே பரிபாடல் ஒன்ற கோயே காமங்கண்ணிய யாப்பாகத் தொல்காப்பியர் குறிப்பிடுவர். கேலிப்பாவைப் பற்றி அவ்வியேலிலே, விரிக்கும்போது, அதன் ஒரு பகுதி கடவுள் வாழ்த்துப் பாடவும் அமையும் எனக் கூறியுள்ளார்.? ஆகவே, கலி அகத்திணேக்கும் புறத்திணேக்கும் பொதுவானது எனக் கொள்ளமுடிகின்றது. இக்கருத்திணேச் செய்யுளியலிலே நிறுவிய தொல்காப்பியர் இச்சூத்திரத்திலே கலி அகத்திணேக்குச் சிறந்து பயிலும் யாப்பு எனக் கூறி முரண்படமாட்டார். பாரதியார் தமது உரையிலே கலி, பரிபாட்டு என்று யாப்புக்களுக்கும் நாடக வழக்கு, உலகியல் வழக்கு என்பனவற்றுக்கும் என்ன தொடர்பு

# 4. நாடக வழக்கு

4.1. நாடக வழக்கு என்பது பற்றியும், அதற்கும் கலி, பரி பாட்டு ஆகிய யாப்புக்களுக்கும் உள்ள தொடர்பு பற்றியும் தொல் காப்பியர் கருதியது என்ன என்பதை ஆராய்வோம். அகவற் பாவாலமைந்த சங்ககால அகத்திணேப் பாடல் ஒவ்வொன்றும் ஒவ் வொரு பாத்திரத்தினுடைய கூற்றுகவே அமைகின்றது. பல பாத் திரங்கள் உரையாடுவதாக இப்பாடல்கள் அமையவில்லே. ஆனுல், கலி த்தொகை நூலிலோ நாடகத்தில் இடம்பெறுவது தோழி தஃவி உரையாடல், தே தேவன் த வேவி உரையாடல்,<sup>9</sup> தோழி தலேவன் உரையாடல்,<sup>10</sup> ஆகிய முறையிலே செய்யுட்கள் அமைந்துள்ளன: உதாரணமாக முல்ஃக்கலியுள் 112வது பாடுஃ

<sup>்</sup> செ. சோமகந்தரபாரதியார், முன் குறிப்பிட்ட நூல், பக். 207.

<sup>ீ</sup> தொல்காப்பியர், தொல்காப்பியம், பொருளுதிகாரம் (இரண்டோம் பாகம்), பின்றுன்கியல்களும் பேராசிரியமும், கூ. 433:

<sup>&#</sup>x27;'கொச்சக மராகஞ் சுரிதக மெருத்தொடு செப்பிய நான்குந் தனக்குறுப் பாகக் காமங் கண்ணிய நிஃமைத் தாகும்.''

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> தொல்காப்பியர், முன் குறிப்பிட்ட நூல், கு. 450. ''ஏனேயொன்றே,

தேவர்ப் பராஅய முன்னிலேக் கண்ணே''.

<sup>்</sup> கலித்தொகை, செய். 60.

<sup>்</sup> கலி., செய். 64.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> கலி., செய். 61.

நோக்கின், அங்கு இடையன் ஒருவனும் இடைச்சி காதலுரையாடும் ஓர் ஓரங்க நாடகமாக அப்பாடலமைவதைக் இவ்வாறு உரைநடைப் பண்பு கொண்ட நாடக அமைப்பிலேயே கலித்தொகைப் பாடல்களுட் பெரும்பாலானவை அமைந்துள்ளன. கலிவெண்பாப் பாட்டிலமைந்த செய்யுட்களிலும் காணப்படுகின்றது. கலி த்தொகைப் இவ்வுரையாடற் பண்பு தொல்காப்பியராற் குறிக்கப்படும் கலிப்பாவின் பாடல்களில் வகைகள் பெரும்பாலும் இடம்பெற்றுள்ளன. கலிப்பாவினு டைய வளர்ச்சிக் கிரமத்தை இப்பாடல்களிலே ஓரளவுக்குக் கண்டுகொள் ளக் கூடியதாயுள்ளது. வெண்பாவிலிருந்தே கலிப்பா தோன்றி வளர்ந்திருக்க வேண்டும் என்பதனேத் தொல்காப்பியருடைய சூத் சுட்டிக் காண்பிக்கின்றன.<sup>12</sup> பஃ இொடை வெண்பா, வெண்பாவினுடைய வளர்ச்சி நிலேயைக் காட்டுகின்றது எனக் கலிப்பாவின் ஒருவகையாகிய கலிவெண்பாட்டு, கொள்ளலாம். பஃ இருடை வெண்பாவிலிருந்தே தோன்றியுள்ளதென்பதற்குக் கலி வெண்பாட்டின் அமைப்புச் சான்று பகருகின்றது. வெண்பாவில் உரையாடற் பண்பு, நாடகப் பாங்கு ஆகியனவற்றிற்கு இடமில்ஃ. ஆஞல், வெண்பாளின்ப் போன்ற அமைப்புக் கொண்ட கலிவெண் பாட்டிலே<sup>13</sup> இப்பண்புகள் இடம் பெற்றுள்ளன என்பதற்குக் கலித் தொகைப் பாடல்கள் சிலசான்றுகளாகின்றன.14 பரிபாடலிலும் அகத்திணே பெற்றிய வையைப் பாடல்களில் இத்தகைய உரையாடற் றிறன் பொருந்திய நாடகப் பண்பு இடம்பெற்றுள்ளது.<sup>15</sup>. நற்றிணே, அகநானூறு, ஆகிய அகத்துறை நூல் அகவற் பாக்களில் இப்பண்பு இல்லே. இப்பண்பு களி லுள்ள கொண்ட செய்யுட்கள் செய்வதற்குக் கலிப்பாவும் பரிபாடலுமே உகந்த யாப்புக்களாகும். ஆகவேதான் நாடக வழக்கிலமைந்த புலனெறி வழக்கம் கலிக்கும் பரிபாட்டுக்கும் உரியது இன்னும் பரிபாடலுக்கு தொல்காப்பியர் கூறியுள்ளார். உரை யெழு திய திரு. பொ. வே. சோமசுந்தரஞர் தமது அணிந்துரையில்,

> ''...தஃவென் தஃவி தோழி செவிலி பாங்கன் முதலிய உறுப்பினர்களேக் கொணர்ந்து நிறுத்தித் தன் கூற்ரு னேன்றி அவ்வுறுப்பினர் கூற்ருகவே வினைவும் செப்புமாய்

<sup>11</sup> கவி., செய். 112.

<sup>13</sup> தொல்காப்பியர், தொல்காப்பியம், பொருளுதொரம், செய்யுனியல், சூ. 107, 108

<sup>&#</sup>x27;'பாவிரி மருங்கிகோப் பண்புறத் தொகுப்பி ஞிகிரியப்பா வெண்பா வென்றுங் காயிரு பாவினு ளடங்கு மென்ப'' ''ஆசிரிய நடைத்தே வஞ்சி யேனே வெண்பா நடைத்தே கலியென மொழிப''.

<sup>13</sup> சுடர்த்தொடிஇ......என்ற கலிவெண்பாவாலான கவித்தொகைச் செய்யுனே உதாரணமாகக்காட்டி, வீரசோழிய உரைகாரர் (வீரசோழியம், கழக வெளியீடு, யாப்., படவம், பக். 134, 135) " இது நேரிசை வெண்பாவே போன்று. அதனின் நீண்டு வந் தமையாற் கலிவெண்பா எனக்கொள்க" எனக் கூறியுள்ளதை நோக்குக.

<sup>14</sup> கலி., செய். 51, 65.

<sup>15</sup> பரிபாடல், செய். 20.

உரையாடல் நிகழ்வித்து ஓதுவோர் அகக்கண் முன்னர் ஓர் இனிய நாடகக் காட்சியினத் தோற்றுவித்தலேக் கருதியே நாடக வழக்கு என்றுர் எனக் கருதுதல் மிகையாகாது. இங்ஙனம் நாடகமாகக் கூறுதற்குக் கலிப்பாவும் பரிபாடலுமே தகுதியுடைய பாடல்கள் ஆதலும் ஏனேய பாக்கள் தகுதியல்லாதனவாதலும்...''16

என்று கூறியுள்ளதை நோக்குமிடத்து, அவருடைய கூற்று எமது கருத்தை வலியுறுத்துகின்றதென்றே கொள்ளலாம்.

4.2. கலிப்பா வெண்பாவிலிருந்து தோன்றியதென்பதை முன்பு குறித்துள்ளோம். அவ்வாறு தோன்றிய பாவினுடைய சிக்குக் கிரமம் கலிவெண்பாட்டு, கொச்சகக்கலி, ஒத்தாழிசைக்கலி, உறழ்கலி என்ற முறையிலே அமைந்திருக்கவேண்டும். கலிவெண் பாட்டு வெண்பாவினேப் போன்றது. கொச்சகக்கலியில் பாவினுடைய அதிகம்.17 ஆதிக்கமே தொல்காப்பியருடைய கொச்சகக்கலிச் சூத்திரம் பற்றி உரையாசிரியர்களிடையே கருத்து வேற்றுமையுண்டு. இளம்பூரணர் அமைத்துள்ள ஐந்து சூத்திரத்தின் முதன்மூன்று அடிகளேயும் பேராசிரியரும் நச்சிஞர்க் கினியரும் கலிவெண்பாட்டுச் சூத்திரத்துடன் சேர்த்துக் கூறுவர். ஆனல் இளம்பூரணருடைய சூத்திர அமைப்பே பொருத்தமான தாகும்.<sup>18</sup> ஒத்தாழிசைக்கலியும் உறழ்கலியும் வெண்பாவின் ஆதிக் கத்தினின்று நீங்கி, கலிப்பாவின் சொந்தப் பண்புகள் கொண்டன வாயுள்ளன. வெண்பாவின் ஆதிக்கங் கொண்ட கலிவெண்பாட் டுக்கள் சிலவற்றிலேயே உரையாடற் பண்பும் நாடகப் பாங்கும் உண்டு என முன்பு காட்டியுள்ளோம். ஆതுல், தொல்காப்பியர் ஒத்தா ழிசைக் கலிக்கும் உறழ்கலிக்கும் ஓதியுள்ள இலக்கணங்களின் படி அவற்றிலே இவை மிகுதியாகக் காணப்படுகின்றன என்று கொள்ளலாம். கலிப்பாவின் ஒரு பகுதியாகிய உறழ்கலி பற்றித் கொல்காப்பியர் பின்வருமாறு கூறுவார்:

> ''கற்று மாற்றமு மிடையிடை மிடைந்தும் போக்கின்றுக லுறழ்கலிக் கியல்பே'''<sup>18</sup>

நாடகத்திற்குரிய உரையாடற் பண்பு கலிக்கும் உண்டு என்*பது* இச்சூத்திரத்தாலே தெளிவுறுத்தப்படுகின்றது. அத்துடன் கலிப் பாவுக்குப் பொதுவாக ஓதப்படும் தரவு, தாழிசை, தனிச்சொல்,

<sup>16</sup> பொ. வே. சோமசந்தரஞர், பரிபாடல் அணிந்துரை, பக். 10.

<sup>17</sup> இளம்பூரணர், தொல்காப்பியம், பொருளுதிகாரம், செய்யுளியல், கு. 154.

<sup>&#</sup>x27;'தரவும் போக்கும் பாட்டிடை மிடைந்து மைஞ்சீ ரடுக்கியு மாறுமெய் பெற்றும் வெண்பா வியலான் வெளிப்படத் தோன்றும் பாநிலே வகையே கொச்சகக் கனியென நூலளவில் புலவர் நுவன்றறைந்தனரே''.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup> A. Chidamparanathan Chettiyar: Advanced Studies in Tamil Prosody, pp. 87-88.

<sup>19</sup> தொல்காப்பியர், தொல்காப்பியம், பொருளதிகாரம். சூ. 468.

சுரிதகம் போன்ற உறுப்புக்கள் நாடகப் பண்பினே மேலும் வலி யுறுத்துகின்றன. நாடகத்திற்குரிய இடமும், சந்தர்ப்பமும், களமும் தரவு என்ற பகுதியிலே அடங்குகின்றன. நாடகத்திற் குரிய முடிவும் அதனுலேற்படும் படிப்பிண், பயன் ஆகியனவற் றைக் காட்டுவது போல் சுரிதகம் அமைகின்றது. பரிபாட்டு கலி யின் சில உறுப்புக்கள் கொண்டு நடத்தலால், அதற்கும் இப்பண்பு கள் உரித்தாகின்றன.

# 5. ''உலகியல் வழக்கு''

- 5.1. தொல்காப்பியர் உலகியல் வழக்கு என்பது பற்றிக் கருதியது எதுவாயிருக்கலாம் என்பதை ஆராய்வோம். சங்க இலக்கியங்களாகிய அகநானூற, நற்றிணே ஆகியவற்றின் செய்யுட்களிலே இடம்பெறும் தஃவேர்களும் தஃவியரும் பெயர் சுட்டப்பெருதவ ராயினும், அவர்கள் ஒத்த குணநலன்கள் கொண்ட உயர்ந்த மக்களாகவேயுள்ளனர். ஆஞல், கலித்தொகைப் பாடல்கள் சில வற்றிலே கூனி, குறளன் முதலியோர் தஃலமக்களாக இடம்பெறு கின்றனர்.20
- 5.2. நற்றிணே முதலிய சங்க நூல்களில் காமக்கிழத்தி தஃவேண் ஏசுவதாகச் செய்யுள் செய்யப்படவில்ஃ. ஆனுல், அவ்வாறு கலித்தொகையில் இடம்பெறுகின்றது.<sup>21</sup> பரிபாடலில் ஒரு செய்யுளிலே காமக்கிழத்திக்கும் பரத்தைக்குமிடையே பின்வரு மாறு ஒரு வாக்குவாதம் உண்டாகின்றது:

#### தவேவி:

''... நல்லவை நாணுமற் றந்து முழவின் வருவாய் நீ வாய்வாளா எந்தை எனக்கீத்த இடுவனே ஆரப்பூண் வந்தவழி நின்பான் மாயக் களவன்றேல் தந்தானத் தந்தே தருக்கு''

#### பரத்தை:

''மாலே யணிய விலேதந்தான் மாதர்நின் கால் சிலம்பு கழற்றுவாய் சால அதிரலங் கண்ணிநீ அன்னெற் கன்பன் இதுவாய் அவன்கள்வன் கள்விநா னல்லேன்''22

பொதுமக்கட் சார்புடைய இலக்கியமாகிய பள்ளுப் பிரபந்தத்திலே மூத்த பள்ளியும் இளேய பள்ளியும் வாக்குவாதம் புரிவதுபோல் இப்பாடற் பகுதி அமைவதைக் காணலாம். இவ்வாறு சாதாரண

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> கலி. செய்யு. 30.

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> கலி. செய்யு. 69, 72, 73.

<sup>22</sup> பரி. செய். 20.

உலகியல் நிகழ்ச்சிகள் நற்றிணே, குறுந்தொகை நூற்பாக்களேவிடைக் கலித்தொகைப் பாடலிலும் பரிபாடலிலும் பெரும்பாலும் இடம் பெறுவதை நோக்கியே தொல்காப்பியர் உலகியல் வழக்குப் பற்றிச் செய்யுள் செய்வதற்குக் கலியும் பரிபாட்டும் சிறந்தன என்று கூறி யுள்ளார்.

- 5.3. இனி இவ்வுலகியல் வழக்கு அகவல் முதலிய யாப்புக்களில் ஏன் இடம்பெற முடியாது என்பதை நோக்குவோம். சாதாரண மக்கட் சார்புடைய நிகழ்ச்சிகள் கொண்ட இலக்கியங்கள் யாவும் இசை, நாடகப் பண்புடையனவாகவே அமைகின்றன. விசயநகர நாயக்க மன்னர் காலத்தின் இறுதிப் பகுதியிலே தோன்றிய மக்கள் நாட்டமுடைய இலக்கியங்களாகிய பள்ளு, குறவஞ்சி ஆகியன நாடகப் பண்பும், இசைப் பண்பும், சாதாரண உலகியல் வழக்குப் பண்பும் கொண்டு விளங்குவது இங்கு மனங்கொள்ளத் தக்கதாகும். இதிலிருந்து நாடகமும், இசையும் உலகியல் வழக்குடன் பெரிதுந் தொடர்புடையன என்பதை அறிகிறேம். ஆணுல், இவ்விரு பண் புகளும் அகவல், வெண்பா யாப்புக்களே விடக் கலியிலும் கலி யுறுப்புக்கள் சிலவற்றைக் கொண்டு நடக்கும் பரிபாட்டிலுமே காணப்படுகின்றன. கலியில் இசைப்பண்பு பற்றிப் பேராசிரியர் வையாபுரிப்பிள்ளே பின்வருமாறு கூறுவார்:
  - ''வெண்பாவின் பின் வந்தது கலிப்பாவின் ஒரு பகுதியா கிய தாழிசை. இது பாடுதற்கெனவே அமைந்தது என்று கூறலாம். தாழிசை என்ற பெயரே இதனே விளக்குகின் றது. கலிப்பாவிற்குரிய ''முரற்கை'' (தொல். பொருள் 382) என்ற பெயரும் இதனேயே வலியுறுத்தும். முரற்கை என்பது ஒலித்தல் என்று பொருள்படும். ''இசை முரலுதல்'' என்றல் முற்காலத்து மரபு.<sup>23</sup>

ஆகவே மேற்காட்டியவற்றின் மூலம் உலகியல் வழக்குடன் பொருந் திய புலனெறி வழக்குக்கு இசைப் பண்பும் நாடகப் பண்பும் பொருந்திய கலியும் பரிபாட்டும் சிறந்தன என்று தொல்காப்பியர் கூறியது பொருத்தமெனக் கொள்ளலாம்.

# 6. ''பாடல் சான்ற''

கலியிலும் பரிபாட்டிலைமுள்ள இசைப் பண்புக்கும் நாடக வழக்கு, உலகியல் வழக்கு ஆகியனவற்றிற்குமுள்ள தொடர்பினே நோக்கியே தொல்காப்பியர் ''பாடல் சான்ற'' என்ற அடியிண இச்சூத்திரத்தில் அமைத்தார் எனலாம். பரிபாடலுக்கு நல்லச் சுதஞர், கண்ணகஞர் போன்ரூர் இசை வகுத்துள்ளமை இங்கு குறிப்பிடற்பாலது. பாடல் சான்ற என்ற சூத்திர அடிக்கு உரை யாசிரியர்கள் எவரும் தெளிவாகப் பொருள் கூறிஞரில்லே. தொல்

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> எஸ். வையொபுரிப்பின்ளோ. தமிழின் மேறுமலர்ச்சி, பக். 110.

காப்பியர் ''புலனெறி வழக்கம்'' என்று குறிப்பிடுவதாலே செய் யுள் செய்தல் என்ற பொருள் குறிப்பிடப்பட்டுளிட்டது. அப்படி யெனில் ''பாடல்''என்ற மற்இருரு சொல்லினே அவர் அச்சூத்தி ரத்திலே யமைக்க வேண்டியதில்ஃ. ஆகவே, ''பாடல்'' என்ற சொல் அங்கு ஒரு விசேடப் பொருளில் வழங்கும்படியாக அவர் அமைத்திருக்கின்றுர் என்று கொள்ளலாம். பாடல் சான்ற என்ற அடிக்கு இசையுடன் பாடுதற்கமைந்த என்ற பொருளினேக் கொள் ளுவேதே பொருத்தமெனக் கூறலாம்.

## 7. காமங் கண்ணிய வையைப் பாடல்களும் சூத்திரம் எழுந்த காலமும்

7.1. தொல்காப்பியர் செய்யுளியலிற் பரிபாட்டினேக் காமங் கண்ணிய யாப்பு என்று குறிப்பிட்டு, அகத்திணேயியலில் நாடக வழக்கிலும் உலகியல் வழக்கிலும் பொருந்திவரும் தற்போ துள்ள வழக்குக்கு உரியது எனக்கூறுவர். கருத்திற்கமை பாடல் நூலிலுள்ள பாடல்கள் தொல்காப்பியர் யாது கடவுள் வாழ்த்துப் பொருள் கொண்டனவாகவும் அமைந் இக்கடவுள் வாழ்த்துப் பாடல்கள் பிற்காலத்தனவாகை யாலும், தொல்காப்பியர் இப்பரிபாடல் நூற்பாக்களே இச்சூத்திரம் அமைத்திருக்க முடியாது எனக் கருதலாம். பரிபாடல் நூலிலே காணப்படும் பாடல்கள் யாவும் ஒரே காலத்தில் எழுந்தன என்று கொள்வதற்கு ஆதாரங்கள் எதுவும் காமத்தினேயே பொருளாகக் கொண்ட வையைப்பாடல்களும், வாழ்த்தும் விரவி செவ்வேள் வந்துள்ள கடவுள் வாழ்த்து மட்டுமே பொருளாயுடைய பாடல்களும்,<sup>24</sup> கட**வு**ள் திருமால், செவ்வேள் பற்றிய பாடல்களும் பரிபாடல் நூலிலே காணப்படுகின்றன. காமத்தை மட்டுமே பொருளாகக் கொண்டு பாடப்படும் பரிபாட்டு, காலகதியில் காமத்தி‱யும் கடவுள் வாழ்த்தினேயும் ஒருங்கு சேரப் பாடுதற்குப் பயன்படுத்தப்பட் டிருக்கவேண்டும். பின்பு காலஞ்செல்லக் கடவுள் வாழ்த்துப் பாடுதற்கே இது சிறந்த பாவாகக் கொள்ளப்பட்டிருக்கலாம். ஆகவே, தற்போது எமக்குக் கிடைக்கும் பரிபாடல் நூல் பல காலங்களாகப் பல மாற்றங்களுடென் பாடப்பட்ட பரிபாட்டுக்க என்று கொள்வதே பொருத்தமாகும். ளின் தொகுப்பு நூல் ஆகவே, காமங்கண்ணி வந்த வையைப் பாடல்கள் தோன்றிய பின் னாரும் ஏுனயே பரிபாடற் பாடல்கள் தோன்றுவதற்கு முன்னரும் தொல்காப்பியர் இச்சூத்திரத்தினே அமைத்திருக்கவேண்டும்.

<sup>&</sup>lt;sup>24</sup> பரிபாடல், செவ்வேள் பற்றிய 5ம், 14ம் பாடல்களேத் தவிரை ஏனேய 8ம், 9ம், 17ம், 18ம், 19ம், 21ம் செய்யுட்கள் யாவற்றிலும் அகப்பொருளும் கடவுள் வாழ்த்துப் பொருளும் விரேவி வேத்துள்ளன.

7.2. கலித்தொகைப் பாடல்களும் பரிபாடலிலுள்ள வையைப் பாடல்களும் எழுந்த பின்னாரே தொல்காப்பியர் ''நாடக வழக்கி னும்....'' என்ற சூத்திரத்தை அமைத்திருக்க வேண்டுமென்பதை இதுகாறும் இக்கட்டுரையிற் கூறியவற்றிலிருந்து உணர்ந்துகொள் னலாம். இவ்விடத்திலே பேராசிரியர் வி செல்வநாயகம் கூறும் கருத்தின் நோக்குதல் பொருத்தமாகும். அவர்,

> ''முதலில் அகவலோசையில் அகத்த்ஃணச் செய்யுட்கள் இயற்றப்பட்டபின்பே கலியோசையிலும் பரிபாட்டிலும் இயற்றப்பட்டிருத்தல் வேண்டும் என்பது செய்யுளோசை யின் வளர்ச்சிக்கிரமத்தை நோக்குவார்க்கு நன்கு புல **ை**கும். எல்லாச் செய்யு**ளோசை**களுக்கும் தாயகமா**யுள்** ளவை அகவல், வெண்பாவென்னும் மூலவோசைகள்.... அகத்திணேச் செய்யுள் மரபு ஆரம்பித்த காலத்தில், அகத் **திணே**ச் செய்யுட்கள் யாவும் அம்மூலவோசைக**ளி**லே தோன்றி வளர்ச்சியடைந்த பின்னரே கலியிலும் பரி கொள்ளுதல் பாட்டிலும் அமையலாயினவென நா ம் அகத்தினோப் பிழையாகாது. ஆகவே, அகவலிலே பொருள் அமையும் மரபு வழக்கொழிந்த காலத்திலேயே 'நாடக வழக்கினும்....' என்னும் பொருளதிகாரச் சூத் திரம் எழுந்திருத்தல் வேண்டும் என்பது வாகும்''25

என்று சுறுகிருர். அவருடைய கூற்று எம்முடைய கருத்துக் கீளத் தொகுத்து இரத்தினச் சுருக்கமாகக் கூறுகின்றதெனக் கொள்ளலாம்.

#### 8. முடிவுரை

இதுகாறும் கூறியவற்றுல் தொல்காப்பியர் கலித்தொகைச் செய் யுட்கள், பரிபாடலிலுள்ள வையைப் பாடல்கள் ஆகியனவற்றை நோக்கியும், அவற்றிலுள்ள நாடகப் பண்பு, உலகியற் பண்பு, இசைப் பண்பு என்பனவற்றை உணர்ந்துமே இச்சூத்திரத்தை அமைத்துள்ளார் என்று கொள்ளுதலே பெரிதும் ஏற்புடைத்தாகும் என்பது ஒருவாறு தெளிவாக்கப்பட்டுள்ளது.

#### மேற்கோள்களாக எடுத்தாண்ட நூல்கள் அவற்றின் ஆசிரியர்கள் ஆடிய வற்றின் தொகுப்பு

- 1. இளம்பூரணர்—தொல்காப்பிய உரை.
- 2. ஐங்குறுநூறு—தொல்காப்பிய உரையில் நச்சிளுர்க்கினியர் மேற்கோன்.
- 3. கவித்தொகை—தமிழ்ச் சங்க வெளியீடு, சென்னே, 1958.

<sup>#</sup> ஷி. செல்வநாயகம், தமிழ் இலக்கிய வரலாறு, பக். 60, 61.

- 4. செல்வநாயகம், வி.—தமிழ் இலக்கிய வரலாறு, சிறீ லங்கா அச்சகம், யாழ்ப் பாணம், நான்காம் பதிப்பு, 1965.
- சோமசந்தரபாரதியார், ச.——தொல்காப்பியப் பொருட்படலம், அகத்திக்கையியலும், புதிய உரையும், மதுரை, முதற் பதிப்பு, 1942.
  - 6. சோமசுந்தரஞர், பொ. வே.—பரிபாடல், கழக வெளியீடு, அணிந்துரை.
- தொல்காப்பியர்—பொருளதிகாரம், நச்சிஞர்க்கினியம், கணேசையர் பதிப்பு,
   கன்ஞகம், 1948.

தொல்காப்பியர்—பொருளதிகாரம், பேராகிரியம், கணேசையர் பதிப்பு, சுன்னுகம், 1943.

தொல்காப்பியர்——பொருளதைகாரம், செய்யுளியல், நச்சிஞர்க்கினியர் உரை, கழக வெளியீடு.

தொல்காப்பியர்—பொருளதிகாரம், இளம்பூரணம்.

- 8. நச்சிஞர்க்கினியர்—-தொல்காப்பிய உரை.
- 9. பரிபாடல்—கழக வெளியீடு, 1957.
- 10. வீரசோழியம், பெருந்தேவளுர் உரை, கழக வெளியீடு.
- 11. வையாபுரிப்பிள்డா, எஸ்.—— தமிழின் மறுமலர்ச்சி, பாரி நிலேயம், சென்கோ. இரண்டாம் பதிப்பு, 1953.
- A. Chidamparanathan Chettiyar. Advanced Studies in Tamil Prosody, Annamalai University Press, Annamalainagar, Reprinted in 1957.

# பல பொருள் பற்றிய ஐயங்கள்

மே. சிதம்பரம்\*

#### இலக்கியம்

## திருக்குறளில் ஒரு பாட்டு

''பெறின்என்னும் பெற்றக்கால் என்னும் உறினென்னும் உள்ளம் உடைந்துக்கக் கால்.''

இது திருக்குறள், காமத்துப்பாலில், அவர்வயின் விதும்பல் என்னும் 127ஆம் அதிகாரத்தில் உள்ள இறுதிச் செய்யுள். இதன் பொருளும் இதற்குப் பரிமேலழகர் எழுதியுள்ள விளக்கமும் ஆராய்ச்சிக்கு உரியனவாக உள்ளன. முதலில் உரைகளேப் பார்ப்போம்.

## பரிமேலழகர் உரை

காதலி, நம் பிரிவினே ஆற்றுது, உள்ளம் உடைந்து, இறந்து பட்டவழி, பெறக்கடவள் ஆணுலென்? அது வன்றியே பெற்றுலென்? அதுவன்றியே மெய்யுறக் கலந்தாலென்? இவையொன்றுஹம் பயனில்லே.

இவை மூன்றும் உடம்போடு புணர்த்துக் கூறப்பட்டன. அதன் மேலும் முன்னே வழக்கு உண்மையின், அதற்கு முன்னே யான் செல்ல வேண்டும் என்பது கருத்தாகலின் விதுப்பாயிற்று, இது தீலமகள் கூற்றுயவழி, இரங்கல் ஆவதல்லது, விதுப்பாகாமை அறிக.

## வை. மு. ச. விளக்கம்

(குறள், பரிமேலழகர் விளக்க உரை, பக்கம் 133, காமத்துப்பால்.)

பரிமேலழகரின் இந்த உரைக்கு வை. மு. சடகோப ராமானுஜா சாரியார் எழுதிய விளக்கம் வருமாறு:

தஃவி இறந்துபடுவதை வெளிப்படையாகக் குறுமல், உள்ள முடைந்துக்கக்கால் என்பதஞல் குறிப்பித்தான் என்க.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>தா**ுளை ஆ**கிரியார், 'தமிழ் மூரகு', கிங்கப்பூர்.

இந்தக் குறளின் விசேட உரையில், இம்மூன்றும் உடம்போடு புணர்த்துக் கூறப்பட்டன. அதன் மேலும் முன்னே வழக்கு உண் மையின் என்ற சொற்இருடர்க்குப் பொருள் விளங்காமையால், பாஷா கவிசேகரர், சேதுசமஸ்தான வித்வான் ரா. ராகவையங் கார் சுவாழிகளே வினவினேன்.

## அந்த ஸ்வாமி அருளிய விடை வருமாறு

குறளில், உக்கக்கால் என்பதற்கு, இறந்துபட்டவழி என்றதஞில் உள்ளது உடம்புதான் என்று கருதிப், ''பெறிலென், பெற்றக் காலென், உறின்என்'' என்ற இம்மூன்றும் உடம்பொடு சேர்த்துக கூறப்பட்டன என்று கொண்டவர் ஆவர். அதன் மேலும் முன்னே வழக்குண்மையின் என்புழி, அதன் மேலும் என்றது, அல்வுடம் பின் மேலும் என்றவாறு. முன்னே வழக்கு என்பது உயிருள்ள போழ்தின் வழக்கு என்றவாறு. உண்மையின் என்பது, நூலினும் உலகத்திலும் உண்டாதலால் என்றவாறு. உயிர்நீத்தொரு மகன் கிடந்தான் எனவும் படுமகன் கிடக்கை காணூஉ எனவும் வருவன காண்கே. இக்குறளில், இறந்துபட்டவழிப் பெறக் கடவளானுல், என்று கூறினுதைலால் இக்கருத்தை எளிதில் அறியலாம்.

இறந்துபட்டவழி, உடம்பு பெறக்கடவதாஞல், என்பதன்ரே, இயைபு உடைத்தெனின், அற்றன்று. அவ்வுடம்பின் மேலும் இறந்ததற்கு முன்னே வழக்கு நிகழ்தல் உண்டென்று விளக்கிஞர் என்க.

என்னிடெம் உள்ள பரிமேலேழகர் உரை பழையை ஏட்டில், உடம் பொடு கூறப்பட்டன, என்றே உள்ளது. இதஞல் இஃது உத்தி அன்று என்பது தெளியப்படும். என் ஏட்டில், ''உறின் என்'' என்பதற்கு மெய்யுறக் கலந்தாற்றுன் என், மெய்யுறக் கலவா தொழியினென் என்று கூறப்பட்டுள்ளது என்பது.

இனி ஒரு சாரார், இந்தக் குறளில் அசை நிஃயாகிய, ஆம் என் பது மூன்று வந்திருப்பதைச் சமர்த்திக்க வந்தது இந்த வாக்கியம் என்பர்.

# அவர் உரைக்குமாறு

ஆமென்பேது மூன்றும் ஒரு குறட்பாவிற் கூறப்பட்டன. மூன் றற்கு மேலும் ஒர் அசைச் சொல்லீச் சேர்த்துக் கூறலும் செய்யுள் வழக்கில் உண்டு என்பது. மற்இருரு சாரார், உத்தியாகவே கொண்டு, பொருள் கூறுவது பொருந்துமா என்பதனேயும் ஆராய்க.

உள்ள முடைந்துக்கக்கால், தஃலமகள் பெறக் கடவளாதல் முதலி யேவற்றுல் பயனின்று ஆதலால், அதற்கு முன்னமே செல்ல வேண்டு இமன்றுன் என இதில் காட்சி விரைவு விளங்குவதால், இது விதுப் பாகும். இங்ஙனமன்றித் தவேவி, தவேவெளப் பற்றிக் கூறியதாகக் கொள்ளின், ''உள்ள முடைந்துக்கக்கால், பெறின் என்ஞகும் என்று கூறுதல் இரங்குதலில் சேர்வதன்றி விதுப்பாகாது. ஆகவே இப்பாடவேயும் கீழிரண்டு பாடல்களேப் போலவே, தவேவேன் கூற்றுகக் கொள்ளுவதே பொருத்தமாம் என்பது பரிமேலழகர் கூறியதன் பொருள்.

இதுவரை வை. மு. ச. வின் விளக்கத்தைப் பார்த்தோம். **இனிப்** பழைய உரையாசிரியர்களின் உரைக**ீ**ரைப் பார்ப்போம்.

## மணக்குடவர்

எனது உள்ளம் உடைந்து போயின் பின்பு அவரைப் பெறுவேம் என்று இருந்ததஞல் பயன் என்னுண்டாம்? முன்பே பெற்றேமா னேம். அதஞல் பயன் என்னுண்டாம்? இப்பொழுது உற்றே மாயின் அதஞற்பயன் என்னுண்டாம் என்றவாறு, இது வருவா ரென்ற தோழிக்குத் தஃமைகள் கூறியது.

### பரிதியார்

நாயகர் வந்தால் என்ன? காதலின்பம் விஃளந்தால் என்ன பயன்? பக்குவம் தப்பி உள்ளம் உடைந்து உக்கிப் போன தினமே என்றவாறு.

#### காளிங்கர்

தோழி: கால், பெகல், மால் என்னும் முக்காலங்களிலும் யாம் அவரை எய்தப் பெறுவேமாயினும் என்? மற்றும் பெற்ருமோயினும் என்னும்? மற்றும் அதன் முன்னமே உள்ளமானது உடைந்தி உக்ககாலத்து என்றவாறு. உறின் என்பது இன்புறுதல் என்பது.

# தண்டபாணி தேசிகர் விளக்கம்

இனிப் பரிமேலழகர் உரைக்கும் மணுக்குடவர் முதேலியோர் உரைக்கும் திருக்குறள், உரைவளம், சாமத்துப்பாலில் தொகுப்பா சிரியர் வித்துவான் திரு. ச. தண்டேபாணி தேசிகர் எழுதியுள்ள விளைக்கத்தைப் பார்ப்போம். (பக்கம் 275-276)

பெறின், பெற்றக்கால், உறின் என்பன மூன்றும் எதிர்கால வினேயெச்சங்கள். அடைந்தால் என்னும் பொருளனவே. பரி மேலழகர் இம்மூன்றுக்கும் வேற்றுமை உண்மையை விளக்க உளங் கொண்டு, பெறின் என்பதற்குப் பெறக் கடவளாளுல் எனத் தஃவவி மேலதாயும், பெற்றக்கால் என்பதற்குப் பெற்ருல் எனவும், உறின் என்பதற்கு மெய்யுற்ருல் எனவும் தஃவைன் விணேயாகவும் பொருள் கண்டோர். விசேடேவுரையில் இம்மூன்றும் உடம்பொடு புணர்த்தைக் கூறப்பட்டன என்றுர். உடம்பொடு புணர்த்துக் கூறுதல், உத்தி யுள் ஒன்றுக உரையிற்கோடலால் கொள்ளப்பெற்ற ஒன்று.

இதன் இலக்கணமாவது, கூறும் இலக்கியத்திலேயே, இலக்கணை மும் பெற வைத்தல் அஃதாவது எழுத்ததிகாரத்து, எழுத்துக்கட் குப் பிறப்பு, வன்மை, மென்மை முதலியவை கூறவே, உரு என்ப தொன்று உண்டு என்னும் இலக்கணமும் கொள்ள வைத்தாற் போல்வது.

கோ. வடிவேலுச் செட்டியாரவர்கள், கூறவேண்டிய அருத் தத்தை வெளிப்படையாகக் குறுது தான் கூறுவதன் குறிப்பிஞல் விளங்கச் செய்வது இது. பெறின் முதலிய மூன்றும் உடன் கூறிய தஞல் தஃவேன் பிரிந்தவழி தஃவி இறந்துபடும் வழக்கு உண் மையை உணர்த்தியதாம் என்பர்.

சடகோப ராமானு ஜாசாரியார் குறிப்பில், உள்ளம் உக்கவிடத்து இருப்பது உடம்பு ஒன்றுமே யாதலால், அதனுடு சேர்த்துப் பெறின் முதலிய மூன்றனேயும் கூறியதாகப் பாஷா கவிசேகர ரா. ராகவையங்கார் கூறியதாகக் குறிப்பித்தனர். இம்மூன்று கருத் துக்களுள் ரா. ராகவையங்கார் கருத்துத் தெளிவாக இருப்பது காண்க.

பரிதியார், மனம் உடைந்து சிதறிய விடத்து மனங்கூடாத நாயகரைப் பெற்ருல் என்ன, பெருவிடில் என்ன என்று உரை காண்பர்.

இவ்வுரைக்கு இவர் கொண்ட பாடம், பெற்றக்கால் என்னும் பெருவிடில் என்னும் என்று இருக்கும் போலும். இந்தப் பாடம் இருப்பின் பெறின் பெற்றக் கால், உறின் என்ற ஒரு பொருள் தரும் சொல் மூன்றிற்கும் வேற்றுமை தோன்றப் பொருள் கற்பிக் கும் சிரமமும் குறையலாம்.

ரா. ராகவையெங்கார் அவர்கள் சொல்லியை குறிப்பிலும், ''அதன் மேலும் வழக்கு உண்மையின் என்பது விளக்கம் இல்லாமை சிந்தித் தற்கு உரியது. இங்ஙனமன்றித் தஃவவிக்கு மனம் உடைந்து சித றியவிடத்துத் தஃவேஞய தன்னே அவள் பெற்றுலும் உற்றுலும் என்ன பயன் என்றும் அடையலாம் என்ற முயற்சி சிதறிக்கெட்ட பிறகு பயன் என்ன என்றும் உயிர்கெட்டுச் சிதறி வெளிப்பட்ட பிறகு பயன் என்ன என்றும் உரை காண்டலும் உண்டு. உள்ளம் உயிராதஃக் காணும் கண்ணுக்குக் காட்டும் உளம்போல் என்ற சிவஞான போதச் சூத்திரம் கொண்டு துணியலாம்.

இது திரு. தண்டபாணி தேசிகரின் விளக்கம்.

(இனி ஆங்கில மொழி பெயெர்ப்புகளேப் பார்ப்போம்.)

### எம். ஆர். இராசகோபால் ஐயங்கார்

If the heart is broken, of what avail is the hope of return or re-union or even the embrace?

#### V. V. S. Iyar

Of what avail will be my getting back or the meeting or even the hearty embrace, if the heart of my loved one be broken before then?

#### Rev. Drew and John Lazarus

After my wife has died of a broken heart, what good will there be, if she is to receive me, has received me or has even embraced me?

### கா. சு. பிள்ளோ

பிரிவு, பொறுது மனமுடைந்து காதலி இறந்துபடுவாளாயின் அவளேப் பெறக் கூடுமாணுலும் பெற்றுலும் என்ன பயன் உண்டை பெயன் யாதுமில்ஃ.

### பழமொழி கானூற்றில் ஒரு பாட்டு

பதி கெண்ண் கீழ்க்கணக்கு நூல்களில் ஒன்றுன பழமொழி நா**னூற்** நில் 'நன்றியில் செல்வம்' என்னும் அதிகாரத்தில் வருகிற 11-வது பாட்டு ஆராய்ச்சிக்கு உரியதாக உள்ளது. இடையென் எறிந்த மரம் என்னும் பழமொழி அமைந்த அந்தப் பாடல் வருமாறு:

> அடையப் பயின்ருர்சொல் ஆற்றுவராக் கேட்டால் உடையதொன் றில்லாமை யொட்டின் படைபெற் றடைய அமர்த்தகண் பைந்தொடீ அஃதால் இடைய னெறிந்த மரம்.

இந்தப் பாட்டுக்குப் புலவர் மா. இராசமாணிக்கம் பிள்**ளே, வித்து** வான் மி. பொன். இராமநாதஞ் செட்டியார், டாக்டர் உ. வே. சாமிநாத ஐயர் ஆகிய பெருமக்கள் மூவரும் மூன்று விதமாக உரை கூறியுள்ளனர். அவற்றை இங்கே தருகிறேன்.

### (அ) இராசமாணிக்கம் **பிள்ளே உரை** (கழக வெளியீடு).

சொற்பொருள்: வேலினது தன்மையைப் பெற்று, முகம் முழுதும் நிறைந்திருக்கின்ற கண்களேயும் பசிய தொடியையும் உடையாய்! மிகவும் நெருங்கிப் பழகியவர்கள், தமக்கொன்று வேண்டியதாகக் கூறுஞ் சொற்களேக் கேட்டால், தன்னிடத்தில் இல்லாத அப் பொருளேத் தன்னிடத்து உள்ளது ஒன்றுகவும் அதனேச் செய்வாராக வும் உறுதியாகக் கூறிஞல், அங்ஙனம் கூறுதல், இடையஞல் வெட்டப்பட்ட மரத்தினே ஒக்கும். அடையப் பயின்றுர் - மிகவும் நெருங்கிப் பழகியவர்கள். சொல் கேட்டால்—தமக்கொன்று வேண்டியதாகக் கூறுஞ் சொற்களேக் கேட்டால், இல்லாமை தன் னிடத்திலில்லாத அப்பொருளே உடையது ஒன்று, தன்னிடத்து உள்ளது ஒன்றுகவும், ஆற்றுவரா-அதனேச் செய்வாராகவும், ஒட்டின்-உறுதியாகக்கூறிஞல், அஃது-அங்ஙனம் கூறுதல், இடையன் எறிந்த மரம்-இடையேஞல் வெட்டப்பட்ட மரத்தினே ஒக்கும்.

காந்தை: முடியாத செயஃ மெடியும் என்று கூறற்க.

விளைக்கம்: அடையப் பயின்ருர் என்றது தன் 600டு மிகவும் நெருங்கிப் பழகினமையால், கூறியன தட்டமுடியாதாரை, ஒட்டின் என்றது, அவர் மீதுள்ள அன்பிஞல் எதுவாயினும் அவர் விரும்பியன தன்னிடத்துளதாகவும் அதனேக் கொடுப்பதாகவும் உறுதி கூறுத்லே. இடையன் தழை பெறும் பொருட்டு நாடொறும் மரத் தினேச் சிறிது சிறிதாகக் குறைப்பான். இஃது இடையன் எறிந்த மரம் எனப்பட்டது. இடையஞல் எறியப்பட்ட மரம் நாடோறும் குறைந்து வருதல் போலத் தன்னிடத்து இல்லாததை உளதாகக் கூறுதலால், ஒருவன் புகழ் அதன் வாயிலாகக் குறைந்து கொண்டேபோகும் என்பதாம். இடையஞல் தழை வெட்டப்படுதல் போல இல்லாததை உளதாகக் கூறுதலால், புகழ் குறைக்கப்படும். ஒல் லாததை உளதாகக் கூறுதலால், புகழ் குறைக்கப்படும். ஒல் லாததை இல்லுமென்றலும் புகழ் குறைபடு உம் வாயில் அத்தை என்பதே இக்கருத்தாம். இடையன் எறிந்த மரம் என்பது பழமொழி.

## (ஆ) பொன். இராமநாதன் செட்டியார் உரை (பழனியப்பா பிரதர்ஸ்)

நெருங்கிப் பழகினவர் தமக்கு ஏதேனும் வேண்டுமென்று கூறிய சொல்லேக் கேட்டால், அது தம்மிடம் இல்லாதிருப்பினும் இருப்ப தொரு பொருளேப் போல, (அவர்க்குக்) கொடுப்பதாக உடன்பட் டால் அது (ஆடுகளின் உணவுக்காக) இடையன் ஒடித்துச் சாய்த்த மரத்தினே ஒப்பதாகும். அடையப்பயின்ருர்—நெருங்கிப் பழகி யவர். ஆற்றுவரா—செய்யக்கூடியவர் போன்றவராக. உடைய தொன்று—உடையதாகிய ஒரு பொருளேப் போன்று. இல்லாமை— இல்லாதிருந்தும், ஒட்டின் - உடன்பட்டால், எறிந்த—வெட்டிச் சாய்த்த—காரணவாகு பெயர். பைந்தொடி! சொல் கேட்டால், இல்லாமை உடையது ஒன்று ஒட்டின், அஃது மரம் எனக் கொண்டு கூட்டிப் பொருள் கொள்க.

விளைக்கம்: இடையன் ஒடித்தலால், உள்ளே தண்டு ஒடியப்பெற்ற மேற்புறத்தில் பட்டை மட்டும் ஒட்டிக்கொண்டு சாய்ந்திருக்கும் மரக்கினா, அடியோடு பட்டும் போகாது, மற்றக் கிசோகசோப்போல், நன்றுகப் பசுமையுற்றுமிராது., இடைநிகர்த்ததாய் இருத்தல் போல, இல்லாத பொருசோ இருப்பது போன்று நம்புவித்துக் கொடுப்பதாகக் கூறிய சொல்ஃக் கேட்ட நண்பர், அதைப் பெற் றதஞூல் உண்டான மகிழ்ச்சியோ-பெருமையால் உண்டான வருத் தமோ இன்றி இடைப்பட்ட நிஃயில் இரங்கி நிற்பர் என்பது கருத்து.

### (இ) டாக்டர் உ. வே. சா. விளக்கம்

மனமறிந்து முற்றும் நம்மோடு பழகினவர் நம்மிடமிருந்து ஓர் உபகாரத்தை எதிர்பார்க்கிறுர். வாய் விட்டும் சொல்லிக் கேட்டு விடுகிறுர். அவர் கேட்கும்போது தாட்சண்யத்திற்குக் கட்டுப் **பட்டு அந்த உ**பகாரத்தைச் செய்வதாக நாம் ஒப்புக்கொள் கிரும். ஆனுல் அவர் கேட்கும் பொருளோ நம்மிடத்தில் இல்லே. **கேட்பவர் நெடுநாளாகப் பழகியவர். நா**மோ வாக்குக் கொடுத்**து விட்டோ**ம். நம்முடைய அளவை முன்பே நன்றுக யோச**னே** செய் யாமல் அவருக்கு ஒரு நம்பிக்கையை உண்டாக்கி விட்டோம். அந்த வாக்குறுதியை நிறைவேற்ற முடியாமல் தத்தளிக்கிருேம். ''முடியாது'' என்று கடைசியில் சொல்லுவது நியாயமாகத் இந்த மாதிரியான தர்மசங்கட நிலேயை ஒர் தோன்றுவதில்லே. உபமானம் நன்ருக விளக்குகிறது. ''நாம் இடையன் எறிந்த மரம்போலு'' இருக்கிரும். உபகாரத்தை மறுப்பதற்கும் இல்லே. செய்வதற்கும் இல்ஃ. இந்த விஷயத்தையே பதினெண் கீழ்க் கணக்கு நூல்களுள் ஒன்றுகிய பழமொழி என்பதிலுள்ள ஒரு செய்யுள் தெரிவிக்கின்றது.

மரத்தை வெட்டும்போது, கிளே அடியோடு விழும்படி வெட்டி ஞேல் என்ன? என்று நான் கேட்டேன்.

''அப்படி வெட்டிவிட்டால் அந்தக் கிளே பிறகு உபயோக மில்லாமற்போய்விடும். நாங்கள் வெட்டும் கிளேயோ மரத்தோடு ஒட்டிக் கொண்டிருப்பதால் மறுபடியும் தழைக்கும்.''

''இடையன் எறிந்த மரம் முழுவதும் அருமல் அரைகுறையாக உயிர் வைத்துக் கொண்டிருக்கும்'' என்ற எண்ணத்தை அவன் கூறிய விடை உண்டாக்கியது. அதீனத் தொடர்ந்தவாறே ''இடையன் மகன் கொன்றவின்னு மரத்தினேன்'' (1914) என்ற சீவைக சிந்தாமணி அடி ஞாபகத்திற்கு வந்தது. சீவகன் தன்னு டைய தாயைப் பார்த்துத் தன் நிஃயை'' நான் என் தந்தை மரண மடையைப் பின் பிறந்தேன்; அன்றியும் நீ துன்பத்தில் தங்கவும் நட்புடையைவர்கள் மனம் வருந்தவும் இடைமகன் கொன்ற இன்ன மரம் போல இருந்தேன்'' என்னும் சொற்களால் விளக்குகிருன்.

நச்சிஞர்க்கினியேர் அந்த உவமையை விரித்து ''உயிருடன் இருந் தேஞைய்ப் பகையை வென்றேனுமல்லேன், உயிரை நீத்தேனுமல்லே வெனைன்று கருதி மரத்தினேன் என்றுன்'' என்று விசேடவுரை எழுது கிண்றுர். அவ்வுரை இடையன் கொன்ற மரத்தின் தன்மையை நென்கு விளைக்குகிறது. அந்த இடையன் சொல்லி வந்த செய்திகள் இலக்கியப் பொரு ளேத் தெளிவாக விளக்கின. இலக்கியங்களில் இடையர்களேப் பற்றி வருணிக்கும் இடங்களில் ''ஒடி யெறிதல்'' என ஒரு தொடர் வரும். ''ஒடிய எறிதல்'' என்பதே அவ்வாறு விகாரப்பட்டு வந் தது. இடையர்கள் ஒடிய எறிவார்களே அன்றி அற்றுவிடும்படி எறியார்கள் என்பதை அத்தொடர் குறிப்பதை அப்போது தெளி வாக நான் உணர்ந்தேன்.

''அவ்வளவு ஜாக்கிரதையாக வெட்டுவது கஷ்டேமல்லவா?'' நான் கேட்டேன்.

''அது கைப்பழக்கம். இல்லாவிட்டால் பழமொழி வருமா'' என்றுன் அவன். பழமொழியா? என்ன அது?'' என்று ஆவலுடன் வினவினேன்.

'''இடையன் வெட்டு அறு வெட்டு' என்ற பழமொழியைத்தான் சொல்லுகிறேன், எங்கள் கைப்பழக்கத்தை அந்தப் பழமொழி தெரிவிக்கிறதே''. (நிணவு மஞ்சரி முதற்பாகம்——1957ஆம் ஆண்டு 4ம் பதிப்பு, பக்கம் 32-34).

#### இலக்கணம்

## 1. உண்மைப் பொருளும் உடைமைப் பொருளும்

(இசந்தமிழ்ச் செல்வி 1959 மார்ச், மகா வித்துவான் மறைத் இரை. சி. கணேசே ஐயேர் அவர்கள். பக்கம் 323).

உண்மைப் பொருள், உடைமைப் பொருள் எனப் பொருள்கள் இருவகைப்படும். உடைமைப் பொருளேக் கூறும்பொழுதுதான் இரண்டாம் வேற்றுமை உருபாகிய ஐ உருபை விரித்துப் பொருள் கூறுதல் வேண்டும். உண்மைப் பொருளேக் கூறுமிடத்து ஐ உருபு விரித்துப் பொருள் கூறவமையாது. சிவபிரானின் முகங்களும் கரங்களும் உண்மைப் பொருள்களாதலின் ஐ உருபை விரியாது விளங்கா நின்ற பத்துத் திருக்கரங்களும் உள்ள சிவபிரான் என்று கூற வேண்டும்.

இவ்விளக்கம் இலங்கையைச் சேர்ந்த பெரும் புலவர், வித்துவை சிரோன்மணி பொன்னம்பலப் பிள்ளே அவர்கள் கூறியதாகும். திகடசக்கரச் செம்முகம் ஐந்துளான் என்னும் கந்த புராணக் காப்புச் செய்யுளுக்கு உரை கூறிய இலங்கை மகாவித்துவான் மறைத் திரு. சி. கணேசே ஐயர், தாம் சிறுவஞக இருந்தபோது, தாம் படித்தபடியே விளங்கானின்ற பத்துத் திருக்கரங்களேயும் செவ்வியை ஐந்து முகங்களேயுமுடையசிவபிரான் என உரை கூறினர். அப்போது தான் திரு. பிள்ளேயேவர்கள் மேற்கூறியவாறு விளக்கம் கூறிஞர்.

ஆஞல் உரையாசிரியர்களில் பலரும் முகங்களே உடையை கண்களே உடையை என்றே உரை கூறியுள்ளனர். பாண்டியென் அறிவுவடை நம்பி என்னும் பெயரும் இங்கே கவனிக்கத் தக்கதாகும். அறிவு உண்மைப் பொருளேயன்றி உடைமைப் பொருளாகாது ஆதலால் இது ஆராயத்தக்கதாகும்.

#### 2. இன்மையும் அன்மையும்

இக்காலத்தில் பெரும்பாலோர் அறிஞருள்ளும் பலர், இன்மை அன்மை வேறுபாடு கருதாமலே எழுதுகின்றனர். ஆஞல் இவ்வி ரண்டும் அடிப்படையில் பொருள் வேறுபாடு உள்ளனவாகும். அதனே இங்கே பார்ப்போம்.

### ஆறுமுக நாவலர் விளக்கம்

(இலக்கணச் சுருக்கம் 25ம் பதிப்பு, பக்கம் 134-135).

இன்மை என்பது ஒரு பொருளினது உண்மைக்கும் ஒரு பொருளே உடைமைக்கும் மறுதலே. உண்மை உளதாதல்.

#### எடுத்துக்காட்டு

#### உண்மை

இங்கே சாத்தன் உளன். இவனிடத்தே அறமுண்டு.

#### உடைமை

\_\_\_\_\_\_ இவன் பொருள் உடையன் இது குணமுடையது.

#### இன்மை

இங்கே சாத்தன் இலன். இவனிடத்து அறமின்று.

#### இன்மை

இவன் பொருளிலன் இது குணமில்லது.

அன்மை: என்பது ஒரு பொருள், சுட்டியதொரு பொருளாதற்கு மேறுதலே. பிறிது பொருளாதலேக்காட்டும் என்றபடி.

### எடுத்துக்காட்டு

இவன் சாத்தனல்லன் (கொற்றன்) இஃது அறனன்று (மறம்).

# வை. மு. சடகோப ராமானுஜாசார்ய சுவாமிகள் விளக்கம்

திருக்குறள் பரிமேலழகர் உரைக்கு விளக்கம். பக்கம் 109, அறத்துப்பால் 17ம் அதிகாரம். குறள் விழுப்பேற்றின் அஃதொப்ப.

அன்மை, ஒரு பொருளே மறுத்து அதற்கு இனமானதைச் சொல்வ தென்றும் இன்மை, இல்லா ததைச் சொல்வதென்றும் வேறுபாடறிக.

இத்துணே வேறுபாடு இருந்தாலும் அது இயல்புமில்லே. அது தேவையில்லே. அது சிறப்பில்லே. அவன் என் தம்பியில்லே. அது உண்மை, வெறும் புகழ்ச்சியில்லே என்றே எழுதுகின்றனர். இவை முறையே அது இயல்புமன்று, அது தேவையென்று, **அது** சிறப் பன்று, அவன் என் தம்பி அல்லன். அது வெறும் புகழ்ச்**சியன்று** என்று அமைந்திருப்பதே சரியாகும்.

#### ஒருமை-பன்மை

- (1) அவை இங்கே வரக்கூடா அவை இங்கே வரக்கூடாது.
- (2) அவை தனித்தியங்கவியலாது.

இவற்றில் எவை சரியானவை. அவை இங்கே வரக்கூடா து என்பதும் அவை தனித்தியங்கவியலாது என்பதுமே சரியாகும். ஏனெனில் இச்சொற்றுடுடர்களில் எழுவாய் அவை என்னும் பன்மைச் சொல்லன்று. வர, இயங்க என நிகழ்கால வினே எச்ச வடிவில் நிற் கிற சொற்களே எழுவாயாகும். இவற்றை முறையே வருதல், இயங்குதல் எனத் திரித்தல் வேண்டும். இதற்கு எடுத்துக்காட்டு:- எனக்குப் பாட்டுப் பாடத் தெரியும் என்பதில் பாட என்பது பாடு தல் எனப் பொருள்படுவதைக் காணலாம். வினேயெச்சம் எழுவாயாகவும் செயப்படு பொருளாகவும் வருதலுண்டு. அறஞ் செயயாகவும் செயப்படு பொருளாகவும் வருதலுண்டு. அறஞ் செயவிரும்பு என்பதில் செய என்பது செய்தலேக் குறித்துச் செயப்படு பொருளாதல் காணலாம். இந்த விதியைக் கருதாமல் அவை வரக்கூடா. அவை தனித்தியங்கவியலா என எழுதுவது பிழையாகும். ஏனெனில் அவர்கள் வரக்கூடார் என நாம் சொல்வதில்லே.

#### சொல்லாராய்ச்சி

ஆங்கிலப் சொல் பன்மைச் வேலியூஸ் (Values) என்னும் அக்குத் தமிழில் சரியான சொல் எதுவும் இருப்பதாகத் தெரிய மதிப்புஎன்றே மொழிபெயர்த் வில்கூ. பெரும்பா லோர் இதனே துள்ளனர். இது பிழையாகும். இந்தச் சொல் பண்பாட்டையும் நிலேயினோயும் குறிப்பதாகும். முடிந்த பெரு நிலேயையும் காலஞ்சென்ற ராவ்சாகிப் வெள்ளக்கால் சுப்ரமணிய முதலியாரவர்கள் இச்சொல்ஃப் புருஷார்த்தம் என மொழி பெயர்த் துள்ளார்கள். புருஷார்த்தம் என்பது தமிழில் உறுதிப்பொருள் ஆகியவற்றை அறம், பொருள், இன்பம், வீ டு எனப்படும். உறுதிப் பொருள் என்பது தமிழ் மரபு. வேலியூஸ் என்னும் இவற்றையும் இவற்றை ஒத்த சிறப்பு நிஃலகளேயுமே குறிக்கிறது. அறிஞர் திரு. தெ. பொ. மீுட்சி சந்தரஞர் அவர் கள் பெருஞ்சுட்டு என்று இச்சொல்லே மொழிபெயர்த்திருப்பதாக அறிகிறேன். பெருஞ்சுட்டு என்னும் சொல் குமரகுருபரர் இயற்றிய நீதிநெறி விளக்கத்தின் 20வது செய்யுளில் வருகிறது. பிறரால் பெருஞ்சுட்டு வேண்டுவான் என்னும் அந்தச் செய்யுளில் இச்சொல் பெரும்திப்பு என்னும் பொருளில் வருகின்றது. இதுவும் பொருத்தமான சொல்லே. என்றுலும் மரபு வழிப்பட்ட உறுதிப் பொருள் என்னும் சொல் பெரிதும் பொருத்தமாகும். ...

#### உடைல்

#### வெ. தெ. மாணிக்கம்\*

1. தமிழ் மொழி சிறந்த இலக்கிய இலக்கணங்களேப் பெற்றிருப் பதோடு தொன்றுதொட்டு இன்றுவரை மொழியமைப்பில் பெரு மாற்றம் ஏதுமின்றிப் பேச்சு வழக்கிலும் இருந்து வருகிறது. ஆதேலின் சொல்வளமும் பொருட்சிறப்பும் உடையது. இக்கா ல அறிவியற் கருத்துக்களே விளக்குவதற்குப் போதிய க‰ச்சொற்கள் வேண்டுமளவுக்கு இன்னும் தமிழ் மொழியில் விரைவாக இடம் பெறவில்ஃ, என்றுலும் நுண்ணிய கருத்துக்களே வெளிப்படுத்தும் ஆற்றல்மிக்கது தமிழ் என்பதில் ஐயமில்லே. மனித உள்ளத்தின் உணர்ச்சிகளேச் சில சொற்களேக்கொண்டே சுருக்கமாகவும் அதே நேரத்தில் அழுத்தமாகவும் தெளிவாகவும் விளக்குவது தமிழுக் குள்ள தனிச் சிறப்புகளுள் ஒன்று.1 தமிழிலுள்ள எண்ணற்ற சொற்களெல்லாம் தத்தமக்கௌ ஒரு பொருளேக் குறித்து நிற்பன பொருள் குறியாது அவை நிற்பதில்லே.

''எல்லாச் சொல்லும் பொருள் குறித்தனவே'' என்பர் தொல் காப்பியர்.<sup>2</sup> ஒரே பொருளேக் குறித்து நிற்கும் பல சொற்களே ஒரு பொருட்பன்மொழிகள் (Synonyms) என்று தமிழ் இலக்கணிகள் வழங்குவர்.<sup>3</sup> இத்தகைய ஒருபொருட் பண்மொழிகள் தமிழி லுள்ளது போன்று பிறமொழிகளில் மிகுதியாக இருக்கின்றனவா என்பது ஐயத்திற்கிடமான ஒன்றே. திவாகரம், பிங்கலந்தை, குடாமணி போன்ற தமிழ் நிகண்டுகளேக் காண்போர் இவ் வண்மையை உணரமுடியும். <sup>4</sup>

2. இத்தகைய இணேபொருட்கொற்களெல்லாம் பொதுவாக ஒரு பொருளேக் குறித்தாலும் சிறப்பாகத் தமக்குள் சிறுபொருள் வேறுபாடு (Shades of meaning) உடையவை எனலாம். இன்று ஒருபொருட்பன்மொழிகளாயுள்ள பலவும் அவை தோன்றிய

<sup>\*</sup> எம். ஏ., தமிழ் ஆராய்ச்சித் துறை, சென்னேப் பல்கலேக் கழகம், சென்னே.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rev. Percival:- "No Language combines in greater force with equal brevity than Tamil and it may be asserted that no human speech is an exponent of the mind than the same"

<sup>—</sup>அழகப்பா தமிழ் மன்றச் சிறப்பு மலர், காரைக்குடி-3, 1962-63, ப. 47.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> தொல்காப்பியம், சொல்லதிகாரம், பெயரியல், 1.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> நண்ணூல் 398.

<sup>்</sup> கள் இரக்கும் 49 சொற்களும், பொன், பூமி, மல்ல, யாவோ ஆய ஒவ் இவான்றுக்கும் 39 சொற்களும், கடல் 37ம், துன்பம் 48ம், அச்சம் 42ம், பெருமை 40ம், பூசல் 38ம் இடம் பெற்றுள்ளன.

காலத்தில் தனித்தனிப்பொருளேயோே, ஒரே பொருளின் பல்வேறு நிலீகுள்யோ (various stages) உணர்த்தி நின்றன. காலப் போக்கில் அந்நுண்ணிய பொருள் வேறுபாடு அறியப்படாது போனமையால் அச்சொற்களும் நாளடைவில் பொதுவாக ஒரே பொருள்க்குறிக்க முற்பட்டு அவற்றுள் சில வழக்கிழந்து மறைந்து வருவதைக் காண்கிறும். எனவே, ஒரு மொழிக்குச் சொற்கள் எவ்வளவு இன்றியமையாதனவோ அவ்வளவு அச்சொற்களின் பொருளும் இன்றியமையாததாகும்.

- (அ) உண்மை, வாய்மை, மெய்ம்மை.
- (ஆ) பார், காண், நோக்கு.
- (இ) கூறுதல், இயம்புதல், பன்னுதல், செப்புதல்.
- (ஈ) ஈ, தா, கொடு.
- (உ) அம்பல், அலர்.
- (ஊ) இகழ்தல், எள்ளல்.
- (எ) உவத்தல், மகிழ்தல்.

இன்ஞேரன்ன சொற்களே நாம் இன்று ஒருபொருட்ப**ன்மொழி**களாக வழங்கிவருகிறேம். ஆஞல், தொடக்கத்தில் **அவை தம்** முள் பொருள் வேறுபாடுடையனவாக இருந்தன. எண்ணச்சு**த்** தத்தை உண்மை என்றும், சொற்சுத்தத்தை வாய்மை என்றும், மெய்யின் நன்னிலேயை மெய்ம்மை என்றும் வழங்கினர். வேறு வகையாகக் கூறின் உளத்தூய்மை மட்டும் உண்மையாகும். உள்ள முட் சொல்லும் தூயநிலே வாய்மை எனப்படும்; உள்ளம், சொல், செயல் என்ற மூன்றுனும் நன்னிலே பிறழாதிருப்பது மெய்ம்மை ஆகும். (Sincerity in heart, utterance and deed)

- ''உள்ளத்தால் பொய்யாது ஒழுகல்''——(உண்மை)—— ——திருக்குறள் 29\$
- ''அகந்தூய்மை வாய்மையாற் காணப்படும்''— இருக்குறள் 298
- ''உள்ளத்தில் உண்மையொ**ளி உண்டாயின்** வாக்கினிலே ஒளியுண் டாகும்.'' ——பார**தியா**ர். <sup>5</sup>
- வாக்கினிலே ஒளியுண் டாகும்.'' பார**தியார்.** 5 ''மெய்த்த திருவள்ளுவஞர்'' — சிவ**ஞான சுவாமிகள்.** 6

முன்கூறியது போலவே, 'பார்த்தல்' என்பது எதைப் பார்க்கிரும் என்ற கருத்தின்றியே கண்ணில் தென்படுவதை எல்லாம் பார்ப்ப தாகும் (Just see). பார்க்கப்பட்ட அப்பொருள் சிறிது நேரைத்தி

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> மகாகவி சுப்பிரமணியபாரதி, பாரதியார் கவிதைகள், இரண்டோம் ப**திப்பு,** ஞூம்கள் சும்பெனி, சென்*ணே,* 1956; (22) தமிழ்: 4, ப. 53.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>் மன மொழிமெய்களால் தூய வள்ளுவப் பெருந்தகை'—சோ**மேசர் முது** மொழி வெண்பா, 41; சிலஞான சுவாமிகள், சைவசித்**தாந்**த **நூற்பதிப்புக் கழகம்,** செண்*ணே.* 

லேயே நினேவிலிருந்து அகன்றுவிடும். 'காண்டல்' என்பது உற்றுப்பார்த்துப் பொறியாலறிவதாகும் (Perceive); இதி நினேவிலிருக்கும். 'நோக்குதல்' என்பது வேண்டுமென்றே கண் களே அகல விரித்த நிலேயில், வைத்த கண் வாங்காது, ஓர் உட் கருத்தோடும் மிக்க ஆவலோடும், காண்பார் மனத்திலும் தான் கருதியது சென்று தைக்குமாறு பார்ப்பதாகும். (Intentional and yearning look with eagle-eye). பெரும்பாலும் காதலர் இருவ ரிடையேதான் இத்தகைய நோக்கு இடம் பெறும்.

- 'எங்கோ பார்த்த மாதிரி இருக்கு' (பேச்சு வழக்கு).
- ''கண்ணுண்டு காணக் கருத்துண்டு நோக்க.''
  - —பட்டினத்தார்.7
- ''கண் இெரு கண்ணி‱ நோக்கொக்கின் வாய்ச்சொற்கள் என்ன பயனு மில.'' — திருக்குறள், 1100.
- ''அண்ணலும் நோக்கினுன் அவளும் நோக்கினுள்''.

——கம்பர்.8

இன்று ஒரே பொருளில் கையாளப்படும் கூறுதல், இயம்புதல், பன் னுதல், செப்புதல் என்ற சொற்கள், பண்டு முறையே, பகுத்துக் கொண்டு சொல்வதையும், இனிதாகச் சொல்வதையும், வளவள வென்று திரும்பத் திரும்பக் கூறுவதையும், விஞவுக்கு விடையாகச் சொல்வதையும் உணர்த்தின. இவ்வாறே, நிஃதொழ்ந்த ஒருவன் தன்னின் உயர்ந்தானிடம் இரத்த‰ 'ஈ' என்ற சொல்லானும், ஒத்த நிஃவையிலுள்ள இருவருள் ஒருவர் மற்றவரிடமிருந்து ஒன்றைப் பெறுவதற்காகக் கேட்பதைத் 'தா' என்ற சொல்லாலும், உயர்நிலே யிலுள்ள ஒருவன் தன்னினும் தாழ்ந்தானிடம் அதிகாரத்தோடு கேட்டலேக் 'கொடு' என்ற சொல்லானும் குறித்தனர் ஆன்ற அகத்திணேப் பாடல்களில் வரும் 'அம்பல்' தமிழ்ச் சான்*ளோ*ர்.<sup>9</sup> 'அலர்' என்னும் சொற்கள் முறையே, காதலர் இருவரிடைப்பட்ட களவொழுக்கை ஊரிலுள்ள சிலர் மட்டுமே அறிந்து தம்முட் புறங் கூறுவதையும், பலரும் அறிந்து வெளிப்படையாகப் பழி தூற்று வதையும் குறிக்கும். 10

> ''இகழ்ந்தௌ்ளா தீவாரைக் காணின் மகிழ்ந்துள்ளம் உள்ளுள் உவப்ப தடைத்து.'' —— திருக்குறள் 1057.

என்ற குறளில், இகழ்தலும், எள்ளலும், உவத்தலும் மகிழ்தலும் தம்முட்பொருள் வேறுபாடுடையன என்று வள்ளுவப்பெருந்தகை கட்டுகிறுர். ஒருவன் மற்றவனேப் பற்றித் தன் மனத்தில்

<sup>்</sup>பட்டினத்தார் பாடல், இரத்தின நாயகர் சன்ஸ், சென்னே, 14; பொது 5:1.

<sup>்</sup> கேம்பராமாயணம், மிதில்க்காட்சிப் படலம். 602.

<sup>ூ</sup> தொல்காப்பியம், சொல்லதிகாரம், எச்சவியல், 48-51; நன்னூல் 407.

<sup>் 10</sup> தொல்காப்பியம், இனவழகஞர் பதிப்பு, கழக வெளியீடு, 1171:3; திருக்குறன் 1141.

209

குறைத்து மதிப்பிட்டு அவனே மதியாதிருத்தல் இகழ்தலாகும் (undervaluing and disrespectfulness); அவனிடம் நேரிலோ, பிறரிடம் அவனேப் பற்றியோ சொற்களால் இழிவுபடக்கூறுவது எள்ளலாகும் (abuse or ridicule); உவகையும், மகிழ்வும் மனத்தின் செயலே யாயினும் உணர்வழிய மிகுதியாக இன்புறுவதே மகிழ்வதாகும் என்று பரிமேலழகர் திறம்பட உரை விளக்கம் செய்துள்ளது அறிந்தின்புறற்பாலது. 11 சங்க இலக்கியங்கள் பலவும் இம்மகிழ்ச்சியை ''மெய்ம்மனி உவகை'' (உடம்பு பூரிக்கும்படியான மகிழ்ச்சி) என்றே குறிப்பிடுவதும் சண்டு ஒப்பு நோக்கற்குரியது. 12 இத்தகைய பொருட்சிறப்புடைய தமிழ்ச்சொற்கள் பலவும் தம் முடைய நுண்பொருட்சிறப்புடைய தமிழ்ச்சொற்கள் பலவும் தம் முடைய நுண்பொருள் இழுத்து பொதுப்பொருட்பேறுகளாக (General Terms) வழங்கிவருவது வருந்துதற்குரியது.

- 3. இனி, ஒரே பொருளின் பல்வேறு நிஃ கைவுக் குறிக்கும் சொற் குவுக் காண்போம். 'பூ' (Flower) என்பது தனிமேலரைக் குறிக்கும் ஒரு பொதுச்சொல். அது அரும்பி, முகையாகி, விரிந்து, மணம் வீசி, பிறகு உதிர்ந்து கீழே விழுந்து, வாடித் துவண்டு போகும் பல நிஃவிலும் தனித்தனிப் பெயர் பெறும்.<sup>13</sup>
- (அ) அரும்பு--மிகச் சிறியது. (Young sprout in the initial stage).
- (ஆ) மொக்கு அல்லது மொட்டு-நானி இன்னும் கூர்விடா திருக் கும் ச**ற்றுப்** பெரிய அரும்பு. (Tender flower-but with sharp pointed edge).
- (இ) போது-நானி கட்டுவிட்ட பருவத்திலுள்ள பெருமொட்டு (Big flower-bud).
- (ஈ) அம்பல்-புறவிதேழ் விரிந்து, பூவாக அலர்தற்கு இன்னும் ஒரு சிறிது நேரமே உள்ள பெரும்போது நிஃல. (about to blossom).
- (உ) அலர்-அதன் தாதும் அல்லியும் (pollen and inner-petals) நண்கு வளியே தெரியுமாறு அகவிதழ்கள் ஒரளவு விரிந்து. மலர்ந் தோம் மலராமலும் உள்ள நில். (flower just half opened-up).

<sup>11</sup> திருக்குறன் 1281.

<sup>13</sup> குறுந்தொகை, 398:7; நற்றிஃணை 43:7; கவித்தொகை 40:32; அகநாஹாறு 82:12-3, 272:12; புறநானூறு 45:9.

<sup>18 ்</sup> மொட்டருமலர்' — திருவாசகம் 29:8:1.

<sup>&#</sup>x27;அம்பலும் அலரும்'—இறையஞரகப்பொருள், கழகப் பதிப்பு, 1960, 22 ூரை, பக், II7.

<sup>்</sup>காலே அரும்பிப் பகலெஸ்லாம் போதாகி மாலேமலரும்'— திருக்குறன் 1227;

<sup>&#</sup>x27;வீமேலிகான்யாற்றின் தொருத்தி'——பரிபாடல் 10:30.

<sup>&#</sup>x27;மென்பூஞ் செம்மலொடு'—மதுரைக்காஞ்சி 685.

<sup>்</sup>உதிர்ந்த கலவைச் செம்மல்'---சிலப்பதிகாரம், 7:39:1-2.

<sup>&#</sup>x27;செம்மல் பழம்பூ ஆகச் செப்புவர்'--- திவாகரம்.

- (ஊ) மலர்-முழுதும் விரிந்து மணம் வீசும் பூ-(full blown flower with its rich fragrance).
- (எ) வீ-வாடிக்கீழே உதிரும் பூ. (withered flower that falls down from the stalk).
- (ஏ) செம்மல்-கீழே வீழ்ந்த பிறகு நிறம் மங்கிச் சோர்ந்து கிடக்கும் பழம்பூ. (faded flower after falling down).

இதேபோன்று, சாரல், தூறல், பெயல், மழை, சோனே, ஆலி என்னும் பல சொற்களும் மழையின் பல்வேறு அளவைக்காட்டி நிற்கின்றன.

- (1) சாரல்-நுண்மழைத்துளி. (The slightest drizzle).
- (2) தூறல்-பெருஞ்சாரல். (Soft drizzling or rain-spray).
- (3) பெயல்-பெருந்தூறல். (Heavy shower or gentle rain).
- (4) மழை. (Rainfall),
- (5) சோனே-விடாமழை-அடைமழை (Incessant downpour of rain).
  - (6) ஆவி-ஆலங்கட்டி மழை. (Hailstone).

பலநிலே எய்திவரும் ஒரு பொருள் இவ்வாறு அதன் ஒவ்வொரு நிலேயிலும் தனித்தனிப் பெயர் பெற்று விளங்கக் காண்கிரும். இதுவரை தமிழ்ச்சொற்கள் பல நுண்ணிய பொருள் வேறுபா டுணர்த்தி ஆற்றலோடு கருத்தை வெளிப்படுத்தும் சிறப்பைக் கண்டோம். விரிவஞ்சி இதை இவ்வளவில் நிறுத்தி, 'ஊடல்' என்ற சொல்லே இனிப்பார்ப்போம்.

4. ஊடலின் சிறப்பையோ, அது மணித வாழ்வுக்கு இன்றியமை யாதது என்பதையோ, காதல் வாழ்வில் அது தரும் அளவிலா இன்பத்தின் ஏற்றத்தையோ ஈண்டு நான் கூற முற்படவில்லே. எப்பாலரும் போற்ற முப்பால் மொழிந்த முதற்பாவலர் தம் ஒப்பற்ற திருக்குறளில் ஊடலுவகையைத் திறம்படச் சுவை பொதுளை விரித்துரைக்கிருர். 14 மருதத்திணேப் பாக்களும் அதன் மாண்பை விளக்கி நிற்பனவே. உணவின் சுவையைக் கூட்டும் உப்பைப் போன்று காதல் வாழ்வில் இன்பத்தை மிகுவிக்கும் ஊடலின் மூவகை நில்லையை மட்டும் இக்கட்டுரையிற் காண்போம். 15 'ஊடல்' என்பது கணவன் மவேனியிடையே ஏற்படும் சிறு பிணக்கைக் குறிக்கும் பொதுச்சொல் (temporary love-bickering) ஆகும். அகத்திண்ப் புலவர்கள் புலவி, ஊடல், துனி என்ற மூன்று சொற்களால் அதை உணர்த்துவர். காதற்பூசலின் தொடக்க

<sup>14</sup> திருக்குறன், 130-3 அதிகாரங்கள்.

<sup>15</sup> திருக்குறள் 1302.

பொருள்பற்றியதோ அம்மொழியிலும் அப்பொருளிலும் தமிழிலும் நிரம்பிய அறிவுடையோர் தமிழ்மொழி பெயர்ப்பைத் திறம்படச் மொழிபெயர்ப் செய்யலாம். புதாநூல்கள் ஆக்குவோரும் போரும் க2லச்சொற்க2ளத் தாம் தாம் விரும்பியவாறு தமிழ்ப் படுத்த முயன்ருல் குழப்பமும் மயக்கமும் முரண்பாடும் உண்டோகும். தமிழ்மொழிச் சொற்களுக்குத் இவர் கள் தமிழ்ச் சொற்களேத் தெரிந்தெடுத்து வழங்குவதில் நேரத்தைப் போக்கிஞல் மொழிபெயர்ப்பை விரைவிற் செய்யமுடியாது இடர்ப் எனவே மொழிபெயர்ப்பாளருக்கும் புதுநூல்களே எழுது வோருக்கும் கலேச்சொற்களே ஆக்கி உதவுதல் வேண்டும். சொல்லாக்கமும் தமிழுக்குப் புதிதன்று. வடமொழியில் உள்ள சொற்களே மொழிபெயர்த்தும், தமிழோசைப்படுத்தியும் தொல் காப்பியர் காலந்தொட்டுத் தமிழ்ப்புலவர்கள் ஆண்டுவந்துளர். தமிழ்நடைப்படுத்தலெனச்² சிவஞானமுனிவர் கூறியதை கும் இலகுவில் விளங்கத்தக்கதாகத் தமிழோசைப்படுத்தலென<sup>3</sup> ஈண்டுக் குறிப்பிட்டுள்ளேன்.

## கிரந்த எழுத்தைக் கலத்தலும் தமிழோசைப்படுத்தாமல் வழங்கலும் பொருத்தமற்றன

3. தமிழிற் க‰ச்சொற்களே ஆக்கும்பொழுது கிரந்த எழுத்துக் களேயும் கலந்து ஆக்கவேண்டுமென்னும் கொள்கையும் பிறமொழி களில் உள்ள மக்கட்பெயர், இடப்பெயர் முதலியவற்றைத் தமி ழோசைப்படுத்தாமல் அம்மொழிகளின் ஓசை சிதையாமலே தமி ழில் எழுதவேண்டுமென்னும்கொள்கையுமுடையவர்கள் சிலர் இன் இவ்விரு கொள்கையும் ஒன்ருடொன்று இணந்துள. தமிழோசைப்படுத்தாமலும் கிரந்த எழுத்தைக் கலந்தும் எழுத வேண்டுமென்பது இவ்விரு கொள்கையாளருக்கும் உடன்பாடாகும். இக்கொள்கைகள் பொருத்தமற்றவை எனினும் இவை இன்னும் சிலரிடம் வாழ்கின்றன. இதனுல், கமேச்சொல்லாக்க வளர்ச்சி சிறிது தடைப்படுகின்றது. தமிழகத்திலும், ஈழத்திலும் தமிழ் மக்களின் வாழ்வில் இடைக்காலப் பகுதியில் உண்டான மாற்றங்களேயும், அம்மாற்றங்கள் எவ்வா று *தமிழ்மொழியைப்* பாதித்தன என்பதையும், அண்மையில் ஆங்கிலேயர் ஆட்சி இத் துறைகளில் உண்டாக்கிய மாற்றங்களின் வி&ாவுகளோடு ஒப்பிட்டு நோக்கின் இப்பொருத்தமற்ற கொள்கைகள் எவ்வாறு தோன்றின என்பதும், இனி அவை நிலேத்தல் முடியாதென்பதும் புலனுகும்.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> நன்னூரல் விருத்தியுரை-திருவாவடு*து*றை ஆதீனப் பதிப்பு—1957, பக்கம் 256.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> நன்றூல் பதவியல் கு-ம் 19-22.

# ஆரியமொழி ஆட்சி, ஆங்கிலமொழி ஆட்சி போன்றதே

- 4. ஆங்கிலேயர் ஆட்சியில் ஆங்கிலம் அரசகரும மொழியா யிற்று. பலர் பணங்கொடுத்தும் படித்தனர். தமிழர் சிலருடைய வீட்டு மொழியாகவும் அஃது ஆகிற்று. விடுதஃ அடைந்தபின் இன்றும் நாம் தமிழிற் பேசும்பொழுது ஆங்கிலச் சொற்களேயும் கலந்து பேசுகின்றேம். தமிழில் எழுதுங் கடிதங்கள் வேண்டு கோள்கள் என்பவற்றில் முகவரி, கையொப்பம் முதலியனவற்றை யும் இன்றும் சிலர் ஆங்கிலத்தில் இடுகின்றனர். தமிழொடு ஆங்கிலத்தைக் கலந்து N. K. நல்லதம்பி என்று எழுதுகின்றனர். என். கே. நல்லதம்பி என ஆங்கில எழுத்தோசையைத் தமிழ் எழுத்திலும் சிலர் எழுதுகின்றனர்.
- 5. ஒரு நூலின் பெயரில் 'டெலிபோன்' என்ற ஆங்கிலச் சொல் ஃச் சேர்த்து ஒரு பதிப்பகத்தார் வெளியிட்டனர். ⁴ தொ‰பேசி என்றுல் தமிழ் மக்களுக்கு விளங்காது. டெலிபோன் என்றுல் நன்கு விளங்கும் என்று அவர்கள் எண்ணினர். இது 1960 இல் நிகழ்ந்தது. இறுதியிலும் இருபதாம் நூற்ருண்டிலும் 19ஆம் நூற்ருண்டின் வாழ்ந்த தமிழ்ப் புலவர்கள் ஆங்கிலச் சொற்களேத் தமிழோடு கலந்து எழுதிஞர்கள். இலகுவில் பொருள் விளங்காத தமிழ்ச் சொற்களுக்கு ஆங்கிலச் சொற்களேக் கூறிப் பொருள் விளக்கும் நிலே இன்றுமுளது. அண்மையில் தமிழ் வழங்கும் நாடுகளில் ஆங் கிலம் பெற்ற இந்த ஆதிக்கத்தை, ஆரியமொழி இடைக்காலத்திலே பெற்று ஆட்சி செய்தது. 'அறம்' எனும் தனித்தமிழ்ச் சொல்ஃ -நூல்களிலும், திருக்குறளிலும் பெருவழக்காய்ப் பயின்ற சொல்லே-தர்மம் எனும் ஆரியச் சொல்லாலே விளக்கவேண்டிய தமிழ்நாட்டில் உருவாகியதெனின் ஆதிக்கத்தை அளவிட்டுரைத்தல் முடியுமா? ஆரியமொழிக்கு நாகர எழுத்துக்கள் இருக்கக் கிரந்த எழுத்துக்களே உருவாக்கினமையும் ஆரிய மயமாக்குதற்குச் செய்த முயற்சியினே காட்டுகின்றது.

### அண்மைக்காலத் தமிழ்ப் புலவர்கள் ஆங்கில-ஆரியச் சொற்க**ோ** ஆண்டனர்

6. பத்தொன்பதாம் நூற்முண்டின் இறுதியிலும் இருபதாம் நூற்முண்டின் தொடக்கத்திலும் தமிழ்ப் புலவர்கள் பலர் ஆரியச் சொற்களிற் கிரந்த எழுத்துக்களேக் கலந்து எழுதினர். தமிழ்ச் சொற்களே விடுத்து வடசொற்களேயும் ஆரியச்சொற்களேயும் வழங் கினர். ''முகவுரை, பதிகம், அணிந்துரை, நூன்முகம், புறவுரை,

<sup>4</sup> தபால் தந்த டெலிபோன்-இன்ப நிலேயம்-1959.

தந்துரை, புவந்துரை, பாயிரம்'' எனும் நன்னூர் சூத்திரத்தை நென்கறிந்த குமாரசாமிப் புலவர் தாம் எழுதி வெளியிட்ட யாப்பருங்கலக்காரிகைப் புத்துரையில் முகவுரையைக் குறித்தற்கு இச்சொற்களில் ஒன்றையேனும் ஆளாமல் 'உபக்கிரமணிகை' எனும் வடதொல்லே ஆண்டார். 'விஷயக்கிரமசூசிகை,' 'காரிகைக்கிரம சூசிகை,' எனுந் தொடர்களும் அந்நூலிற் காணப்படுகின்றன. இந்நூலின் முதற்பதிப்பு 1908இல் வெளிவந்தது.

7. ஈக்காடு இரத்தினவேலு முதலியார் 1900இல் 'இக்காலத் தமிழ் பயிலும் மாணவர்கட்கும், யூனிவர்சிடி பாட்சைக்குப் புகும் வித்தியார்த்திகளுக்கும்'' என்று எழுதிஞர். 6 முதலியாரவர்களுப் போன்றவர்கள் 'வழங்கிய ''யூனிவர் சிடி''யைச் சாமிநாதையர் ஸர்வகலாசாஃ' எனக் கிரந்த எழுத்துக் களுடனும், வேறு சிலர் சர்வகலாசாஃல எனவும் ஆுூல் இன்று இச்சொல் பல்கஃக்கழகம் என்று வழங்குகின்றது. ''உபந்நியாசம்'' இன்று சொற்பொழிவாகிவிட்டது. கனவான்கள் என்று சாமிநாதையர் வழங்கிய சொல்லே இன்று உப அத்தியக்ஷகர் உப அத்தியட்சகராகி, இப் வழங்குவதில்லே. பொழுது துணேவேந்தர் எனத் தனித்தமிழாகிவிட்டது. 8 இம்மாற் றங்கள் தமிழ்மொழி நற்றமிழாக—செந்தமிழாக-ஆகும் போக்கினே அவாவுகின்றதென்பதை நன்குகாட்டுகின்றன.

## ஒரு மொழியில் பிறமொழி எழுத்தைப் புகுத்தலாமா ?

8. பிறமொழி எழுத்தோசைகள் சிலவற்றைக் குறிக்கும் எழுத் துக்கள் தமிழில் இல்லே என்பதற்காகப் பிறமொழி எழுத்தைக் கலந்தெழுதும் வழக்கத்தைத் தமிழ்மொழியிற் புகுத்தச் சிலர் முயன்றனர். இதற்குக் கிரந்த எழுத்தைப் பயன்படுத்தினர். வேறெம்மொழியிலேனும் பிறமொழிக்கேயுரிய எழுத்தைக் கலந்து எழுதுகின்முர்களா? ற, ன, ழ, எ, ஒ எனும் தமிழ் எழுத்துக்கள் ஆரிய மொழியில் இல்லே. ஆங்கிலேயர் Tami ழ் என்ரே Ienavaழkanaர் என்றே எழுதுகின்முர்களா? யாரேனும் இவ்வாறெழுதின் அது நகைப்புக்கிடமாகும். நடராஜா, லக்ஷமணன் என எழுதுவதும் இத்தகையதே. ஆங்கில மொழியில் உள்ள F எனும் எழுத்துத் தமிழ்மொழியில் இல்லே. எனவே இந்த எழுத்தையும் புகுத்தி

<sup>்</sup> நென்ஹூல் சூ-ம் 1.

<sup>்</sup> அணி இலக்கணம்-பதிப்புரை, சென்னே பெண்டிதை மித்திரை யந்திரசால்-1898.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> உ. வே. சாமிநாதையர்.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> பத்தொன்பதாம் நூற்றுண்டின் தொடக்கத்தில் தாண்டவராய முதலியார், மதுரை கந்தசாமிப் புலவர் முதலியவர்களேக் கொண்ட சென்னேக் கல்விச் சங்கத்தினர் வெளியிட்ட நூல்களின் முகவுரையிற் காணப்படுஞ் சில பகுதிகளும் சுண்டு கருதத் தக்கன.

Fரான்ஸ் என்று ஏன் எழுதக்கூடாது? கிரந்த எழுத்தைக் கலந்தால் ஆங்கில எழுத்தைக் கலக்கலாமன்றே? யாழ்ப்பாணம், பூனகரி, மதுரை போன்ற சொற்களே ஆங்கில மொழியில் யாவ்ஞ (Jaffna), பூனரின் (Pooneryn), மதுரா (Madura) என ஆளப்பட்டுள. சீர் திருந்திய மொழியினர் யாவரும் பிறமொழிச் சொற்களே மொழி பெயர்க்காமல் வழங்கும்பொழுது அவற்றைத் தம் மொழியோசைப் படுத்தியே வழங்குகின்றனர். எனவே தமிழிலும் இதனேக் கடைப் பிடிப்பதை மொழியியல்பு அறியாதவர்களும், மொழிப்பற்று அற்றவர்களுமே எதிர்க்க முயல்வார்கள்.

# பிறமொழிச் சொற்களேத் தமிழோசைப்படுத்தி ஆளல்வேண்டும்

- 9. பிறமொழிச் சொற்களேத் தமிழோசைப்படுத்தி ஆளாவிடில் தமிழ் உரைநடையில் அவற்றை அமைத்து எழுதும்பொழுது அவை உருபு முதலியவற்றுடன் புணர்தல் சாலாது. 'தோமேஸ்', 'சிமித்' எனும் பெயர்களே இவ்வாறே நிறுத்தி-'கு' உருபுடன் புணர்த்தினல் 'தோமஸ்கு', 'சிமித்கு' என்றுதான் அமையும். மொழிச் சொற்களாகையால் தமிழ் இலக்கண விதிப்படி, புணர்த் தல் முடியாது. இவற்றைப் புணர்த்தவேண்டுமாயின் 'தோமசு', 'சிமிது' எனத் தமிழுருவாக்கி 'தோமசுக்கு', 'சிமிதுக்கு' என்று புணர் த்தல்வேண்டும். தோமசை, சிமிதை, தோமசின், சிமிதின் என்ற இவ்வுருவங்களிலே பிறமொழி ஓசை உருவம் சிதைந்து தமிழ் இசை உருவமே நிஃுக்கின்றது. Thomas, Smith எனும் சொற்க**ு** அறியாத தமிழன் ஒருவன் தோமசின், சிமிதின் எனும் சொற்களில் உள்ள உருபை நீக்கி, தோமசு, சிமிது எனக் கொள்வானயேன்றி 'தோமஸ்' எனவும் 'சிமித்' எனவும் கொள்ளான். ஆங்கிலத்தை தன்கறிந்த தமிழர்களே இவற்றின் ஆங்கில மூல உருவம் தோமஸ், சிமித் என்பதை அறிவர்.
- 10. எனவே பிறமொழிச்சொற்க*ள*த் தமிழோசைப் படுத்தி**யே** வழங்கல்வேண்டுமென்பதை மேலும் வற்புறுத்தவேண்டியதில்ஃ. இன்று கிரந்த எழுத்துக்களேக் கலந்து தமிழோசையைச் சிதைத்தும் பிறமொழிச் சொற்களின் ஓசையைச் சிதைக்காமலும் தமிழிலே கலேச்சொற்களே ஆள வேண்டுமென்று கூறுபவர்களிலே ஆங்கிலத்தை நன்கு பயின்றவர்கள்; ஆங்கிலத்தில் நிவுப்பவர்கள்; ஆங்கிலச்சொற்களே எண்ணிக்கொண்டு தமிழ்ச்சொற்களிடம் அணுகுபவர்கள். இவர்களுக்குத் தமிழோசைப்படுத்தப்பட்ட சொற்களின் விகாரம் ஆங்கில மொழி பயின்ற செவிகளுக்குப் பொருந்தா மலிருப்பது இயற்கையே. தமிழ் மொழிபெயர்ப்பு நூல்கள் யாருக்காக எழுதப்படுகின்றன? ஆங்கிலம் பயின்றவர் களுக்காகவா? தமிழ் பயின்றவர்களுக்காகவா? ஆங்கிலம் பயிலாது தமிழ் பயின்று தமிழிலே பல்வகைப் பாடங்களேயும் படிக்கின்ற

வர்கள் முதலிலே தமிழோசைப்படுத்தப்பட்ட சொற்களேயே அறிவர். பின்னர் ஆங்கில அறிவுபெற்று ஆங்கில நூல்களேயும் சேர் த்துப் பயி<u>லு</u>ம் வாய்ப்புக் கிடைத்தால் அவர்களுக்குத் தமிழோசைப்படுத்தப்பட்ட சொற்களின் வேறுபாடு உள்ளத்திற் படாது. தமிழிலிருந்து ஆங்கிலம் முதலிய மொழிகளே அணுகுபவர் இத்தகைய சொற்களேயே விரும்புவர். இத்தகைய சொற்களே அவர்கள் உள்ளத்தில் இலகுவில் பதியும். முதலில் ஆங்கிலம் படியாது தமிழ் படித்தவர்கள் தாவீது, கோலியாத்து என்று தாங்கள் படித்த சொற்கள் ஆங்கிலத்தில் டேவிட், கோலியாத் என்று உச்சரிக்கப்படுவன என்பதை அறியும்பொழுது எவ்வித வெருட்சியோ, மருட்சியோ கொள்வதில்ஃல. இங்கிலாந்து, ஐரோப்பா, அவுத்திரேலியா முதலிய சொற்களேத் தமிழ் வாயிலாக அறிந்தவர்கள் பின்னர் இவற்றைக் குறிக்கும் ஆங்கிலச்சொற்களே அறியும்பொழுது எவ்வித் இடர்ப்பாடுமின்றி இருமொழிச் சொற் களேயும் ஒன்றுபடுத்தி அறியலாம்.

## ஆட்சியாளரின் மொழிக் கொள்கையின் செல்வாக்கு

11. ஆட்சியாளரின் மொழிக் கொள்கையும் அவ்வக்காலத்தில் மொழி நடையைப் பெரிதும் பாதிக்கும். உயர்திரு. இராசகோபா லாச்சாரியார் தமிழ் நாட்டின் முதலமைச்சராயிருந்த காலத்து ஆக்கி வெளியிடப்பட்ட கலேச்சொற்றெகுதி தமிழ்மயமாகக் கிரந்த எழுத்தின்றி அமைந்திருக்கின்றது. பின்னர் காங்கிரசு ஆட்சியில் தமிழ் நாட்டரசால் 1947ஆம் ஆண்டு வெளியிடப்பட்ட கலேச்சொற்றெகு தி கிரந்த எழுத்துக்களேயும் தமிழோசைப்படுத் சொற்களேயும் கொண்டுள்ளது. காவல் நிலேயத்தைப் பொலிஸ் நிஃயேமென மாற்றியது ஓர் ஆட்சி. இப்பொழுதுள்ள அரசு மீண்டும் அதைக் காவல் நிலேயமாக மாற்றுமாறு பணித் தாள்ளது. இன்றுள்ள தமிழ்நாட்டரசு தமிழின் விரிவான வளர்ச் சிக்கு வாய்ப்பானதொன்றுகும். சென்ற பல நூற்றுண்டுகளிலே தமிழ் மொழிக்கு இத்தகையதொரு தமிழ் ஆட்சி கிடைக்கவில்லே. இனித் தமிழ்மொழி பிறமொழிகளினே வென்று வாழும். கவேச் சொல்லாக்கமும் தமிழ் மரபுக்கிசையத் தமிழ் நடை வாய்ந்து பிற மொழிக் கலப்பின்றி வளம்பெறும்.

இலங்கையிலும் 1955ஆம் ஆண்டில் அரசாங்கத்தால் வெளியிடப்பட்ட 'அரசாங்கப் பகு இகள், உத்தியோகப் பதவிப் பெயர்கள், நாமாவளி' எனும் வெளியீட்டையும் 1959இல் வெளியீடப்பட்ட அரச கருமச்சொற்கு குதியையும் ஒப்பீட்டு நோக்கின் முன்னேயது கிரந்த எழுத்துக்களேயும் தமிழோசைப்படுத்தப்படாத ஆங்கிலச்சொற்களேயும் கொண்டதாகவும், நல்ல சொற்களிருக்கவும் அவற்றை விடுத்து வடசொற்களேயும் பிறமொழிச்சொற்களேயும் கொண்டதாகவும் இருப்பதும் பின்னேயது கிரந்த எழுத்துக்களின்றிச் செந்தமிழ்ச் சொற்கள் பலவற்றைக் கொண்டிருப்பதும் புலைகும். முன்னேயதிலுள்ள கந்தோர், தொலுக்காரிப்பாளர், அதிகாரசபை, தெவிபோன், அத்தியட்சகர், பின்னேயதில் முறையே அலுவலகம், பேச்சு-மொழிபெயர்ப்பாளர். ஆணேக்குழு, தொல்லபன்னி, கண்காணிப்பாளர் ஆகவும் மாறியுள. முன்னேயது ஒரு கிங்கள உத்தியோகத்தரின் தலேமையில் தொகுக்கப்பட்டது. பின்னேயது என் தலேமையிலே ஆக்கப்பட்டது.

## கலேச்சொல்லாக்க வரலாறும் கலேச்சொற்றெகு இயும்

12. க‰ச்சொல்லாக்குதேலில் காவியங்கள், உரைநடை நூல்கள் முதலியவற்றைச் சங்ககாலத்தின் பின்னர் வடமொழியிலிருந்து மொழிபெயர்த்த புலவர் பெருமக்கள் முன்னேடிகளாகத் திகழ் கின்றனர். இவர்களின் பின்னர் சமயநூல்களே மொழிபெயர்த்த அறிஞர் பெருமக்களும் குறிப்பிடப்படவேண்டியவர்கள். தருக்க சங்கிரகம் முதலிய நூல்களே மொழிபெயர்த்த சிவஞானமுனிவர் மொழிபெயர்ப்புக்கும் கணேச்சொல்லாக்கத்திற்கும் வழிகாட்டியாக விளங்குகின்றுர். கலேச்சொற்றுகுதியை ஆக்க முயன்றவர்களுக்கு வைத்தியர் கிறீன் என்பவர் முன்னேடியாக இலங்குகின்றுர். இவர் வைத்தியக் கலேச்சொற்ருகு தியைத் தொகுத்து யிட்டார். அங்காதிபாத-சுகரணவாத உற்பாலன நூல், வைத்தியம், வைத்தியாகாரம், கெமிஸ்தம், மனுஷசுகரணம், இந்து பார்த்தசாரம் முதலியன இவர் பதிப்பித்த மொழிபெயர்ப்பு நூல் களாகும். இந்நூல்களே முதன்முதலில் மொழிபெயர்க்கப்பட்ட விஞ்ஞான நூல்கள் எனலாம். இவருடைய மொழிபெயர்ப்பு முயற்சிகள் 1857இல் தொடங்கின. தமிழகத்திலே க‰ச்சொல் லாக்கப் பணியிலே சென்னே மாகாணத் தமிழ்ச்சங்கம் 1934ஆம் ஆண்டு முதல் முயன்று வந்துள்ளது. 14-10-1934இல் சொல் லாக்கக் கழகம் ஒன்றினே அமைத்து ஒன்பது கலேகளேச் சேர்ந்த பதினுயிரம் சொற்களேக் 'கஸீச்சொற்கள்' எனும் பெயருடன் 1938இல் வெளியிட்டது.<sup>10</sup> ஆட்சிச் சொற்களே அமைப்பதிலும் சென்னே மாகாணத் தமிழ்ச்சங்கம் பெருமுயற்சி செய்தது. 5-12-56இல் தமிழ் ஆட்சிச் சொற்ကுகுதி ஒன்றை வெளியிட்டுத் திருத்தங்களே அனுப்புமாறு கேட்டது. கிடைத்த திருத்தங்களேப் பயன்படுத்தி 21-12-56இல் நடந்த ஆட்சிச் சொல் ஒப்படைப்பு விழாவில் இந்த ஆட்சிச் சொற்களே இச்சங்கம் தமிழ்நாட்டில் அப்பொழுதைய முதலமைச்சர் திரு. காமராசரிடம் ஒப்படைத் தது. இக்கலேச்சொற்கள் பின்னர் தமிழ்நாட்டு அரசாங்கத்தால் ஆட்சிச் சொல் அகராதி எனும் பெயருடன் வெளியிடப்பட்டன. இந்த அகரா தியில் ஏறக்குறைய 5,000 கொற்களுள்ளன. சென்னே மாகாணத் தமிழ்ச் சங்கம் வெளியிட்ட க‰ச்சொற்றுகுதியின் தமிழ்நாட்டரசு 10-4-1947இல் கலேச் சொற் ஒரு ெருகுதியை வெளியிட்டது.<sup>11</sup> இதன்பின்னர் சென்னே அரசாங் கத்தினர் நிறுவிய தமிழ்க்குழு புவியியல், பொருளாதாரம், உயிர்

<sup>10</sup> இத்தொகுதியில் கணிதம், பூதநூல், வேதிநூல், விலங்கு நூல், உடலியதும் நலவழியும், பூகோளம், வரலாறு, வேளாண்மை எனும் கலேகளுக்குரிய சொற்கள் தமிழோடு தமிழாய்க் கலக்கத்தக்கனவாக ஆக்கப்பட்டுள்ளன. இக்கலேச்சொற் களிலே கிரந்த எழுத்துக்கள் இடம்பெறவில்லே. பெரும்பாலும் இலக்கணமரபு தழு வியே இவை ஆக்கப்பட்டன.

<sup>11</sup> ரசாயனம், வர்த்தகம், உடலியலும் ககாதாரமும், பௌதிகம், கணிதம், சரித்திரம், பொருளாதாரம், நிர்வாகம், அரசியல், நகராட்சி, இயற்கை விஞ்ஞானம், பூகோளம் என்பவற்றிற்குரிய கஃலச்சொற்கள் அத்தொகுதியில் உள. ஆங்கிலச் சொற்கள் பல ஆங்கில உச்சரிப்புக்கேற்ப தமிழில் எழுதப்பட்டுள்ளன. இத்தொகுதி யில் உள்ள சொற்கள் பல தமிழோடு தமிழாய்க் கலக்கத்தக்கன அேல்ல.

நூல், வானநூல், பௌதிகவியல், வேதியியல், புள்ளியியல், அர சியல்-பொதுமக்களாட்சியியல், வானவியல், உளவியல், ஐரோப்பிய தத்துவவியல், தாவரவியல் என்பனவேற்றிற்குக் கஃலச்சொல் அக ராதிகளேத் தொகுத்து வெளியிட்டது. 12

14. இலங்கை அரசாங்கமும் சிங்களத்திலும் தமிழிலும் ஆட்சிச் சொற்களேயும் கணேச்சொற்களேயும் ஆக்கும் பணியில் ஈடுபட்டுள் ளது. 1955இல் 'அரசாங்கப் பகுதிகள், உத்தியோக பெயார்கள் நாமாவளிகள்' எனுஞ் சொற்றுகுதி ஒன்று வெளியிடப் இதனே அடுத்து அரசகருமச் சொற்ரெகுதி நான்கு மொழித்திணேக் களத்தால் வெளியிடப் பகுதிகள் அரசகரும பகுதிகளில் முதலிரெண்டும் பட்டன. இந்நான்கு 1959 இலும் ஏனேயன 1962இலும் வெளிவந்தன. இவற்றிலே 1960 இலும் **ஏறக்**குறைய இருபதினுயிரம் சொற்களுளை.<sup>14</sup> தன்மொழித் தி‱கக் களம் எனும் பெயருடன் தொடங்கி அரச கருமமொழித்தி‱னக் களத்துடன் ஒன்றுகி இப்பொழுது கல்வி வெளியீட்டுத் திணேக்கள மாகப் பிரிந்து இயங்கும் நிஃபைம் கல்லூரிகளுக்கும், பல்கஃக்கழ கத்திற்கும் பயன்படும் ஆங்கிலப் பா டநூல்கள் பலவற்றைத் த மி ழி ல் மொ ழிபெயர் த் து**ள்ள து**. <sup>15</sup> கலேச்சொற் நாற்பது ருகுதிகளேயும் ஆக்கி வெளியிட்டுள்ளது.

### கலேச்சொற்கள் வேறுபடுதல்

15. தமிழ்நாட்டில் ஆக்கப்பட்ட ஆட்சிச்சொற்கள், கஃச்சொற் கள் என்பவற்றிற்கும், இலங்கையில் ஆக்கப்பட்ட கலேச்சொற்கள், ஆட்சிச்சொற்கள் என்பவற்றிற்கும் சில வேறுபாடுகளுள. நாட்டிலே முன்னர் ஆக்கப்பட்ட கலேச்சொற்களுக்கும் பின்னர் ஆக்கப்பட்ட கலேச்சொற்களுக்கும் வேறுபாடுகள் பொழுது, இருவேறு நாடுகளில் ஆக்கப்பட்ட கஃச்சொற்களிற் பல வேறுபட்டனவாயிருப்பது புதுமையன்று. Department என்ற இலங்கையிற் பகுதியெனவும் பின் திணேக்களமெனவும், தமிழகத்தில் இலாகா எனவும் பின் துறை எனவும் ஆகியுள்ளது. ஆபீஸ் கந்தோர், என்பன என்பதற்குக் அலு வலகம், செயலகம், பணிமனே முதலிய வழக்கிற்கு வந்தன.

<sup>12</sup> இந்த அகரா நியில் உள்ள சொற்கள் பலவற்றில் கிரந்த எழுத்துக்கள் உள்ளன.

<sup>13</sup> இச்சொற்றெரு தியில் பிறமொழிச்சொற்களும் தமிழோசைப்படுத்தப்படாத சொற்களும், கிரந்த எழுத்துக்கள் கலந்த சொற்களுமுள.

<sup>14</sup> இவற்றிலே இரந்த எழுத்துக்கள் கலக்கவில்லே. பெரும்பாலும் தமிழ்ச்சொற் கள் இடம்பெற்றுள். பிறமொழிச்சொற்கள் தமிழோசைப்படுத்து ஆளப்பட்டுள். இந்நான்கு தொகுதிகளும் என் தலேமையில் ஆய்ந்து வெளியிடப்பட்டன.

<sup>15</sup> இலங்கைக் கல்வி வெளியீட்டுத் திக்கோக்களம்-புத்தகப்பட்டியல்-1967.

16. மூன்று ஆங்கிலச்சொற்களுக்கு முறையே (1) கிறீன் வைத் தியரும் (1875), (2) சென்ன மோகாணத் தமிழ்ச் சங்கம் (1938), (3) சென்ன அரசாங்கம் (1947), (4) இலங்கை அரசாங்கம் (1955), (5) சென்னேக் கல்லூரித் தமிழ்க்குழு (1960) என்பனஅம் ஆக்கிய கஸீச்சொற்களே நோக்குக.

|    | Chemistry         | Hydrogen   | Physiology     |
|----|-------------------|------------|----------------|
| 1. | கெமிஸ்தம்         | ஐருதம்     | சுகரணம்        |
|    |                   |            | (சுகரணவா தம்)  |
| 2. | வேதிநூல் (இயைபுநூ | <b>්</b> ) |                |
|    |                   | நீரகம்     | உடலியல்        |
| 3. | ரசா <b>யன</b> ம்  | ஹைடிர ஜன்  | சரீரசா ஸ்திரம் |
| 4. | இரசாயனவியல்       | ஐதிரஜன்    | உடற்நெழிலியல்  |
| 5. | ரசா யனவியல்       | ஹைட்ரஜன்   | உடலியல்        |
|    |                   | (நீர்வாயு) |                |

17. இலங்கையிலே (Semipermeable) என்பதை ஓர் அறிஞர் குழுவினர் எனவும் வேரோர் குழுவினர் குறையூடு புகவிடுகின்ற **ஒரு பங்கூடு புகவிடுகென்ற** எனவும் மொழிபெயர்த்து வெளியிட் **டன**ர். தொடக்கத்தில் இவ்வாறு மாறுபாடுக**ள் உண்டாவதைத்** தடுக்கமுடியா தெனினும், கூஃச்சொல்லாக்கத்திற்குச் சில விதிகள யாவரும் அவற்றைத் தழுவிக் கொள்ளாமையினுலும் தமிழகத்திலும் இலங்கையிலும் நடைபெறும் கலேச்சொல்லாக்க முயற்சிகளில் ஈடுபட்டோர் இடையிடையே கூடிக்கலந்து உரை யாடி இம்முயற்சிகளே ஒருமுகப்படுத்தாமையினுலுமே இவ்வே*று* பாடுகள் பெருகின. 1938இல் சென்னே மாகாணத் சங்கம் வெளியிட்ட கலேச்சொல்லே ஆக்கிய குழுவில் இலங்கையின் அறிஞர்கள் சிலர் பணியாற்றினர். இதன் பின்னர் சார்பிலும் இருநாடுகளிலும் நடைபெற்ற கலேச்சொல்லாக்க முயற்சிகள் ஒரு நெறிப்படுத்தப்படவில்லே.

## கலேச்சொற்களே ஒருநெறிப்படுத்தற்கு வழி

18. கவேச்சொல்லாக்கத் தந்தையாக விளங்கும் கிறீன்வைத்தியர் வடசொல்லாக்கத்திற்கு இலக்கண நூலார் விதி வகுத்ததைப் போன்று தாமும் சில விதிகளே வகுத்தே கவேச்சொற்களே ஆக்கி

<sup>16</sup> ஆங்கிலம்-தமிழ்-கலேச்சொற்டுருகுதிகள் மட்டுமன்றி தமிழ்-ஆங்கிலம் கலேச் சொற்டுருகுதிகளும் வெளியிடப்பட்டுள்.

<sup>17</sup> உயிரியல், விஞ்ஞானம் எனுந்தொகுதியில் தாவரவியல், விலங்கியல், உடற் நெழிலியல், உடனலவியல், பயிர்ச்செய்கை என்பன அடங்கியுள. கைப்பணியும் கைத்தொழிலும் எனும் தொகுதியில் வண்தற்டுமுழில், மரவேஸ், நெசவுத்தொழில், அரக்குவேஸ், உலோக வேஸ், மோட்டார்பொறிநுட்பனியல் என்பன அடங்கியுள்ளன. சமூக விஞ்ஞானம் எனுந் தொகுதியில் புவியியல், பொருளியல், குடிமையியலும் ஆட்சியியலும், கணக்குப் பதிவியல் என்பன அடங்கியுள்.

அவர் இலங்கையிலிருந்து பணியாற்றிஞரெனினும் தமிழ் இலங்கையிலும் வழக்காறெய்தும் கலேச்சொற்கள் நாட்டிலும் வேறுபாடற்றனவாயிருத்தல் வேண்டுமெனும் நோக்கம் உடைய இந்நோக்கத்தை நிறைவேற்றத் தமிழ் வராயிருந்தார். டன் தொடர்புகொண்டார். மேனுட்டு மொழிகளிலும் சொற்கள் தொடங்கிய காலத்திலே அவை வேறுபாடுகளேயுடையன இவற்றைச் சீர்ப்படுத்த பல கழகங்கள் பணி வாயிருந்தன. யாற்றின. உலகம் முழுவதும் வழங்கும் தாவரவியல், விலங்கியல் சொற்களே ஒன்றுபடுத்துவதற்கு உலக ஆணேக்குழுக்கள் உழைத் இன்று தமிழ் வழங்கும் நாடுகளில் அரசாங்கங் எனவே களும் தமிழ் ஓம்புங் கழகங்களும் கலேச்சொற்களே ஒருமைப்படுத்து இதணேச் செயற் தற்கு ஒன்றுபடவேண்டியது இன்றியமையா தது. படுத்துவதற்காகவே யான் 1966இல் கோலாலம்பூரில் நடைபெற்ற முதேலாவது உலகத் தமிழாராய்ச்சி மாநாட்டில் இதுபற்றி ஒரு முன் மொழிவை மொழிந்து நிறைவேற்றி வைத்தேன்.<sup>18</sup> இம்முன் மொழிவைத் தமிழ்நாட்டரசாங்கம் ஏற்றுச் செயற்படுத்த முன் வந்துள்ளமை பாராட்டுக்குரியது. முன்னயே முதலமைச்சர் திரு. பக்தவச்சலம் அவர்கள் தொடங்கிய முயற்சியினே இப்பொழுது கல்வி-தொழில் அமைச்சராயிருக்கும் நாவலர் இரா. நெடுஞ்செழி அவர்கள் பயன்தரச் செய்தற்கு முயல்வது மகிழ்ச்சிக் குரியது.19

### கலேச்சொற்களே ஆக்கும் முறைகள்

19. இலங்கை அரசாங்கம் வெளியிட்டுள்ள அரச கருமச் சொற் ருகுதி நான்கு பாகங்களேயும் ஆராய்ந்து வெளியிட்டமையாலும், கணிதம், பௌதிகம், இரசாயனவியல், புவியியல் முதலிய கலேச் சொற்களே ஆக்கிய குழுவின் உறுப்பினஞகப் பணியாற்றினமையா லும் நான் பெற்ற அனுபவங்களேயும் அடிப்படையாகக்கொண்டு ஆட்சிச்சொற்களே ஆக்கும் விதிகளேயும், அவற்றை ஆக்கிய பொழுது உண்டான இடர்ப்பாடுகளேயும், அவற்றை நீக்குதற்குக்

<sup>18</sup> தமிழ் வழங்கும் நாடுகளில் பயண்படுத்தபபடும் கணீச்சொற்கள் யாவும் வேறுபாடின்றி இருத்தல் தமிழ்மொழியின் வாழ்வுக்கும் வளத்திற்கும் இன்றியமை யாததாகையால் இந்நாட்டு அரசுகள் இத்துறையில் ஒன்ரேடொன்று தொடர்பு கொண்டு கணேச்சொல் இணப்புக்குழு ஒன்றினே அமைக்க உடனே நடவடிக்கை எடுக்க வேண்டுமென்று இம்மாநாடு இந்தியா, இலங்கை, மலேசியா, சிங்கப்பூர், அரசுகணக் கேட்டுக்கொள்வதுடன் இக்குழுவுக்கு அமைப்பாளராகத் தமிழக அரசு பணியாற்ற வேண்டுமென்றும் கேட்டுக்கொள்ளுகின்றது.

<sup>19</sup> இப்பணி குறித்து அமைச்சர் அவர்கள் எனக்கு எழுதிய கடிதம் இப்பணியின் நிலேமையை நன்கு விளக்குகின்றதாகலின் அதனே சுண்டு காண்க. ''சென்ற ஆண்டு கோலாலம்பூரில் நடைபெற்ற முதலாவது உலகத்தமிழ்க்கருத்தரங்கில் செய்த முடிவிற் தேற்ப மலேசியா, சிங்கப்பூர், இலங்கை ஆகிய நான்கு நாடுகளிலும் வழங்கிவரும் கூலேச்சொற்களே ஒருமைப்படுத்தும் முயற்சிக்கான பணியை இவ்வரசு மேற்கொண்டுள்ளது. மலேசியா, சிங்கப்பூர், இலங்கை ஆகிய அரசுகள்கு விபரங்கள் கேட்டு எழுதினும், மலேசியா, இலங்கை அரசுகள் பதில் எழுதியுள்ளன. சிங்கப்பூர் அரசின் பதில் இதுவரை கிடைக்கவில்லே. அந்த அரசின் பதிலும் கிடைத்தவுடன் தாங்கள் எழுதியுள்ளவண்ணம் ஒரு கூட்டத்தைச் சென்னேயில் கூட்டுவதுபற்றி ஆராய்த்து முடிவுசெய்ய எண்ணியுள்ளோம்.''

கைக்கொண்ட முறைகளேயும் குறிப்பிட்டு இந்த ஆய்வுரையை முடிக்கின்றேன்.

20. கலேச்சொற்களேயும் ஆட்சிச்சொற்களேயும் பிறமொழிகளி லிருந்து தமிழாக்கஞ் செய்யும்பொழுது அவற்றை மூன்று வகை யாகப் பிரித்து நோக்கலாம். மக்கள், இடங்கள், மூலகங்கள் முதலியவற்றின் பெயர்கள், உலகப் பொதுச் சொற்கள், நேர்மொழிபெயர்**ப்**புச் சொற்கள் என்பன அப்பிரிவுகள். **அவ**ற்றில் முன்னோய பிரிவுகளோயும் த மி ழோ சைப் இரு படுத்தி யாக்கலாம். மூன்ரும் பிரிவைப் பொருத்தமாக மொழி பெயர்க்கலாம்.

### தமிழோசைப்படுத்தல்

21. தமிழோசைப்படுத்துபவர்கள் தழு**வி**க் சில வி திகளே த் கொண்டால் ஒரே வடிவத்தில் சொற்களே ஆக்குதல் சாலும். தமிழோசைப் படுத்துமுன் அச்சொற்களின் உச்சரிப்பைக் கிரந்த எழுத்துக்களேக் கலந்து தமிழ் எழுத்துக்களில் எழுதிப் பின்னர் தமிழோசைப் படுத்தலாம். தமிழோசை என்பது தமிழ்ச்சொல் ஓசையாம். முதனிஃ-இறுதிநிஃ-இடைநிஃ மயக்கங்களுக்கு மாறு பாடின்றி ஆக்கப்படும் சொற்களே தமிழோசையுடைய களாகும். ஆரியச்சொற்களேத் தமிழோசைப்படுத்தி வடசொற் களாக ஆக்குவதற்கு நன்னூலார் வகுத்த விதிகளேயும் தழுவலாம். தமிழில் இல்லாத பிறமொழி எழுத்தோசைகளேயும், கட்டோசை களேயும் தமிழ்ப்படுத்துதற்குச் சில விதிகளே ஆக்கிக் கொள்ளுதல் இதற்குச் சொல்லாக்க விதிகள் வழிகாட்டத்தக்கன. வேண்டும். நேர்மொழிபெயர்ப்புகளேச் செய்யும்பொழுது தமிழிற் பொருத்த மான சொற்றுெடர்கள் இருப்பின் அவற்றைப் பயன்படுத்தலாம். சொற்களின்றேல் மூலச் சொல்லின் கருத்தைச் சொற் சுருக்கமும் பொருட்டெளிவும் அமைய மொழிபெயர்க்கலாம். இவ்வாறு மொழிபெயர்க்கும் பொழுது சில சொற்கள் புதுமையாக விளங்கும். நாளடைவில் அவை இயல்பான சொற்களாக வழக்காறடைந்து விடும்.

### **கேர் மொழிபெயர்ப்பு**

22. Pigiron எனுஞ்சொல் 'பன்றிஇரும்பு' என மொழிபெயர்க் கப்பட்டது. மிருகங்களின் பெயர்களுடன் சேர்ந்து பெயர் கொண்ட நரிப்பயறு, பூணக்காலி முதலிய பலசொற்கள் தமிழ் வழக்கிலுள்ளன. பகுவிரீகிசமாசம் என்பதைப் பல நெற்சமாசம் என வீரசோழியம் நேர்மொழிபெயர்ப்புச் செய்துள்ளது. நேர் மொழிபெயர்ப்புச் செய்யும்பொழுது ஒரு சொல்லோடு சேர்ந்து உருவாகும் சொற்றுடர்களினே அச்சொல்லின் மொழிபெயர்ப் புடன் இணேத்தே தமிழ்ப்படுத்தல் வேண்டும். இவ்வாறு செய்யும்

பொழுது வழக்கிலிருக்கும் மொழிபெயர்ப்பையும் மாற்றவேண்டி ஆங்கிலச் சொல்லே Phone எனும் நேரிடும். உதாரணத்திற்கு நோக்குக. Telephone எனுஞ் சொல்ஃத் தொஃபேசி என இரு எனினும் பேசி என்பதினும் பன்னி நாட்டிலும் வழங்குகின்ரேம். தொடர்களில் மிகுந்த பொருத்த என்பது Phone சேர்ந்துவரும் தொஃப்பன்னி என்று தமி முடையதாயிருப்பதால் Telephone உதாரணம்—Ear-phone-செவிப் ழாக்கஞ் செய்யப்பட்டுள்ளது. Phonograph-பன்னல் பதிகருவி. Photograph என்பதனே பன்னி, நிழற்படம் எனவும் சில இடங்களிற் புகைப்படம் எனவும் வழங்கு எனுஞ் சொல்லின் மூலக்கருத்து ஒளியாகையால் வர். Photo எனத் தமிழாக்கஞ் செய்யப்பட்டது. Organisation ஒளிப்படம் வழங்குவர். எனுஞ் சொல்ஃத் தமிழ்நாட்டில் நிறுவனம் என இத்தமிழ்ச் சொல்ஃ நிறுவகம் என வழங்கின் கருத்துப்பொலி வுறுமரகையால் நிறுவகம் என ஆக்கப்பட்டது.

23. மொழி பெயர்க்கத் தக்க பகு திச் சொற்களும், தமிழோசைப்படுத்தப்படவேண்டிய சொற்களும் சேர்ந்துவருந் தொடர்களில் மொழி பெயர்க்கத் தக்கவற்றினே மொழி பெயர்த்தல் பொருள்விளக்கத்திற்கு இன்றியமையாதது. Di, Sub, Tri முதலியன, இரு, கீழ், மூன்று எனக் கொள்ளப்பட்டன, உதாரணம்: Dioxide-ஈரொட்சைட்டு, Sub oxide-கீழொட்சைட்டு. Tri Oxide-மூவொட்சைட்டு என்பன.

### பிறமொழிச் சொற்களேயும் கொள்ளல்

24. தமிழோடு தமிழாக இசைந்தும் வழக்காற்றிலிருக்கும் ஆங் கிலச் சொற்களேயும் பிற மொழிச் சொற்களேயும் ஏற்றுக்கொள்ள லாம். உதாரணம்: Bank-வங்கி, Telegraph-தந்தி, வழக் காற்றில் இல்லாதவெனினும் இயைந்தனவெனினும் கொள்ளப்பட லாம். உதாரணம். Pump-பம்பி. வழக்கிலுள்ள வடசொற் களே ஒதுக்கவேண்டியதில்லே. ஆஞல் செந்தமிழ்ச் சொற்களும் வடசொற்களுமுளவெனின் பெரும்பாலும் செந்தமிழ்ச் சொற் களேயே ஆளல்வேண்டும். உதாரணம்: அத்தியட்சகர், பிரசுரம், மாதம், காரியாலயம், காரியதரிசி என்பவற்றிற்கு முறையே கண் காணிப்பாளர், வெளியீடு, திங்கள், அலுவலகம், செயலாளர் என்பன கொள்ளப்படலாம்.

### குலேச்சொற்கள்

25. சங்கம், கழகம், குழு, மன்றம் முதலியன ஓரினச் சொற் களாகும். இவற்றைக் குலேச்சொற்கள் எனவும் ஆளலாம். ஆங் கில மொழியில் இத்தகைய குலேச்சொற்கள் பலவுள. இவற்றைக் குறித்தற்குத் தமிழிலே சில சொற்களே வழக்கிலுள. ஒரு தமிழ்ச் சொல் இரண்டு மூன்று ஆங்கிலச்சொற்களேயும் குறிக்க ஆளப்படு கின்றது. உதாரணமாக, Society, Board, Council, Assembly என்பன 'சபை' எனப் பொதுவாக வழங்கப்படுகின்றன. மொழி பெயர்க்கவேண்டிய ஆங்கில நூல்களில் இச்சொற்கள் வெவ்வேறு நிறுவகங்களேக் குறித்து வரும்பொழுது தமிழ் மொழிபெயர்ப்புக்கு இவற்றிற்கு ஈடான ஒவ்வொரு சொல் தேவைப்படும். சிக்கலே நீக்குதற்குக் கு*லே*ச்சொற்களேத்தொகுத்து<sup>20</sup> ஒவ்வோர் ஆங்கிலச் சொல்லுக்கும் ஈடான ஒவ்வொரு சொல்லே ஆளுதற்கு முயலல் வேண்டும். இம்முறையினேக் க‰ச் சொல்லாக்கத்தின்போது செயற்படுத்திக் கு லேச் சொற்கோவை ஒன் றினேயும் ஆக்கினேன். இந்நூல் இன்னும் வெளியிடப்பட ബി ഓ ‰ . விரைவில் வெளியிடப்படும் என அறிவிக்கப்பட்டுள்ளது.

26. சபை, சங்கம், மன்றம், கழகம், இந்நான்கு சொற்களும் Society, Association, Committee, Council என்பவற்றில் ஒன்றைக் குறித்தற்கு இப்பொ முது வழங்கப்படுகின்றன. நிய தியின் றி திருக்குறள் கழகம், திருக்குறள் சங்கம், திருக்குறள் மன்றம். திருக்குறள் சபை எனும் பெயர்களேயுடைய நிறுவகங்களே நோக் இந்நிறுவகங்கள் ஒத்த அமைப்புடையனவெனினும் வெ**வ்** வேறு பெயரையுடைய இத்தகைய கலப்பு வழக்காறு, ஆங்கிலச் குலேச்சொற்கள் ஒவ்வொன்றிற்கும் ஒவ்வொரு தமிழ்ச் சொல்லே வழங்குதற்குத் தடையாயுள்ளது. பொருளே நாளடைவில் ஒரு ஒரு சொல்லால் வழங்குவதை உறுதிப்படுத்தல்வேண்டும். ஞானத் துறைக்கு இஃது இன்றியமையாதது. நூல் எழுதுவோ ரும், பேச்சாளரும், பத்திரிகையாளரும் உளங்கொண்டு பணியாற் றிஞல் விரைவிற் கலேச்சொற்கள் உறுதியான வழக்காறெய்தும். Department-என்பதணப் பகுதி எனவோ 'துறை' எனவோ வழங் குவது பொருத்தமற்றது. Part-பகுதி. துறை என்பது Faculty என்பதற்குப் பொருத்தமானது. Port ஐயும் துறை எனத் தனித்து வழங்கலுமுண்டு. எனவே என்பதற்குத் Department திணேக்களம் எனும்சொல்லே ஆண்டுள்ளோம். இச் சொல்

<sup>20</sup> Assembly, Association, Board, Body, Branch, Bureau, Clique, Club, Commission, Committee, Conference, Congress, Co-operative Society, Corporation, Council, Court, Department, Division, Establishment, Faculty, Forum, Federation, Gang, Guild, Head Office, Headquarters, Institute, Institution, Meeting, Mission, Office, Organisation, Panel, Parliament, Party, Pool, Rally, Section, Secretariat, Senate, Society, Station, Syndicate, Trade Union, Tribunal, Troupe, Union, Unit, Upper House. இவற்றை ஒரு குலேச்சொல்லாகக் கொள்ளலாம். இக்குலேச்சொற்களில் ஒன்றுன் Committee எனும் ஆங்கிலச் சொல்லுக்கு முன்னும் பின்னும் பல சொற்கள் இணைந்து குழுக்களின் பெயர்களாக அமைந்துள்ளன.

Ad hoc Committee, Advisory Committee, Committee of Privileges, Committee of the whole House, Committee of ways and means, Contract Committee, Executive Committee, General Committee, Selective Committee, Standing Committee, Steering Committee, Sub Committee, Subject Committee, Working Committee.... முதலியன் காண்டி.

வெட்டிலுள்ளது. இப்பொழுது இச்சொல் இலங்கை அரசாங்கத் தின் வெளியீடுகளிலும் இலங்கைப் பத்திரிகைகளிலும் வழக்கா றெய்தி நிலேத்துவிட்டது.

### வினேயடியொன்றிலிருந்து பிறக்குஞ் சொற்கள்

### ரல்ல தமிழ்ச் சொற்கள் காணல் வேண்டும்

28. Candidate என்பதற்கு வேட்பாளர் எனும் சொல் மிகப் பொருத்தமானது. இது அண்மையில் திராவிட முன்னேற்றக் கழக ஏடுகள் தமிழுக்களித்த சொல்லாகும். இதைப்போல இன் னும் பல ஆங்கிலச்சொற்களுக்கு நல்ல செந்தமிழ்ச் சொற்கள் தேவைப்படுகின்றன.<sup>21</sup>

### தமிழின் வளம்

29. பிறமொழிச் சொற்கள் சிலவற்றிற்கு நல்ல தமிழ்ச் சொற்கள் இல்லே என்பதஞல் தமிழின் வளத்திற்கு எத்தகைய இழுக்குமில்லே. தமிழ்மக்கள் தம் ஆட்சியில், தாமாகவே செயலாற்றுவார்களாயின் அவர்கள் தம் எண்ணங்களே இயல்பாகவே தமிழ்மொழியில் வெளி யிடலாம். முன்னர் ஊர்மன்றம் முதலியன ஆட்சி செய்த காலத் தில் ஆட்சிச்சொற்களும் பிறசொற்களும் தோன்றின. பிறநாட் டவர் வகுத்த பாராளுமன்றம் முதலிய நிலேயங்களே நாம் நிறுவும் பொழுது அவற்றுடு தொடர்புடைய கலேச்சொற்களேயும் அந் நாட்டவரின் மொழியிலிருந்தே தமிழாக்கஞ் செய்யவேண்டி

<sup>21</sup> உதாரணத்திற்குச் செலுற்றை ஈண்டு குறிப்பிடுகின்றேன். Acknowledgement, Acting, Appointment, Approval, Arts and Science, Civil, Clause, Clerk, Common-Wealth, Condolence, Conductor, Confidential, Declaration, Delegate, Deputy Directory, Endorsement, Express, Frank, Hiring, Holidays, Honorary, Honorable, Individual, Interdict, International, Inspector, Leave, Licence, Magistrate, Mayor, Mechanic, Memorandum, Municipality, Objection, Pass, Payment, Permit, Personal, Petition, Plan, Proclamaticn, Propaganda, Que, Recommendation, Reference, Reorganisation, Representative, Sanction, Secondment, Speaker (Parliament) Specimen, Suspend, Temporary, Union, Vacancy, Whip (Parli.).

இதனுலேயே கவேச்சொல்லாக்கத்திலே சில பாடுகள் உண்டாகின்றன. எமது மொழியிலுள்ள சிலகொற்களே-குடவோலே, காதல், ஊடல் போன்றவற்றை ஆங்கிலம் முதலிய மொழிகளில் மொழிபெயர்க்கும்பொழுது இத்தகைய இடர்ப்பா சிற்சில துறைகளிலே ஏனேய மொழிகளுக்கில்லாத டுள்ளது. சொல்வளம் தமிழுக்குண்டு. Parliament என்பதற்குப் பாராளு மன்றம், நாடாளுமன்றம், மக்கள்மன்றம் என்ற பல சொற்கள் இன்று வழக்கிலுள. Office என்பதைக் குறிப்பதற்கு அலுவ லகம், செயலகம், பணியகம், பணிமனே எனச் சொற்கள் பெருகு ஆராய்ச்சிச்சாலே, Laboratory என்பதைக் குறிக்க ஆராய்ச்சிக்கூடம், ஆய்வுக்கூடம், ஆய்வகம், ஆயகம் முதலிய பல சொற்கள் ஆக்கப்பட்டுள. நாட்டாட்சிக்கும் உயர்கல்விக்கும் இப் பொழுதுதான் தமிழ்மொழி பயன்படுத்தப்படுகின்றது. எனவே அடுத்த தஃ முறையினர் எவ்வித இடர்ப்பாடுமின்றித் தமிழ்க்கஃ செ சொற்களேப் பயன்படுத்துவார்கள். நல்ல கலேச்சொற்கள் வாழும். பொருத்தமற்றன புதியனவற்றிற்கு வாழ்வளிக்கும்.

# ஆசிரியர்களின் பெயர் அகர வரிசை

|     |                         |            |     |     | •    | •   | பக்கம் |
|-----|-------------------------|------------|-----|-----|------|-----|--------|
| 1.  | அகிலன், பி. வி          |            |     |     |      |     | 53     |
| 2.  | இரத்தினம், கா. டிபா.    | • •        |     | **  | • •  | • • | 222    |
| 3   | உக்கிரபாண்டியன், இரா.   |            |     |     |      | • • | 28     |
| 4.  | சஞ்சீவி, ந.             |            |     | • • | • •  |     | 176    |
| 5.  | சண்முகதாஸ், அ.          |            | • • | • • | • •  | • • | 186    |
| 6.  | சிதம்பரம், மெ.          |            | • • | • • |      |     | 196    |
| 7.  | கப்பிரமணியன், நா.       |            |     | • • | • 6  | • • | 156    |
| 8.  | செல்வநாயகம், அருள்.     |            | • • | • • | • •  |     | 20     |
| 9.  | சொக்கலிங்கம், தி. அ.    |            |     | • • | • •  | • • | 81     |
| 10. | தங்கவேலு, எம். பி.      |            |     |     | • •  | •   | 140    |
| 11, | தண்டாயுதம், இரா.        |            | • • | • • | • •  | •   | 37     |
| 12. | தரணிபோஸ்கார், திருமதி   |            |     | ••  | • •  | • • | 86     |
| 13. | தனப்பாண்டியென், அ. சு.  |            | • • | • • | • •  | • • | 168    |
| 14. | தனிநாயகம், சே. (மறைத்   | திரு)      | • • | ••  | * *  | • • | 7      |
| 15. | நயிஞர் முகம்மது, சி.    |            | • • | ·;· | • •  | * 1 | 95     |
| 16. | நவசோதி, க               | • •        | • • | • • | 1.   | • • | 122    |
| 17. | பரமசிவானந்தம், அ. மு.   |            | • • | • • | • •  | • • | 14     |
| 18. | பார்த்தசாரதி, நா.       |            | • • | •   | • •  |     | 47     |
| 19. | பாலகப்பிரமணியம். சி.    |            | • • | • • | ••   | • • | 63     |
| 20  | பாலகப்பிரமணியம், மு     | <b>ച</b> . | • • | • • | •• 、 | ٠.  | 104    |
| 21  | பெருமாள், க.            |            |     | • • |      |     | 130    |
| 22  | . மணிசேகரன், கோவி.      |            | • • | * * | **   | • • | 114    |
| 23  | . மாணிக்கம், இரா.       |            | • • |     | • •  | • • | 149    |
| 24  | . மாணிக்கம், வெ. தெ.    | • •        | • • |     |      |     | 206    |
| 25  | . வரதராசன், மு.         | ••         | • • | • • |      |     | 72     |
| 26  | . வேங்கடசாமி, மயில், சி | afi.       |     |     | • •  |     | 1, 216 |

# கட்டுரைத் தலேப்புகளின் அகர வரிசை

|              |                                      |                                |                  |          | L    | பக்கம் |
|--------------|--------------------------------------|--------------------------------|------------------|----------|------|--------|
| 1.           | இலங்கை இந்தியத் தோட்டத்              | தொழிலாளரும்                    | <b>நாட்</b> டுப் | பாடல்கை  | ரும் | 122    |
| 2.           | இளங்கோ புகுத்திய புதுமை              | • •                            |                  | • •      | • •  | 81     |
| 3.           | உழைப்போர் இலக்கியம்                  |                                |                  | • •      | • •  | 130    |
| 4.           | 2ளடல்                                | • •                            | • •              |          | • •  | 206    |
| 5.           | ஊர்ப்பெயர்களின் உருமாற்றப்           | b                              | ••               | • •      | • •  | 14     |
| 6.           | கடந்த கால்நூற்றுண்டுக் காவ           | த <b>்</b> தில் தமிழ் <b>இ</b> | )லக்கியப்        | ,        |      |        |
|              | பத்திரிகைகளின் தோற்றமு               | ம் வளர்ச்சியும்                | * *              | • •      | • •  | 47     |
| 7.           | கலேச் சொல்லாக்கம்                    | • •                            | • •              | • •      | • •  | 222    |
| 8.           | சிலம்பில் இருகடர்                    | • •                            | • •              | • •      | • •  | 86     |
| 9.           | சிலம்புச் செல்வியும் சிங்கள இ        | லக்கியமும்                     | • •              | • •      | • •  | 156    |
| 10.          | <i>சீர்பாத</i> குலம் · · ·           |                                | • •              | • •      | • •  | 20     |
| 11.          | சீருப்புராணத்தில் காப்பியப் ப        | என்பைகள்                       | • •              | • •      | • •  | . 95   |
| 12.          | தமிழ்ச் சமூக நாவல்களின் தே           | ாற்றமும் வளர்ச்                | சியும் _         | <b>.</b> | • •  | 37     |
|              | தமிழ் நாட்டுச் சித்தர்கள்            |                                | • •              | •        |      | 149    |
| [4]          | தமிழ்ப் படைப்பிலக்கியத்தில்          | உரை நடை                        |                  |          |      | 53     |
| 15.          | தமிழகமும் சித்த வைத்தியமுட           | ъ ·•                           | • •              |          |      | 140    |
| 16.          | தமிழிசைச் செல்வம்                    |                                | • •              | • •      |      | 168    |
| 17.          | தமிழில் வரலாற்றுப் புதி <b>ன</b> ங்க | ள்                             | • •              |          | • •  | 414    |
| 18.          | திருப்பள்ளியெழுச்சி                  |                                |                  |          |      | 72     |
|              | 'தொறு' என்னும் சொல்லின்              | வரலாறு                         |                  |          |      | 216    |
|              | நாடக வழக்கும் உலகியல் வழ             |                                | • •              | • •      |      | 186-   |
| <i>\$</i> 1. | பர்மாவில் தமிழர் சமுதாயம்            |                                | • •              | ••       | ••   | 28     |
|              | பல பொருள் பற்றிய ஐயங்கள்             | r                              |                  |          |      | 196    |
|              | பனம்பாரளுர் பாயிரம்                  |                                |                  |          | • •  | 176    |
| /            | பாரதிதாசன் கேவிதைகளில் சமு           | தாயச் சீர்திருத்               | தம் —            |          | • •  | 104    |
|              | பேருமங்கலம்                          |                                |                  |          |      | 63     |
|              | மறைந்துபோன மருங்கூர்ப் ப             | ்டினம்                         |                  |          | • •  | .1     |
|              | மேவே நாட்டு நிலஇயல் நூல்க            |                                | ஆராய்ச்சி        | யும்     | ••   | 7      |
|              |                                      | _                              |                  |          |      | _      |

