

# இருபா இருபஃது

(ஆங்கில மொழிபெயர்ப்புடன்)



560

தருமபுர ஆதீனம்

രചണിധിനം எண் 134.

உ திருச்சிற்றம்பலம் குருபா தம்

# இருபா இருபஃது

(ஆங்கில மொழிபெயர்ப்புடன்)

ஆசிரியர் ஸ்ரீ அருணந்தி சிவாசாரியார்

இத

திருக்கயிலாய பரம்பரைத் தருமபுர ஆதீனம் இருபத்தைந்தாவது மகாசந்ரிதானம் நூ-ல-ஸ்ரீ சுப்பீரீமணியதேசிக ஞானசம்பந்த பரமாசாரிய சுவாமிகள் அவர்களின் ஆணேயின்படி

வெளியிடப்பெற்றது.



இருக்குயிலாய பரம்பரை தருமபுர ஆதீனம் உடு-வது முகாசந்நிதானம்

நீ-ல-ஸ்ரீ சுப்பிரமணியதேசிக ஞானசம்பந்த பரமாசாரிய சு<mark>வாமிக</mark>ர்

பிரதிகள் 500.

ஞானசம்பந்தம் பதிப்பகம், தருமபுர ஆதினம், P. I. C. Q. H. No. T. E. 68-61.

## PREFACE

"The Saiva Siddhanta is the most elaborate, influential and undoubtedly the most intrinsically valuable of all the religions of India"

Dr. G. U. Pope.

Saiva Siddanta denotes a complete system of philosophical thought concerning the nature and relationship of God, Souls, and the Universe and of the religious practice, whereby souls attain salvation. Saivam is derived from Sivam (the blissful Lord) and Siddhanta means the conclusion of conclusions. The Saiva Siddhanta is often simply referred to as both a philosophy and a Siddhantam. It is religion. Its claims to truth are based not only on the revealed nature of its scriptures but also on reason and the personal realization of a long line of Saiva Seers. Saiva religion is universal and treats both of Parapaksham and Supaksham. The worship of Siva is from time immemorial and is beyond our research.

Saiva Siddhanta is a revealed religion. From the orthodox saiva point of view, its scriptures are the Vedas and the twenty eight Sivagamas. Thevaram, Thiruvachakam etc., of Panniru Thirumurai are sacred scriptures in Tamil.

The authoritative books in Tamil on the philosophy of Saiva Siddhanta are the Fourteen Sastras. This

publication "Irupa Irupahtu" is one of the fourteen sastras mentioned above. The author is St. Arulnandi Sivachariar of Tiruthuraiyur. He is the second in the Holy line of Pura-santhanacharyas.

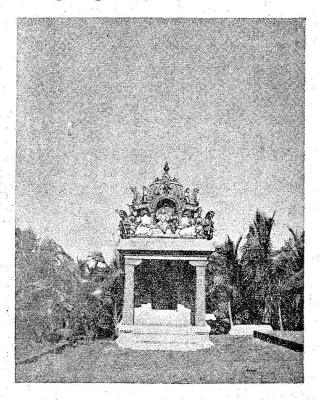
"Trupa Irupahtu" contains twenty stanzas, ten in Venba Metre and ten in Agaval Metre. The significance of a Guru and the different ways of grace he bestows are well impressed upon in the invocation stanza itself. The knowledge of God can only be secured by the grace of the Guru and not by any other means. If one does worship his gracious Guru, as the Para-Brahmam, as Para-Sivam and Para-gnana, and as all the manifestations of Hara. then Guru becoming God Himself will convert the desciple into His Form by means of touch, thought, and sight\*. God appears in the form of man - Guru to redeem the befitting souls. The author identifies his Guru Meikanta with God and as such to see him is to see God and become one with Him.

To help the readers to comprehend the high lights of the work, I shall touch upon the following points:—

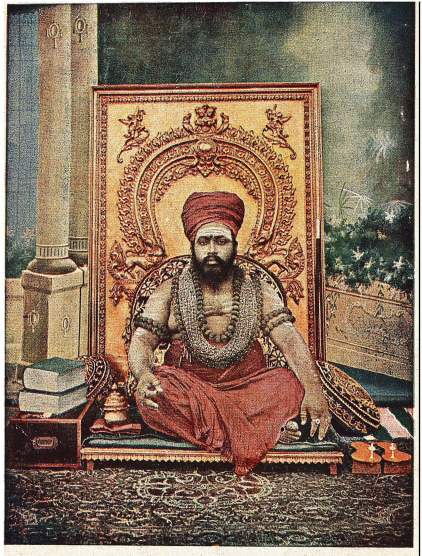
God is immanent in all nature and in man and yet is untainted and transcendent and without Whose will and power neither evolution nor salvation is possible. God's touch is necessary to finally emancipate the soul. He is ever present in the soul, as ghee in

<sup>\*</sup> Modes of initiation.

## ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சண்முக தேசிக சுவாமிகள்



குருமூ**ர்த்த ஆலயம்** 8—6—46 ல் கும்பாபிஷேகம் கடைபெற்றது.



திருக்கயிலாய பாம்பரைத் தருமபுர ஆதீனம் 24-வது மகா சந்நிதானம்

**யீ-ல-யூ சண்முக தேசிக ஞானசம்பந்த பரமாசாரிய சுவாமிகள்** 

milk. After the Guru's touch, Akamya will not rise and the body will perish as darkness before light. The affinity of matter and Anavamala etc., with souls is eternal like the verdigris in copper and husk and bran etc., in rice, and can be removed. It is Achie, Jatam or not intelligent like the soul and the soul's intelligence is of a different plane from that of God. Being pure chit. God knows no limitation, and obstruction, and His full and undivided presence is felt in the least of the least and the great of the great. As St Meikanta points out, man and his Karma act and react, attracted to each other, as a piece of iron is by a magnet. But both would be lifeless ut for the Supreme power of God acting on them both. It is only when we renounce all, family, wife, friends and glittering things of this vain world, which are, as if it were delusion so transitory and so elusive, that God gives Himself wholly to us and St. Manickavachaka asks who is the better in the bargain, "Thou gavest Thyself to me and took me unto Thyself, Oh Sankara, who is the cleverer of the two?" The released soul alone is entitled to eternal Bliss.

Mention may be made that copy-right of all the works by my esteemed friend late Mr. J. M. Nallaswami Pillai, B. A., B. L., and some works of Sri A. Iswaramurthi Pillai, son of my old friend and scholar Sri Arumukam Pillai of Pettai, has been obtained by His Holiness late Sri-la-Sri Shanmuka Desika Gnana Sambanda Paramacharya Swamigal, 24th

in descent of the Dharmapuram Adhinam. It is pleasing to note that in this edition the Tamil portion is from Sri Iswaramurthi Pillai's work and the English portion is the translation of Late Mr. Nallaswamy Pillai.

The present Head of the illustrious Mutt of Dharmapuram and his immediate predecessor have sensed for the publication of numerous works in Tamil. His Holiness Sri-la-Sri Subramanya Desika Gnana Sambanda Paramacharya Swamigal the cultivator and promoter of classical religious, and secular education has begun the publication of English translations of rare works in Saiva Siddhanta also.

This publication is made on the occasion of the Second Anniversary of His Holiness Sri-la-Sri Shanmuka Desika Gnana Sambandha Paramacharya Swamigal on Wednesday the 28th May, 1947 (சர்வ சத்துஆண்டு வைகாசித்திங்கள் குடும்கான்).

On behalf of the Public and on my own behalf, I express my deep debt of gratitude to the Present Maha Sannidhanam for graciously allowing me to contribute my mite in writing this preface.

P. C. Punnaivananatha Mudaliar, Senior Professor in Tamil & Vice Principal "Oriental College" Dharmapuram Adhinam.

<sup>&</sup>quot;Pulavaraham" Mayavaram, 25-5-1947.



## குருபாதம்

# இருபா இருபஃது

## IRUPA-IRU-PAHTU

## வணக்கம்

கண் ஹை தலுங் கண்டக் கறையுங் கரந்தருளி மண் ணிடையின் மாக்கள் மலமகற்றும் - வெண்ணெய் [ நல்லூர் மெய்கண்டான் என்ருருகால் மேவுவரால் வேறின்மை கைகைண்டார் உள்ளத்துக் கண்.

## கு றிப்பு

சிவபிரானே ஆசாரியத் திருமேனி தாங்கிவக்து ஆன்மாக் களுக்கு அநக்கிரகிக்கின்று னென்பது சைவசித்தாக்த வுண்மை. ஆகவின் சுண்டுக்கூறிய ஆசாரிய வணக்கஞ் சிவவணக்கமே யாயிற்று.

## INVOCATION

The third Eye and Throat of shining blue concealed To rid the ills of man on earth did come Meikantan of Tiruvennainallur.

To see him once will make God and seer one.

#### NOTES

God appears as man to save the souls of men in the order of Sakalars. His grace is manifested otherwise to the orders of Pralayakalars and Vijnanakalars. The author identifies His Guru Meikantan with God; and as such to see him is to see God and become one with Him.

கண்ணகன் ஞாலத்துக் கதிரவன் தானென வெண்ணெய்த் தோன் றிய மெய்கண்ட தேவ காரார் கிரகக் கலியாழ் வேணே கின் பேரா இன்பத் திருத்திய பெரும வினவ லானு துடையேன் எனதுளம் நீங்கா நிலேமை ஊங்கும் உளாயால் அறிவின் மைமலம் பிறிவின் மையெனின் ஒராலினே யுணர்த்தும் விராய்ஙின் றவேயேல் திப்பியம் அந்தோ பொய்ப்பகை யாகாய் சுத்தன் அமலன் சோதி நாயகன் முத்தன் பரம்பரன் எனும்பெயர் முடியா வேறுங்ன் றுணர்த்தின் வியாபக மின்ருய்ப் பேறும் இன்றும் எமக்கெம் பெரும இருங்லக் தீகீர் இயமானன் காலெனும் \* பெருநிலேத் தாண்டவம் பெருமாற் கிலாதலின் வேளே உடனே விளம்பல் வேண்டும் சிறி யருளல் சிறுமை யுடைத்தால் அறியாது கூறின் அபக்குவ பக்குவக் குறிபார்த் தருளினம் குருமுத லாயெனின் அபக்குவ மருளினும் அறியேன் மிகத்தகும் பக்குவம் வேண்டிற் பயனிலே நின்னுல் பக்குவ மதனுற் பயன் டீ வரினே

கின் கோப் பருவம் கிகேழ்த்தா தன் இே தன் இெப் பாரிலி யென்பதுக் தகுமே மும்மலெஞ் சடமணு மூப்பிள மையின் கீ கின் மலன் பருவம் கிகழ்த்திய தார்க்கோ உணர்வெழு கீக்கத்தை ஓதிய தெனினே இணுயிலி யாயிகுள் என்பதை அறியேன் யானே கீக்கினுக் தானே கீங்கிலும் கோனே வேண்டா கூறல் வேண்டும் 'காண்பார் யார்கொல் காட்டாக் கால்' எனும் மாண்புரை உணர்க்தில் மன்ற பாண்டியன் கேட்பக் கிளக்குமெய்ஞ் ஞானத்தின் ஆட்பா லவர்க்கருள் என்பதை அறியே.

2.

சிவபிரானும் ஆணவழும் பகைப் பொருள்கள். ஆன்மாக் களுக்கு ஞானத்தைக் கொடுப்பவன் சிவபிரான்; அஞ்ஞானத்தைக் கொடுப்பது ஆணவம். ஆஞல் ஆன்மாக்களிடங்காணப்படுவது அஞ் ஞானமே. ஆகையால், ஆணவமே அவைகளிற் பிரிப்பின்றி கிற்றல் கூடும். ஞானமென்பது ஆன்மாக்களிடமில்லே. ஆகையா லதினக் கொடுக்குஞ் சிவபிரானும் ஆண்டில்லையாதல் வேண்டும். அங்ஙண மின்றி அவன் ஆணவத்தோடுகூடி ஆன்மாக்களில் கிற்பாளுயின் ஆணவத்தைப் போக்கும் வலி அவனுக் கில்லையாகும். சுத்தன், அமலன் முதலிய மெயர்களேயும் அவன் இழக்க கேரும். இனி, அவன் ஆன்மாக்கினா விட்டு விலகி கிற்பாளுயின், அவைகளெல் லாம் அவனில்லாக இடமெனப்பட்டு அவனது சர்வ வியாபகம் பழுதுபடும். படவே, அவனுக்குப் பஞ்சகிருத்தியமும், அவை களுக்கு வீடுபேறுங்கிடையா. பின்னே அவன் கிற்பதுதா கெனப்படி?

சிவபிரான் ஞானத்தை யெப்படிப் புகட்டினும் பக்குவமில்லாத ஆன்மாக்கள் அதினக் கொகியா. பக்குவமடைந்த ஆன்மாக் களுக்கோ உபதேசம் மிகை. அவைகள் அஃதின்றியே யுணரும். அங்ஙனமாயின் பக்குவம் போதுமே? அவனு முணர்த்துவதேன்? சடமாகிய பக்குவம் சித்தாகிய சிவபிரானத் தருமா? தருமாயின், பக்குவத்துக் கியக்குஞ் சத்தியும் சிவபிரானுக்கு இயங்குஞ் சத்தியு முளவேனப்பட்டு அவன் தன் தூலமையை பிழப்பா னல்லவா?

ஆணவம், கன்மம், மாயை யென்னு மும்மலங்களுஞ் சடம். அவைகள் எப்படிப் பக்குவப்படினுர் தமது சடத்தன்மையில் மாறுவ தில்லே. ஆகவே, அவைகள் ஞானத்தை யறியா. ஆன் மாக்களுக்குச் சார்ந்ததன் வண்ணமார் தன்மை யொன்றே யுண்டு. தம்மளவில் அவைகளுக் கெவ்வித மாறுதலு மில்லே. மாறுதலில்லாப் பொருளப் பக்குவம் ஒன்றுஞ் செய்யாது. சிவ பிரான் என்றும் ஒரே படித்தாய முழுஞான முள்ளவன். பக் குவம் அவனது ஞானத்தை யதிகப்படுத்தாது. ஆகவே, ஞாஞேப தேசத்திற் கேற்ற பக்குவம் இம்மூவரில் யாருக்கு வேண்டும்?

ஞானேபகேசமே ஆணவக்கை நீக்கும். அதற்குமுன் ஆன் மாவுக்கு அர்நீக்கம் இல்லே. இருக்குமாயின், ஆணவர் தாளுகவே நீங்குதல் வேண்டும் அல்லத ஆன்மா தாளுகவே அதனே நீக்குதல் வேண்டும். இவலிரண்டிலொன்றிருப்பினும், சிவபிரான் வேண்டியதில்லே. மேலும், மலத்தை நீக்கித்கொள்ளுஞ் சக்தி ஆன்மாவுக்கும் உளதெனப்பட்டு அவனது நிகரின்மை கெடும். ஆகவே, ஞானேபதேசத்துக்குமுன் ஆணவநீக்கம் உளதெனக் கொண்டு அதினயே பக்குவ மென்னலாமா ?

ஆஞல், ஞானேபதேசத்துக்கு ஆசாரியனதை இன்றியமையா மையை அப்பர் சுவாமிகளும், பக்குவத்தின் இன்றியமையாமையை சம்பர்தமூர்த்தி சுவாமிகளும் உடன்படுகின்றுர்கள். அவற்றி னுண்மை யெப்படி? 2. How did Pasa cover the soul when God is the Soul of souls?

Like unto the Sun on wide earth Oh Meikanta Deva of Vennai Me who is shut up in darkness Thou didst lift up and plunge in Bliss One question I long prayed to put Thou didst stand as one with myself How did ignorance cover me? If mala's connection, Thou sayst, Then Thou didst stand apart from me, If otherwise then wonder it is, As Thou art the foe of untruth. And Thou will not deserve the names The Pure, Amalan and Jyoti The Ever Free and Supreme of supreme. If Thou lightest my soul apart Then Thy Presence in all and my Union with Thee will be impaired, Oh Lord! The Truth of Devaram That Thou art air and earth and fire And the rest will not be a fact. Therefore Thou be pleased to declare If I am one with Thee or not. Don't be displeased, as I am stupid. "You err; we as guru do note "Who is fit and is not" Thou sayst.

If unfit, I can't understand If fully fit, then Thy teaching Will not be needed by me, Sir, If my fitness brings Thee to me, It cannot as it is Jata: If not, then it cannot be true That Thou hast non equal to Thee. The Triple Mala is Jata, The soul from youth to old doth change; And Thou art Pure: to whom is it Maturity doth come indeed? If this be the riding of Pasa When in man knowledge doth arise, Then do I forget sure enough That there is none to equal Thee If I rid myself of Pasa Or Pasa rids itself of me, Then there is no need for Thy Reign. But it can't be, as the saying is "Who can see if he is not shown", "Then know what Truth The King did hear

He

"The ways of God's grace are endless Endless is His glory if told, So don't ask."

#### NOTES .

This brings out in a series of most puzzling questions, how God is immanent in all nature and in man and yet is untainted and transcendent, and without whose Will and Power no evolution and salvation is possible.

The reference in the last lines is to the famous lines in St. Jnanasambantha's Devaram sung before the great Pandyan King whom he cured of his fever.

அறிவறி யாமை பிரண்டும் அடியேன் செறிதலான் மெய்கண்ட தேவே - அறிவோ அறியேனே யாதென்று கூறுகேன் ஆய்ந்து குறிமாறு கொள்ளாமற் கூறு.

ஆன்மாக்களிடம் ஞானமும் அக்ஞானமுங் கல் த காணப் படுவதால், அவை ஞானப்பொருளா? அக்ஞானப்பொருளா?

## 3. Pasu Lakshna.

As I am united to Jnan and Ajnan Please ponder will and deign to enlighten How if I am Jnana or Ajnana So that I can understand without doubt

### NOTES

The Answer is that the Soul is neither the one nor the other but it is *chitachit* or *satusat* and in union with both, and becoming one with Pasa in *bandha*, and one with God in Moksha.

கூறிய மூன்று மலத்தின் குணக்குறி வேறு இலக்கின் விகற்பங் கற்பங் குரோதம் மோகங் கொலேயஞர் மதககை விராயெண் குணனுமா ணவமென விளம்பினே அஞ்ஞா னம்பொய் அயர்வே மோகம் டைசால சூனியம் மாச்சரி யேம்பயம் ஆஏழ் குண னும் மாயைக் கருளிகோ இருத்தலுங் கிடத்தலும் இருவிண யியற்றவும் விடுத்தலும் பரஙிங்தை மேவலென் றெடுத்த அறுவகைக் குண னுங் கருமத் தருளினே ஆங்கவை தானும் கீங்காது கின்று தன்வழிச் செலுத்தித் தானே தானுப் என்வழி யென்பதொன் நின்று மன்ன ஊரும் பேரும் உருவுங் கொண்டென் ஊரும் பேரும் உருவுங் கெடுத்**த** பெண்ணே சூழ்ந்த வெண்ணெயம் பதியிற் சைவ சிகாமணி மெய்யர் மெய்ய மும்மலஞ் சடமென மொழிந்தணே அம்ம மாறுகோள் கூறல் போலுங் தேறுஞ் சடஞ்செய லதனேச் சார்ந்திடு மெனினே கடம்பட மதனுட் கண்டிலம் விடம்படும் ஊன் திரள் போன்ற தாயில் தோன்றி அணே ந்தாங் ககறல் வேண்டும் குணங்களும் பன்மையின் ருகும் எம்மைவர் தீண தேரத் தானே மாட்டா தியானே செய்கிலன் கீயோ செய்யாய் **கீன்**மல் **ஞயிட்டு** இயல்பெனிற் போகா தேன்றும் மயல்கெடப் பந்தம் வந்தவா றிங்(கு) அந்த மொதி யில்லாய் அருளே.

சடம் எந்தக் காரியத்துக்கும் விணமுதலாத வீல்லே. மும் மலங்களும் சடம். அவை விணமுதலாக கின்ற ஆன்மாவை மையங்குவ தெப்படி? அவை சடமாயினும் ஆன்மாவோடு கூடுவதால் மயக்குக் தொழிலே செய்யுமெனின், கடம் படம் முதலிய சடங்களும் ஆன்மாவோடு கூடுகின்றன. அவையும் ஆன்மாவை மயக்காமை யேன்?

விஷமாகிய சடம் அறிவை மயக்குவது உண்மை. ஆஞல் அது சிறிது பொழுதில் நீங்கி விடிகின்றது. அங்ஙனமே மலங் களும் நீங்காமை யேன்?

இன்னும் விஷத்துக்கு மயக்குஞ் சக்தி யொன்றே யுண்டு. மலங்களுக்கோ பல சக்திகள் உளவாதல் மேற்கூறப்பட்டது. அங்ஙனமாயின் உவமானத்தி லுள்ளவாற உவமேயத்திலு மில்லா திருத்தல் யேன்?

மலஞ் சடப்பொரு ளாகலின் ஆன்மாவைத் தாகுக வந்து பந்தியாது. ஆன்மா துன்பத்துக் கேதுவாகிய மலத்தில் தாஞுகப் போய் அகப்படாது. சிவம் அருண்ஞா எப் பொருளாகலின் ஆன் மாவையும் மலத்தையுஞ் சேர்த்துவையாது. இன்னும், குணியை விட்டுக் குணம் எக்காலத்திலும் பிரிவதேயில்?ல. மலம் ஆன்மாவின் குணமாயின் முத்தியினும் ஆன்மாவை விட்டு விலகாது. அங்கண மாயின், ஆன்மாவுக்கு மலபந்தம் வந்த விதம் எப்படி?

## 4. Pasa Lakshna

Of the Triple mala, their guna
If shown—Vikalpa, Sankalpa
Krodha, Moha, Murderous intent
Vishada, Madha and Arish
These eight belong to Anava
Ajnan, Asatyam, illusion

Moha and its concealment
Marcharya and Bhaya, these seven
To Maya belonged Thou didst declare.
Motion lying down, and Punya
And Papa, and getting rid
Of bonds, and abuse of others,
These six are Karma's attributes
All these ne'er leaving, do guide me
Each its own way and do become
My very self, and not allowed
To have my own way, Oh my Lord
Of Vennai Town girt by Pennar.
Thou didst take name and form of and
place.

And rid me of my name and form,
Oh Thou chief Jewel of Saivas
And True to the Truthful! Thou sayst,
The Triple Mala is Jata;
Perhaps there was some slight mistake
"It is Jata sure, but active becomes
"When united to you" If so,
My clothes and things don't change
when worn

"It acts like poison and the like"
If so, It must leave us when its
Effects are over; nor could it
Reach us, and we would not go near.

And Thou will not unite us two,
As Thou art Ninmala. If said
The union is natural,
Then it will never leave us at all.
Remove my doubts, and do explain
How Pasa became attached to me
O Lord without end or beginning!

#### NOTES

The connection of matter and Anavamala &c., with us is eternal like the rust in copper and husk and bran &c., in rice, and can be removed. It is Achit, Jata or not intelligent like the Soul. But the the Soul's intelligence is of a different plane from that of God.

Vikalpa means distinction; Sankalpa, proposing; Krodha, anger; Moha, desire; Vishada, sorrow; Madha, egoism; Alusha, frivolity; Ajnana is mistaking one thing for another; Marcharya, enmity; Bhaya, fear.

அருள் முன்பு நில்லா தடியேற்குக் கண்ணின்(று) இருள்கண்ட வாறென்கொல் எந்தாய் - மருள்கொண்ட மாஃயோ வெண்ணெய்வாழ் மன்னவா என்னுடைய மாஃயோ மாற்ற மதி.

ஆன்மா கருவிகாணங்களோடு கூடியிருக்கும்போதும் மலத் தைத் தரிசிப்பதில் இவப்பிரகாசத்தின்முன் மலவிருள் மடங்கி விடுவதால் கருவி காகூங்களெல்லாம் நீங்கிச் சிவப்பிரகாசத்தைப் பெற்ற பின்னரும் அது மலத்தைத் தரிசித்தல் முடியாது. கருவி கோணங்களேயாவது சிவத்தையாவது சாராமல் அஃதறித்து மில்லே. ஆஞல் அதற்கு மலதரிசனமுண் டென்றஞ் சொல்லப்படுகின்றது அத்தரிசனங் கிடைப்ப தெப்படி ?

Before Thy Grace this darkness cannot stand.

I have no eye; how did I know this then.
On Father, crowned with garlands fine,
Oh King

Of Vennai Town, deign to remove my doubts.

### NOTES

The soul has no intelligence of its own; i. e., it is not self-luminous, like the eye itself, which can see in the light of the Sun or in lamp light, and is covered by darkness also; no darkness can dim the self-luminousness of the Lord. Though the Pancharatra system insists on the anutwam of the soul, yet it is surprising it calls the soul and God self-luminous (swayam-prakasa) at the same time, and attempt is made to prove it by a syllogism (Vide Yatindra Mata Dipika, p. 120, A. Govindacharya Swamin's translation). If so, we should have to seek for another definition of Swayamprakasa.

"It is by nature blissful (or essentially joyous); but infected by environment (upadhi), falls into migration," (vide Yatindra Mata Dipika, p. 120) and yet this is self-luminousness.

The answer to the riddle propounded in the text is that the soul does not perceive its bondage so long it is in bondage. It is only when it get rids of it, it understands by way of inference. As Saint Umapathi beautifully puts it in his *Tiruvarutpayan* (Light of Grace), that the earthly darkness though it veils our eye shows itself, but *Anava* when covering us does not even show itself.

மதிநுதல் பாக ணுகிக் கதிதேர வெண்ணெய்த் தோன்றி கண்ணியுள் புகுக்கென் உளம்டுவெளி இசெய்தான் அளவில் காட்சி காட்டி எற்காட்டி கோ எனி ஹம் நாட்டிஎன் உண்மையும் பெருமையும் நுவலின் அண்ணல் பாதாள சத்தி பாியந்த மாக தை யுணர்ந்த நானே ஏக முழுத்தும்கீன் றனனே முதல்வ முழுத்தும் புலன்கடைபெ பூழை நுழைந்தனன் கலங்கி ஆங்கைக் தவத்தையும் அடைக்தனன் கீங்கிப் போக்கு வரவு புரிந்தனன் தூக்கி எவ்விடத் துண்மையும் இவ்விடத் தார்தலுஞ் செல்லிடத் தெய்தலுக் தெரித்த மூன் நினுள் ஒன்றெனக் கருளல் வேண்டும் என்றும் இல்ல திலதாய் உள்ள துளதெனுஞ் சொல்லே சொல்லாய்ச் சொல்லுங் காலேச் சிறுத்தலும் பெருத்தலு மிலவே கிறுத்தி யாகு யெறும்பி ஞனது போல் எனின் ரோன மன்றவை காய வாழ்க்கை மற்றவை யடைந்தன வுளவெளின் அற்றன்று வீட்ட குறையின் அறிந்து தொன்று

தொட்டுவக் தனவேன வேண்டும் கட்ட பெரியதிற் பெருமையுஞ் சிறியதிற் சிறுமையும் உரியது நினக்கே உண்மை பெரியோய் எனக்கின் ருகும் என்றும் மனக்கினி யாயினி மற்றது மொழியே.

ஆசாரியனது அறக்கிரகத்தக்குப் பின் ஆண்மா சர்வ வியாபகத்துவத்தையும், சர்வக்குத்துவத்தையும் எய்துகின்றது. அவ்வதக்கிரகத்துக்கு முன் அஃதேகதேச வியாபகத்துவத் தையும், கிஞ்சிக்குத்துவத்தையு மடைகின்றது. சங்காரகாலத் திலோ அஃதெல்லா மொழிந்து தான்மாத் திரமாய்க் கிடக்கின்றது, ஆகவே, சர்வவியாபக சர்வக்குத்துவங்கள், எகதேச வியாபக கிஞ்சிக்குத்துவங்கள், இவையெல்லாம் போயகிஃ யென்னும் இம் மூன்றில் ஆன்மாவுக்கு உண்மையாகவுள்ள இயல்பெது ?

சர்வக்ஞத்துவமும், இஞ்சிக்ஞத்துவமும் மாறபட்ட தன்மை கள். ஒன்று பிரிதொன்றுக மாறுது. இரண்டும் ஒரே பொருளில் இருத்தலுமில்லே. இன்னும், அணுவுக் கணுவாதலும், மகத்துக்கு மகத்தாதலுமாகிய இயல்பு சிவபிராஜுக்கே உண்டு. ஆணுல், ஆன்மா கிஞ்சிக்ஞத்துவத்தைவிட்டுக் சர்வக்ஞத்துவத்தை யடைவ தெப்படி?

With thy consort Whose face is like the moon

To grant me bliss, In Vennai Thou didst rise

And fill my heart and make it bright and show

To me Thy endless Nature and mine own. And so, if my own truth and greatness 'am-

me.

To state, Oh Lord; to the ends of this earth. I did stand as the all of what I knew. And yet, Oh Chief, my whole in senses low Was merged; and sore confused five states I gained. Leaving, I died, and gained new birth, weigh well. If my presence in all, or my being merged In body, or sojourns in hell or Heaven Which of these three is my true state say Lord. If out of nothing nothing comes is true Then same cannot be small and great at once. If this to souls in dwelling in elephant And ant be compared, this of body is True, not of intelligent soul. If said The soul doth cognise as per body it gained This can't be, as then I should know from where I left in long long succession from yore. Being the least of least and greatest of great Is privilege Thine and not mine, Oh Lord Ever sweet to me, be pleased to answer

#### NOTES

The truth is as stated by the author himself in his other work, the soul is neither Anu nor Vibhu in the true sense of these words, but its omnipresence extends to the whole of the particular thing it is united to at the time, on account of its nature of becoming one with whatever it is united to, which doctrine is no where set forth in any of the ordinary schools. In union with the body, though limited by the body, it is all over it, and its intelligence though perfect of its kind and pure. finds play only so far as allowed by the particular body it dwells in. In union with God also, it becomes one with God, as a drop of ink dropped into a tumbler of water spreads through and through the whole body of water in the tumbler, and would even spread and spread in the whole body of the ocean water when dropped in it. intelligence (Chaitanyam) of the soul and intelligence of God, though called by the same name, have nothing in common and belong altogether to different planes or centres. The author of Yatindramata Dipika and his forbears have been evidently misled by this verbal resemblance in propounding the syllogism. making the Intelligence of God and that of man the same and self-luminous. But if the theory of Saivites as to the nature of the Deity of Yatindramata Dipika be accepted, then it will stand to reason that the intelligence of this Deity and the soul should be the same. The difficulties of the Vaishnava philosophy and system often lie connected with the particular Personality of God which they have set up as their ideal, as for instance for their fondness for the term Saguna.

Being Pure Chit, God knows no limitation and obstruction and His full and undivided Presence is felt in the least of the least and the greatest of the great.

எ

The five states are Jagra, Svapna, Sushupti, Turiyam and Turiyatitam, and the next verse has reference to this.

மொழிந்த அவத்தை முதலடியேன் நின்ருங்(கு) ஒழிந்தன நான்கும் உணர - இழிந்தறிந்(து) ஏறிற்றிங் கில்ஃ எழில்வெண்ணெய் மெய்த்தெவே தேறிற்றென் கொண்டு தெரித்து,

சாக்கிரம், சொப்பனம், சுழுத்தி, திரியம், திரியாதீதம் என அவத்தைகள் ஐக்து. சாக்கிரத்தில் ஆன்மாவுக்கு மற்ற அவத்தைகள் விஷயமாவதில்லே. ஆன்மாவும் சாக்கிர அறிவோடு மற்ற அவத்தைகளிற் பிரவேசிப்பதில்லே. ஆகவே, அது சாக்கி ரத்தைப் போன்று மற்ற அவத்தைகளேயுக் தெரிவது எப்படி?

Of these five states when I stand in the first

The other four I do forget and could Not know even when I try to recollect. Oh Meykanda deva, how then these states?

## NOTES

These states are endured by the soul owing to the change effected in the physical body itself, and the passage could not be understood directly but only by inference.

தெரித்ததென் கொண்டேணே உருத்திர பசுபதி செடிய னேளேயும் அடிமை செய்யப்

படிவங் கொண்டு வடிவுகாட் டில்லாப் பெண் ஊ யாளும் வெண்ணேய் மெய்ய அவத்தையிற் றெரித்தன ஞயின் அவத்தை தெரிந்தாங் கிரித்தலு மிலனே திருத்துங் காலம் முதலிய கருவி யாயின் **மாலும் பிரமனும் வக்தெனே யடையார்** ஓதுங்காஃ ஒன்றையொன் றுணரா சேதன மன்றவை பேதைச் செயலுமிச் சேதன வானுற் செயல்கொள வேண்டும் நற் போத மவற்றைப் புணர்வதை யறியேன் கருவீத் திரளினுங் காண்பதோ ரொன்றும் ஒருவுத லறியேன் உணர்வில ஞதலின் நிற்கொடு கண்டன ஞயின் எற்குக் கருவி யாயினே பெருமையு மிலவே யானே பிரமம் கோனே வேண்டா இன்னுங் கேண்மோ மன்ன நின்னின் முன்ன மென்றன் உணர்வில நைதலின் என்னக் காண்பிறுங் காண்பல காணுது உன்னேக் காண்பினுங் காண்பல உள்னேடு ஒருங்கு காண்பினும் காண்பல அருந்துண கண்ட வாறே தெனது கண்ணே அண்ட வாண அருட்பெருங் கடலே.

ஆன்மா அவத்தைகளேத் தன்னின் வேருகப் பார்த்தல் முடியாது. ஆகையால், அது தன்னேக் காண்பதற்கு அவத்தைகள் தூண்கெய்வ தெப்படி?

கோல**ம்** கியதி முதலிய அசுத்த தத்துவங்களும், ஏ?னப் பிருகிருதி தத்துவங்களுஞ் சடம். அவை கருவிகளாக ஙின்று ஆன்மாவி னறிவை விளக்கும் தத்துவங்க ளில்?லயாயின் ஆன் மாவுக் கறிவு விளக்கமில்லே. இவ்விரண்டுக்குமுள்ள ஒற்அமை <u>ஈயத்தால் தத்துவங்களே ஆன்மாவெனச் சர்தேகிக்கவும் படும்.</u> ஆன்மா இத்தகைய தத்துவங்கின விட்டுத் தன்னேப்பிரித்துக் **கா**ண வேண்டுமாயின், அதனறிவை விளக்க வேற **து?ண** பேதேனும் வேண்டும். வேண்டாதாயின் அது தன்னக் கேரண் பதற்குத் தூணயாவதெது ?

இறைவனே தூணயெனின் அவனுர் தந்துவங்கள் போன்று ஆன்மாவுக்குக் கருவியே யாவன். ஆகவே, கர்த்தாவென்னும் பெயர் அவனுக்கு எடுபடும். படலும், ஆன்மாவே இறைவணயுக் தத்துவங்களேயுங் கருவியாகக்கொண்ட கருத்தாவாவன். அங்ஙன மாயின். அது தன்னேக் காணக் கடவுள் துணோபாதல் கூடுமா? இன்னும், கிவப்பிரகாசத்தில் ஆன்மப் பிரகாசம் ஒளிமழுங்கும். அப்போது ஆன்மா தனது மடங்கிய அறிவால் தன்னேயும் காண முடியாது; சிவத்தையுங் காணமுடியாது. இனி மடங்குகின்ற ஆன்மப் பிரகாசம் மடக்குகின்ற சிவப்பிரகாசத்திற் கலத்தலு முடியாது. அங்ங்னமாயின், அது தன்?னயுஞ் சிவத்தையும் ஒருங்கு பார்த்தலுமில் இல. பின்னே. ஆன்மா தன்னேக் காண்பதற்கு உபகரிக்குர் துணேயெது ?

> What proof is there that I exist, O Truth Of Vennai girt by Pennar That didst show In Human form to make my sinful self Thy slave, Oh Rudra Pasupatik If by going through avasthas, I am known I do not know each and get rid of it. If this change be due to Time and the rest.

Then I need not the help of Mal and Brahm

One organ does not know the other one.

If truth is known, one organ knows not the rest.

"Jata, They are; To self is action due."
If so, I must know how I act on them
Enjoy and with the organs I do join
Even when the organs are all joined, I

Perceive through only one sense at a time.

Nor do I know how they 'cease in union.

If said, I have no self-intelligence

And understood with Thine, Thou hast

My organ, and Thy greatness will be lost Then I am Brahm. I need no Lord like

Then I am Brahm, I need no Lord like Thee.

Hear me Oh Father ! Oh my King !
As in my presence, my own sense is
nought

I could know neither myself nor Thyself.

Nor could I know in union with Thee

Oh my rare Help; my Eye, The God of

Gods

Ocean of grace, how did I know myself?

#### NOTES

What proof is there that I subsist? In union with the senses and higher organs in Bandha I become merged in them, identify myself with them, and lose my sense of identity. In union with God stself, I cannot be conscious of myself nor of God. Is it not because of this that Buddhists and agnostics, and crypto-Buddhists and idealists have denied the separate existence of the soul? Neither in Bandha nor in Moksha, can the soul perceive itself or God with object consciousness and it is only when this consciousness is lost and God-consciousness is obtained the Sivanubhavam can be gained. In any state of object consciousness there is duality, and with duality, God-consciousness cannot be attained

கடலமுதே வெண்ணெய்க் கரும்பேபென் கண்ணே உடலகத்து மூலத் தொடுங்கச் - சடலக் கருஷியா தாங்குணர்த்தக் காண்பதுதான் என்ணே மருஷியா தென்றுரைக்க மன்.

ஆன்மாவின் அயர்ச்த நித்திரையில் தத்துவங்கள் நீங்கி நிற்கின்றன. அங்ஙனமாயின், அதையெழுப்புங் க**ருவியெ**து? ஆண்மா எக்கருவியைப் பற்றிக்கொண் டெழுகின்றது?

> Oh Sea of Bliss, Sugarcane of Vennai My Eye! when I was merged in Muladar In body, which are tatvas which gave light?

And united to which did I gain light?

### NOTES

See for detailed explanation in Siddhiyar, as to how the tatvas are united to the soul and how they influence the soul's progress at all stages. But for its evolution through this body composed of the tatvas, Pasatchaya cannot be secured, and they act like the fuller's earth, itself dirt, in cleansing dirt.

The Hindu idealists pursue the same steps as the Siddhantis in distinguishing a spirit or soul or chaitan-yam from the body and other material environments, and proceed straitaway to identify it with the supreme spirit, simply because similar names are used here and there without noting the decided way in which they are distinguished by the use of such terms as Isa and Anisa, Atma and Paramatma, and Purusha and Paramapurusha, and Jiva and Deva; and they are spoken of as two-dwelling in the same cave.

மன்னிய கன்மச் சமத்திடை பலங்களே
அன்னிய மாக்கி அருள்வழி யதஞல் என்றுள் புதுந்தினே யெனினே முன்னேத் திரிமலந் தீர்த்த தேசிக நின்ஞே(டு) ஒருவுத லின்றி யுடந்தையே யாகும் பெருநிலே யாகல் வேண்டும் மருவிடு மும்மல மதேஞல் எம்முள்நின் றிலேயெனின் அம்மலத் திரிவுஞ் செம்மலர்த் தாள்நிழற் சேர்தேலு மிலவாய்ச் சார்பவை பற்றிப் பெயர்விலை குகும் பெருமே தீர்வின்று

அமைந்த கருமத் தியைந்தவை யல்லது சமைந்தன விலவெனச் சாற்றின் அமைந்த மாயேயங் கன்ம மர்மல மூன்றும் மாயா தாகவே யார்ச்சக மாயையின் உற்பவர் தீரா வொழுகுமொன் ருென்று நிற்சம மாயி னல்லது நிற்பெறல் இவ்வென மொழிக்க தொல்லறக் தனக்கும் ஏயா தாகும் நாயே னுளத்து நின்றனே யென்பனே நின்றிலே யென்பனே போன்றிய பொன்றிற் றிலமல மென்பனே ஒன்றினே உரைத்தருள் மன்ற குன்ருப் பெண்ணேப் புனல்வயல் வெண்ணெய்க் கதிபதி கைகண் தலேவாய் கால்செவி மூக்குயர் மெய்கொண் டென்வினே வேரறப் பறித்த மெய்கண்ட தேவ வின்யிலி மைகொண்ட கண்ட வழுவிலென் மதியே.

50

பெத்தம் மலசம்பர்தமாகலின் ஆசுத்தம். அவவசுத்த சம்பந்தி யாகிய ஆன்மாலில் சுத்தப் பொருளாகிய சிவம் கலர்தா இற்றல் மூடியாது. இல்லாவிடில் அவ்வான்மாவுக்கு மலரீக்கமும், வீழ பேறும் எய்தா. ஆகவே, பெத்தான்மாவில் சிவம் கலர்தா இற்கும் ? இல்லேயும்?

முத்தான்மாவுக்குப் பிராரத்தம் நீங்கும்வரை சரீரம் இருக்தே தீரும். ஆஞல், ஆகாமியம் எருதென்று சொல்லப்படுகின்றது. சரீரமுள்ளதாயின் அதற்குக் காரணமாகிய மாயையும் அதலீன வீட்டு நீக்குவதில்லே. இல்லயாகவே, அதன்கண் இன்பத்துன்ப தகர்ச்சிக்கும், தொழிற்பாட்டுக்கும் எதுவாய கண்மமும், அவ வீரண்டையு மியைவிக்கும் ஆணவமும் உளவாதல் கூடும். ஆகா மியமும் ஏறத் தடையில்லயாய்ப் பிறப்பிறப்புக்களும் வக்தெங்தும். ஆகவே, முத்தான்மாவில் மலங்கள் நீங்கி கிற்குமா? இல்லையா? ஈண்டு முத்தியென்றது ஜீவன் முத்தியை.

இங்ஙனம் முத்தான்மாவுக்கு மும்மலங்களு முளவென்பது, ஆன்மா தனதை இருவிணயொப்பில் பிறப்பிறப்பிஜன நீங்கி வீட்டைச்சாரு மென்னுஞ் சுருதியோடு முரணவில்%லயா?

When I attained Karmasamya, Thou didst

Remove my Mala and enter my heart Through grace. If so, Oh Desika, who didst

Remove my Triple darkness, I should gain The High estate of becoming one with Thee

Without being ever separated from Thee. If stated, Thou wert not in me ere this Through presence of Triple Mala, then

Lord,

Freedom from evil, Thy lotus-foot not

gained

I become rooted still in its strong-hold. If one endures according to Prarabdha And Akamiya will not rise, if stated so, Then Triple Mala won't cease till body

lasts.

Then further gain and gain of Maya form. Without balance in works, one can't

gain Thee,

This ancient Dharma will hold good no more.

Thou didst stand in my heart or Thou didst not

This Mala perished or this happened not What shall I say? Say which of them

is true

Oh Lord of Vennai rich with watered fields Oh Meykandan, who assumed form with hands

And feet to root out of me my misdeeds
Who's free from sin, whose throat with
poison's dark

Who is my faultless Guru.

#### NOTES

God's touch is necessary to finally emancipate the soul. He is ever present in the soul, as ghee in milk, or the sun before a blindman. After the Guru's touch, Akamiya will not rise and the body will perish as darkness before light.

மதிங்னபா லீந்த மலத்தின்பால் நிறக விதியென்கொல் வெண்ணெய்வாழ் மெய்ய - பதிஙின்பால் வந்தா லிதின்வரத்தில் வந்திரண்டும் பற்றுகிலேன் எந்தாய் இரண்டாமா றென். கக

ஆன்மர் சிவத்தையும் மலத்தையும் ஒருங்கே சாராது. ஆனுல் அது சிவத்தோடு சார்ந்து ஞானத்தையும், மலத்தோடு சார்ந்து அஞ்ஞானத்தையும் எய்துகின்றது. இரண்டையு மொருங்கே சாரமாட்டாத அது ஒவ்வொன்றையுர் தனித்தனி சாருவ தெப்படி?

My intelligence in Thee, why then
It is by mala bound Oh Vennai's Truth.
It in Thee, I won't merge in this; To both
Can't hold; How am I then both Oh my
Lord.

#### NOTES

The question is that though the soul's intelligence, will etc., cannot find play except in the Presence of God, and as such is entirely dependent on Him, how does the mala affect the soul at all? The answer is that the soul becomes one with whatever it is united to, and the Lord is ever in Advaita union with soul and its bhanda, and actuates them both and so that the soul can perform Karma and gain experience and gradually attain Karmasamya; when the soul's impurity and connection thereto is thus removed, by its, undying love and God's grace, then will it rest eternally in Bliss (Siva). The eye though in the presence of the sun cannot see, when covered by cataract, and the cataract itself has to mature before it can be removed by the surgeon's lancet.

எண்டிசை வீளங்க இருட்படாம் போக்கி முண்டக மலர்த்தி மூதறி வருஞம் மேதினி யுதய மெய்கண்ட தேவ கோதில் அமுத குணப்பெருங் குன்ற

என்னி ஞர்தலும் அகறலும் என்ணகொல் உன்னிற் றுன்னி யுணுவிடிற் பெயர்குவை பென்னு மதுவே நின்னியல் பெனினே வியங்கோ ளாளனு மாகி இயங்கலும் உண்டெனப் படுவை எண்தோள் முக்கண் யாங்கணும் பிரியா தோங்குஙின் நிஃவின் யான்வர் துணோந்து மீள்குவ ஞயின் ஆற்றுத்துய ருற்ருோர் அணிகிழல் கசைஇ வீற்று வீற்றெழுதர வேண்டலும் வெறுத்தலும் இன்றச் சாயைக்கு நன்றுமன் னியல்டே அனேபை பாகுவை நிண்வருங் காஃ இந்தில் யதனின் ஏழையேற்கிரங்கி ஙின்னே வெளிப்படுத் தொளிப்பை நீயேல் அருள்மா ருகும் பெருமஅஃ தன்றியும் நிற்பெற் றவர்க்கும் உற்பவ முண்டெனுஞ் சொற்பெறும் அஃதித் தொல்லுலை கில்ஃ அவ்வவை யகுமவுஞ் சால்பும் பயர்வறச் **க**ொல்லிற் சொல்லுதிர் சொல்லாச் சொல்லே சொல்லுக சொல்லிறுக் தோயே.

50L

சிவ பான் வேரு பிடத்தி லிருந்து கொண்டு, ஆன் மாக்கள் நினேக்கும்போது அவைகள் பால் வருதலும், நினேயாதபோது வரா மையுஞ் செய்வானுயின், ஆன் மாக்கள் 'எம்பால் வருக வென எவுந்தூலவரும், அவன் 'இதோ வந்து விட்டேன்' என்று அங்வே வலுக் கடங்கும் புணியானனு மாவர். அன்றியும், அவனுக்குப் புடை பெயர்ச்சி யேற்பட்டு 'கிச்சலண்' என்ற பெயரும் பொய்யாம்.

ஆன்மாக்களே அவனிருக்கு மிடக்துக்கேகலும் மீளலுஞ் செய்யுமாயின், தன்பா லேகு மான்மாக்கீன சோக்கி மகிழ் த**லும் தன்**னேவிட்டு மீளுமான்மாக்கீள கோக்கி வருர்து தலும் கிழலுக்குப் போன்ற அவனுக்கு மில்ஃலயாகும். ஆகவே அவனுஞ் சடமே. இன்னும் எகுதல் மீளுதலாகிய சுதர்கொம் ஆன்மாக் களுக்கே யுளதெனப்பட்டு கிழலுக்குப்போன்ற அவனுக்கு மஃதின்றும்.

சிவபிரான் ஆன்மாக்களிற் றங்கியே யிருப்ப, அவைகள் தியா னிக்குங்கால் வெளிப்படுவதும், இல்லாக்கால் மறைந்துகொள் வதும் அவனுக்கியல்பாயின், அவனே யொருதாமாயினுக் தரிசித்த ஆன்மாக்களுக்குப் பிறப்பிறப்புக்கள் கூடா. வெளிப்பட்டவன் திரும்பவு மறைவாளுயின் அவனத் தரிசித்த ஆன்மாக்களுக்கும் அவை வருவது திண்ணம். ஆகவே, சிவபிரானக்கண்ட ஆன் மாக்களுக்குப் பிறப்பிறப்புத் துன்பமில்லே யென்னும் வேத வாக்குப் பொய்யாகி உண்டென்னும் கடுமொழியே பிறந்துவிடும்.

அப்படியாயின். சிவபிரான் ஆன்மாக்களிற் றங்கி நிற்றல், வூலகி நிற்றல் என்பவற்றிற்குப் பொருளென்ணே ?

> Oh Thou Meykandadeva! That didst rise In the world and grant me wisdom old and make

> My heart of lotus bloom and quarters eight Enshine, by lifting sure the darkness's shroud

> Oh Flawless ambrosia Oh Rock of Good. How's it Thou dwell'st in me at times and leav'st

> "I dwell in you when you think of Me, not When you dont. This My nature is"

Thou say'st,

Then servant at my call Thou dost become
Thy omnipresent nature Thou dost lose.
If said Thou with Thy shoulders eight,
three eyed,

Art present everywhere and yet Supreme And I do unite with Thee and return, Then it is as good as those from heat foot-sore

Who do leave after rest again again under the ornate shade of trees which have No like nor hate (for those same travellers).

Thou dost shine when I think (though inseparate)?

If in that state pitying my lowly self,
Thou didst appear to me and veiled become
This' gainst Thy gracious Nature, Lord,
will go.

More, word will pass they that gained
Thee have births,

And few will be the Jnanis in this world.

So if Thou think'st my questions fit

and wouldst

My doubts remove, then grace such answers which

Will satisfy me, Oh That passeth speech.

#### NOTES

Our mind is mostly in an objective condition; but can rise to a pure subjective condition. So we can sink ourselves in God, and yet after a time return to ourselves. And God is one with us and different from us as mind (a. D. D. L. D.

The following Hymn from Devaram is quoted by the commentator which is too fine to be lost, and which we could not trace in the existing collections.

பண்ணி லா அம் பழத்திலு மின்சவை யென்னி லாறி பெனக்கே களிதரு முன்னில் முன்னு முனுவிடில் விட்டிடும் என்னுளீசன் இருக்த இயற்கையே.

The Touch of song speech the tasce of Fruit He is And gushes into me and gladness gives. If thought He comes in me, if not, He leaves This is the nature of God as in me.

The last two lines are what our author evidentiy quotes, and the first two are thus expanded by St. Meykandan to illustrate God's omnipresence and Adwaita nature.

பண்ணேயும் ஒசையும் போலப் பழமதாவும் எண்ணும் சுவையும்போல் எங்குமாம்— அண்ணல்தாள் அத்தாவித முரதல் அருமறைகள் என்மேறண்ஞ அத்தாவிதம் என்றறையும் ஆக்கு.

Like that of tune in song and taste in fruit It is everywhere Our gracious Lord, His Foot This Adwaita, the rare Vedas, do say Is not one but Adwaita it is alone.

இறந்தோய் கரணங்க வெல்லாம் எனக்குச் சிறந்தோ பெனினுமெய்த் தேவே – பிறந்தாடனுங் காயங் கொளவுங் கொளாமலும் கண்டதாரீ ஆயன்கொல் பாதவத் தற்று.

西度

அதக்கிரகத்தைப்பெறமுன் ஆன்மா உடம்பை மெய்யென் றிருந்தது. அதினப் பெற்றபின் ஆன்மா உடமபி லிருந்து கொண்டே அதினப் பொய்யென்ற கண்டு நீங்குகிறது. அஃதெப்படி?

Though Thou art past all knowing by
my sense
Thou wert pleased to grant me these
organs all,
True God! The body born along with me,
As real and otherwise Thou didst me show
This is like tree cut down by the cowherd.

#### NOTES

The body and senses were given to the Soul for it to work out its Karma, as the lamp-light in darkness.

When Our Lord appeared as Guru in our own guise, to redeem us, by showing that we are not this body and senses and these latter are unreal as a phantasm, then this lamp light and darkness all vanished into nothingness before this Jnana Surya. This unreality is on account of its transitoriness, and its vanishing is its losing its power to affect us without the entity itself being destroyed, and our author uses the expression elsewhere 'wawa & sare \$\frac{1}{2} \frac{1}{2} \frac{1}{2

"கணத்திடைத் தோன்றிகின்ற கழியுமென் ற**றிர்தொருக்கால்** வணக்குறிர் அரினயென்றம் வானவர் வணங்கவைப்பன்."

"For an instant it appears and lasts and dies the next instant.

Knowing this, worship ye Hara with oneness of heart, He will make you the worshipped of the Gods." 'வாழ்வாவதுமாயம் இது மண்ணவது திண்ணம்'

- "This life is a delusion. This (body) will be reduced to earth for sure."
  - ் இன்றுளேன் நாளே யில்லேன் என்செய்வான் தோன்றினேனே'
- "I am here to-day and not to morrow Oh why was I born at all."

அற்றதென் பாசம் உற்றதுன் கழலே அருட்டுறை யுறையும் பொருட்சவை நாத வேறென் றிருந்த என்பன யான்பெற வேறின்மை கண்ட மெய்கண்ட தேவை இருவிவோ பென்ப தென்புகொல் அருளிய மனமே காயம் வாக்கெனும் மூன்றின் இதமே அகிதம் எனுமிவை யாயில் கணத்திடை யழியுக் திணத்துண் யாகா காரணஞ் சடமதன் காரியம் அஃதால் ஆரணங் காம்வழி யடியேற கென்ணோகொல் செயலென தாயினுஞ் செயலே வாராது இயமன் செய்தி யதற்கெனின் அமைவும் பின்னோயின் முகும் அன்னது மிங்குச் செய்திக் குள்ள செயலவை அருத்தின் மையல்தீர் இயமற்கு வழக்கிலே மன்ன ஒருவரே **ய**மையும் ஒருவா ஒருவற்கு இருவரும் வேண்டா இறைவனும் கின்றனே நின்னது கருணே சொல்லள வின்றே அமைத்தது துய்ப்பின் எமக்கணே வின்ரும் உள்ளது டோகா தில்லது வாராது உள்ளதே யுள்ள தெனுமுரை யதனுற் கொள்ளும் வகையாற் கொளுத்திடு மாயின் வள்ளன் மையெலாம் உள்ளிட வமையும் ஈயு வேண்டும் எனும்விதி யின்ரும் ஆயினும் என்னோ அருந்துயார்ப் படுத்த நாயி னேற்கு நன்றுமன் மாயக் கருமமுங் கரும பக்தமும் தெருள அருளுஞ் சிவபெரு மானே.

**45** #39

மனவாக்குக் காயமென்னு மூன்று காணங்களினின்றும் முறையே நினத்தல் பேசுதல் செய்த வேன்னுர் தொழில்களுண் டாகின்றன. இவைகளே ஈல்வினேகளுர் தீவின்களுமாய் சின்று ஆன்மாவைப் பர்திக்குமாயின், இவையெல்லாம் அவ்வப்போது தோன்றி அவ்உப்போதே அழிவனவாயிருக்கும். அங்ஙணமாக இவை ஆன்மாவுக்குப் பயன்தரும்வரை ஃடு கிற்பதும், பக்தமாவது மெப்படி?

காணங்களாகிய சடத்தினின்றம் உண்டான தொழில்கள் தாமுஞ் சடமாகலின் வீணமுதலாக நின்று ஆன்மாவைப் பர்திப்ப தெப்படி?

அவை காணங்களின் தொழில்க எல்லவாய், அக்காணங் களே இயக்கும் ஆன்மாவின் தொழில்களாமாயின், அவ்வான்மா கல்வினேகளேச் செய்வதோடமையாமல், தீவிணேகளேயுஞ் செய் வதேன்?

ஆன்மாவுக் தானே வி?னகினச் செய்துகொள்ள வல்ல தாயின் இறைவனிருப்ப தெற்றுக்கு?

ஆன்மாவுக்குப் பிராரத்தத்தை யூட்டுதற் பொருட்டு அவன் இருப்பதாயின் அதற்கு யமனிருக்கிறுன். ஆகலின், இறைவனும் இருப்பது மிகையல்லவா?

இருவருமே வேண்டுமாயின் இறைவனதா முழுமுதன்மை . கெடாதா?

இல்பொருள் ஒருக்காலுக் தோன்று து. உள்பொருளே தோன்றும், இது சற்காரியவாதம். ஆன்மா பிராரத்தத்தைப் புகிக்கும்போது அதற்குப் புதுவீணே யேறுவதாயின் அப்புதுவீண முன்னரில்லாததாய்ப் பின்னர்த் தோன்றுதல் வேண்டும். இது சற்காரியவாத விரோதமல்லவா? அஃதெப்பொழுதைமே யுள்ள தாயின், புதுவீண யென்னும் பெயர் பெறுவதேன்?

புதாவினே பென்பது ஆகாமியம்.

ஆன்மா பிராரத்தத்தை யனுபவிக்கும் வாயிலாய் அதற்கு ஆகாமியத்தைச் சிவபெருமானே யியைவிப்பாளுயின் அஃ சொன்றே போதும். ஆன்மா அவீன கினத்துக்கொண்டிருப்ப தோடமையாமல் தானைவும் ஆகாமியத்தை யீட்டிக்கொள்ளுதல் வேண்டா. ஆண்ல், வேதத்தில் 'தானஞ்செய்க; தருமஞ்செய்க' எனப் பலவிதிகள் ஏற்பட்டுள்ளன. ஆன்மா அவைகளேச் செய்தல் வேண்டும். செய்யின் அஃ த ஆகாமியத்தைத் தானுகவும் ஈட்டிக் கொள்கின்றது, இவ்வாறு ஆகாமியத்தைப் பயக்கும் விதிகளும் அவைகளே யான்மா செய்தலு மெற்றுக்கு?

Removed were my bonds! Lo, I reached

Thy Foot.

Oh Lord so sweet who dwell'st in

Heaven of Grace.

And who didst teach I was Thyself,
Self-gained,

Me who thought I was different from

Thee!

By the twin karma what am I to know?

If good and bad resulting from those acts
Of mind and body and speech they are

deemed,

These acts die instant and aren't worth a grain.

Non-conscient is cause and effect the same, How then do they affect me so at all? If due to me, the actions won't follow And I wont act to merit Yama's wrath. And thy own doing, there will nothing be.
If Thou dost make me eat and store
For future use, then for Yama no use.
If You both act, one is enough for me,
No two are needed so; Thy Lordship's
gone.

But thine is Grace past measurement by speech.

What's aught will never cease, nor aught Come out of naught; whatever is will be. As this is true, one's stock enjoyed,

there wont

Be further need; while eating, seed arise Then will my thought alone induce Thy Grace!

There isn't need for rule that we must give alms.

How then do Karma and Karma bhanda That distress me so bad arise at all? Do please unfold to me Oh Siva Lord!

#### NOTES

The text which we have translated as "Who didst teach I was Myself, self-gained Me who thought I was different from Thee" is:

'வேறென் றிருந்த என்'ன யான்பெற வேறன்மை கண்ட மெய்கண்ட தேவ'. This riddle which is at the foundation of the Siddhanta, very few are able to comprehend. In verse 18, the statement is made தன்னதம் நானுமாய் என்னோயின்றுக்கித் தேன்வோயும் என்னோயுக் தக்து."

"His grace and Self shining alone And my low self, fully destroyed, And granting knowledge of me and self. And in verse 20,

\* \* "ஒன்றுய் கின்ற அக்கிஃவில் ஒன்று காமல் இரண்டா காமல் ஒன்றும் இரண்டும் இன்று காமல் தன்னது பெருமை தாக்கா குயினும் என்னது பெருமை எல்லாம் எய்தித் தன்னே எனக்குத் தருவதை அன்றியும் என்னேயும் எனக்கே தக்து"

(See lines 8 to 12 of the translation). St. Meykandan states the puzzle in two verses.

எவ்வுயிரும் தழுவென்னி லெய்துவா ரில்ஃதோன் இவ்வுருவின் வேறே இறையல்லன்.

நு த்தொன்றின் உள்ளம் நித்தலால் ஒன்று நித்திலதேல் ஒன்றுவ தில்ஃ— நித்துமலம் அப்புணந்த உப்பின் உளமூணந்து சேடமாம் கப்பின்றும் ஈசன் கழல்.

The state of the union of the soul in Mukti is called Oneness; but this oneness has to be distinguished

from the Oneness of Ekatmavadins. While the two unite, if the individuality of the one persists there can be no real union. If one perishes altogether, the union is meaningless. If all is God, there is no one to attain mukti. If anything other than God is postulated, His supremacy will suffer. How is the difficulty to be got over? The soul has to die, and yet to live to partake of the eternal bliss. The death here is of the soul's individuality, Karmic Ego, Ahankara, Anava, his objective knowledge and consciousness, which must perish or be merged completely, and the soul's personality will subsist free and unencumbered and feel the bliss or Swanubhava or Sivanubhava.

ஏகமாய் ிின்றே இ‱ா அடிகள் ஒன்றணாப் போகமாய்த் தான்வு"ளந்த பொற்பிஞண்—-ஏகமாய் உள்ளத்தின் கண்ணூஞன்.

This is true Oneness, even in the language of grammarians as we have pointed out elsewhere. This is what saves our True Vedic and Agamic Philosophy from degenerating into pure Pantheism. As Mr. Armstrong observes, we shrink from Pantheism, not from dread of losing the Physical Universe in God but from dread of losing ourselves in God, as Pantheism only becomes deadly to vigorous religion and morality when it makes man's soul, man's self, a portion of God. We can understand our author's repeated statements, simulating with and simulating in myself destroyed, 'myself gained'. This gaining of our true

self, this preservation of our personality is what is implied in the statement "wishly wincessime", and does not mean the preservation of *Tripudi* Inana or the conscious perception of seer and seen, the knowledge of Inatha, Ineya, and Inana. For how is such a consciousness possible when self is destroyed, and Tatbodha is lost.

Even the monism according to Western Idealists or Psychologists is not the absolute monism as understood by Indian Idealists. What they call one is the merging together of the subject and object, and they assert this can never be separated. This is the Siddhanti's Adwaita or Ananya. In an article in the Monist (Jan. 1913), on Fichte's conception of God, the writer sets forth some of his conceptions. The all-embracing ideal is the ideal of unity, and all human effort can be regarded as a striving for unity and that all intellectual endeavour is an effort to bring about a harmony of subject and object, that when you seek to know anything, you try to make yourself one with it.

"Really to know the nature of something other than yourself means to bring yourself into such intimate relations with it that you may almost be said to have become one with it. Furthermore, Fichte says, you try to effect this harmony by subordinating yourself, as it were, to the object. If you would know an object, you must submit yourself to it, must follow its leadings,

must sink yourself in it. In putting the matter thus, Fichte is not doing justice to that more active aspect of the knowing process in which we prescribe conditions for nature, in our experiments, and ask leading questions of her. But even here our activity is preliminary to the more submissive attitude that Fichte is describing. In experiment we arrange, indeed, the conditions under which we are to observe but in the observing itself we must lay outside our preconceived notions of what we are to see, must become for the time a mere seeing, must—in a highly significant sense—lose ourselves in the object.

"Thus in at least two senses we may say that the search for knowledge is a search for unity. But the quest of unity is characteristic of other aspects of life besides that of intellectual endeavour. All that we ordinarily call the practical life of man, as Fichte also points out, is dominated by the effort to bring about a harmony of subject and object. In this case, however, he tells us, we achieve the harmony by compelling the object to conform to the subject. Whenever you attempt to secure any practical results in the outside world, what you are really trying to do is to compel that which is not yourself-some external object, some force of nature, the will of another individual-to conform to your will, to become a medium for the realization of your purpose. Now, the purpose that you wish to see accomplished is, for the time being, yourself; and when you try to realize it through any external

means whatsoever you are trying to bring a not-yourself into agreement with yourself, to effect the harmony of subject and object by making the object conform itself to the subject.

"Yet again, when we look at the esthetic side of life, we see the same striving to realize the ideal of unity. And this is true both of the creation and of the appreciation of works of art. The artist seeks to mould his objective material—words, tone, colour, whatever it may be—into the form which shall express his purpose, seeks, that is, to make the object conform to the subject. On the other hand, the ideal of the appreciation of art, as distinguished from its creation, is the losing of the subject in the object. The sense of me and not me disappears; the soul becomes one with the beautiful object."

Our favourite illustration has all along been a person whose whole soul is absorbed in listening to music. (We have used the simile of the cool-bath in Sivajnanabotham p. 107). The sense of me and mine or consciousness is lost but feeling is present, and the latter will become more and more intense, as consciousness is lowered more and more. All pleasure will be lost when one begins to think that the music is good or bad, as consciousness is introduced. See also 'The paper on Advaita in my 'Studies'.

The arguments against the doctrine of karma could not be put more forcibly than in this verse.

The acts of the mind, body and speech are what result in Papam and Punyam, and though they may appear to be evanescent, they induce other acts and results, and desire and Vasana are strengthened and these bind us more and more (Karma bhanda), though these acts may be said to be non-intelligent; and the Karmic Law is under the guidance and control of the supreme Law of Siva. Of course, man always attempts to choose and chooses the good in preference to the bad, and would avoid the unpleasant and evil if possible, but unfortunately his judgment clouded by Anava is always wrong. So, man is enjoyed not to eat the fruit himself but obey God's Law and dedicate all his acts and thoughts to God, when this karma and karma-bhanda cease altogether, and Karma Samya (இருவிணயெய்பு) is attained.

மானமருஞ் செங்கை மதில்வெண்ணெய் வாழ்மன்ன போனவினே தூனே பொருக்துமோ - யானதனில் ஆவனே ஆக்காய் அமலனும் கின்னருள்தான் தேவனே யாதுக்கோ தேர்.

செய்தவினே நாளுகவே ஆன்மாவுக் கனுபவமாய் வருமா? அல்லது, ஆன்மா அவ்வின்யைத் தாளுகவே போய்ப் புடுக்குமா? அல்லது, இறைவனே அவ்வின்யை ஆன்மாவுக்குப் புடிக்கக் கொடுப்பாளு? இவ்வளவு மில்லே யாயின் தனுகாண புவண போகங்கள் உண்டாயிருப்பதேன்?

4 (F)

Oh King! with lotus hands which hold the deer, Who dwellest in High-Walled Vennainallur Will past karma attach themselves to me
Or I go out to unite with karma?
And Thou doth not join me and karma
both?

What need is there for Thy Pure Grace, Oh Lord!

#### NOTES

As St. Meykandan points out, man and his karma act and react, attracted to each other as a piece of iron is by a magnet. But both would be lifeless but for the Supreme Power of God acting on them both.

தேரா துரைப்பன் தெருமர லுளத்தொடு பேரா தருளுதல் பெரியோர் கடனே நின்கோக் கலப்ப தென்றுண் மையெனின் நின்னது கேர்மை சொல்மனத் தின்றே எழுவகைத் தாதுவின் ஏழ்துளே பிரெண்டும் பெருமுழைக் குரம்பையிற் பெய்தகத் தடக்கி நீக்கை என்றுணப் போக்கற நிறுத்தி இச்சை முதலிய எழுப்பி நடத்திடும் விச்சை சாலவும் வியப்பது நிறக வாக்கும் மனமும் போக்குள தனுவும் சொல்லும் நிணேவும் செய்யுள் செயலும் நல்லவுக் தியவும் எல்லா மறிந்து முறைபிற ழாமற் குறைவுகிறை வின்ருய்க் காலமுக் தேசமும் மாலற வகுத்து நடுவுங்ன் றருத்தலின் நடுவனு குதியே சான்றோர் செய்தி மான்றிருப் பின்றே

சாலார் செயலே மாலா குவதே அத்துவா மெத்தி அடங்கா விண்களுஞ் சுத்துசெய் தணேயே ஒத்தகன் மத்திடை கீங்கின என்னே ஊங்கூழ் வினேகளும் ஆங்கவை அருத்துவ தாரைகொல் அதனுற் கரும மருத்துங் கடனது இன்றும் தருமம் புரத்தல் பெருமைய தன்றே கண்ணினுள் மணிய கருத்தினுட் கருத்த வெண்ணெய் வேந்த மெய்கண்ட தேவ இடர்ப்படு குரம்பையுள் இருத்தித் துடைப்பதில் லா அருள் தோன்றிடச் சொல்லே.

SS Sir

ஆன்**மா**க்கள் தமக்கெவ்வகையிலும் அகப்படா**த** சிவத்தி**ற்** கலர்து சிற்பதெப்படி?

பொருள் வேறபட்டா லன்றிப் பொருளியல்பு வேறபடுவ தில்லே. சிவத்தோடு கலந்து நிற்றல் ஆன்மாக்களுக் கியல்பாயின் சிவபிரான் சரீர பந்தத்தைக் கொடுத்து அவைகளே விலகி நிற்கச் செய்வதெப்படி?

சரீரங் கொடுக்கப்பட்டது ஆன்மாக்கள் அதின பெற்றுத் தமது கண்மத்தைப் புசித்தொழித்தற் பொருட்டாயின், கன்மத்தை கீக்கு தற்குச் சரீரம் இன்றியமையாது வேண்டப்படுமென்பது சித்திக்கும். ஆணல், இருவின பொப்பு வர்த ஆன்மாக்களுக்கு மட்டும் சஞ்சிதம் தீகையாலும், பிராரத்தம் எடுத்தவுடல் தகர்ச்சி யாலும், ஆகாமியம் இறைவன் என்று கொள்ளுதலாலும் எசிக் கின்றன. இவ் வான்மாக்களுக்கு உடம்பிருந்துங் கண்ம கீங்கு தற் கண் சிறிதும் உபகரித்தலில்லே. ஆகவே, சில ஆன்மாக்களுக்குக் கன்மாசித்தற்கெனச் சரீரபந்தத்தைக் கொடுத்து அவைகளே யிடைவிடாத துன்பத்திலாழ்த்தியும் கிலவான்மாக்களுக்கு அப் பர்தத்தின் துணே வேண்டாமலே கன்மாசிப்பை யுண்டாக்கி அவைகளே யிடைவிடாத இன்பத்தி லாழ்த்தியும் வருதல் சிவபிரா னது நீதிக்கு அடுக்குமா?

அன்றேல், அவன் ஆன்மாக்களுக்குச் சரீர பர்தத்தையுங் கொடுத்துக் கன்மத்தைத் துடைப்பாளுயின் அஃகெகம்மட்டி லமையும்?

I speak no sense being confused in mind,
The duty of the great is to remain
Unruffled in explaining one's sore doubts.
If it is myself that unites with Thy Self
The Nature rare transcends man's speech
and thought.

The body with seven Dhatus and nine holes

Inside which pouring me and keeping bound

Without escape, and freeing me of it,
Inducest Thou my Will and Jnan and act
This Thy skill is a wonder great indeed.
The good and bad that follow as result
Of my own thoughts and words and acts,
knows't Thou:

And yet without transgression of law's bounds

Without excess or shortness and fitting The place and time, Thou makest me eat Impartially, and hence Just art Thou named.

The acts of the wise men are not confused.

The acts of the unwise are sure confused.

The Karmic acts which fill through all

Adhwas

And do flow over, Thou didst remove and cleanse.

What was it then that was removed when I

In evil and good balanced did become?

The acts done here whom then do they

affect?

If me, they can have no true power over sure.

If not, is not protecting virtue greatness
Thine?

Oh apple of my eye, my soul's true soul; The King of Vennai, Meykandadeva! Do favour me that Grace whereby, in this Distressful frame, karma I might endure.

#### NOTES

The soul is ever in union with God, though it cannot comprehend Him in his bound condition, he becomes one with God as a salt crystal in a tumbler of water.

The seven Dhatus are nerves, bones, brain, muscle, skin, blood and semen; the nine holes are the two ears, two eyes and two nostrils with the organs of excretion and mouth.

The adhwas meaning literally paths comprise mantra, Varna, Pada, Bhuvana, Tattwa and Kala, which are higher evolutes of subtle matter, through which the soul has to ascend, after eating the fruits of karma, through all these ascents.

By means of the Dikshas. the Guru purifies these adhwas by adhwa and kala Chodana and cleanses the soul. And the pupil asks 'if Mala Vimochana is effected by the Guru, what is the necessity for attaining karma samya. The answer is that though he attains karma samya, the cleansing cannot be perfected without the guru's touch. The further question asked as to what remains to be eaten even after the Guru's touch. It is Prarabdha that remains till the body lasts. But to the Jivan mukta who has dedicated all his acts &c., to God, this Bhoga becomes God's Bhoga itself. Compare the verse in Unmeinerivilakkam "unsame of Gering and Gering and Compare the verse in Unmeinerivilakkam "unsame of he had yet to enjoy Prarabdha even after the Guru's touch, God's Justice would be affected.

தொற்று மும்பு கொள்ளாகீ குழ்க்ததுவும் நிற்செயல்கள் மற்றவர்கள் நின்கோக்கின் மாய்ந்தவுயிர்க் - குற்றம் ஒளித்தியாங் கைய உயர்வெண்கொய் நல்லூர்க் குளித்தமதுக் கொன்றையங் கோ. பெத்த முத்தி பெண்னுமிரண்டிலு மிருக்கின்ற எல்லா வான மாக்களும் அடிமையே, சிவபிராஞ்ஞருவனே யாண்டவன. ஆஞல், அவன் பெத்தான்மாக்களுக்கு மறைந்தும் முத்தான்மாக்களுக்கு மெனரிப்பட்டும் கிற்கின்றுன். அஃதேன்?

To make them serve, to some Thou show'st the way;
The rest are in Thy toils. Those dead to self
By Thy Eye's Flash, to them Thou givest
Thy self
To others art concealed Why Oh My Lord
Full crowned with Honeyed cassia
of Vennai.

#### NOTES

All are God's children, and yet some receive His favours and others are wallowing in death and birth. This inequality is the subject of discussion in this stanza. This is apparently so. His grace is acting on all; but each individual's karma and desert do not fit him to receive the Grace of God in full. It is those matured souls that can deserve His Final grace. It is by our own self will, we shut out God, Who is ever with us and in us.

கோலங்கொண்ட வாறுண ராதே ஞாலங்காவலன் யானெனக்கொளிஇப் பொய்கையை மெய்யெனப் புகன்று வையத்து ஓடாப் பூட்கை காடி. காடா என்றுட் கரந்தென் பின்வந் தருளி என்ਟுனையுந்தன்ਟூனாயும் அறிவின் நியற்றி என்னது யானெனும் அகந்தையுங்கண்டு யாவர் யாவையும் யாங்கணுஞ் சென்று புக்குழிப் புக்குப் பெயர்த்துழிப் பெயர்ந்து மிக்க போகம் விதியால் வினேத்திங்கு எற்பணி யாளாய் எஃனப்பிரி யாதே ஓடி மீள்கென ஆடல் பார்த்திட்டு என்வழி நின்றனன் எந்தை அன்னே அருள் மிக வுடைமையின் அருட்டுறை வக்து பொருள்மிக அருள்தலும் பொய்ப்பகை யாதலும் கைகண்டு கொள்ளெனக் கடலுல கறிய மெய்கண்ட தேவன் எனப்பெயர் வீரீஇத் தன்னுட் கரந்து தான்முன் ஞுகித் **தன்**னதுர் தா ஹமாய் என்*ன* பின் ருக்கித் தன்ணேயும் என்னேயுந் தந்து தனதுசெய் யாமையும் எனதுசெய வீன்மையும் எம்மான் காட்டி யெய்தல் அம்மா எனக்கே அதிசயர் தருமே.

45 e9/

சிவபிரான் ஆீன்மாக்களின் வேருகக் காணப்படாமல் அவை களே யென்னுமா சுருற்றுமைப்பட்டு, அவைகள் பிரபஞ்ச விடயங்களிற் செல்லுமா நெல்லாஞ் செலுத்தி அவைகளின் வச மாய் கின்றகொண்டிருப்பான். இது பெத்தான்மாக்களுக்கு அவன் உபகரிக்கு முறை.

ஆசாரியமூர்த்தியாக வர்த சிவபிரான் பக்குவான்மாக்களுக் குத் தணது திருவடி ஞாணத்தைக் கொடுத்து அதன் வாயிலாகப் பிரபஞ்சத்தை முழுப்பொய்யாக்கி, அவைகளின்மாட்டு விளங்கித் தோன்றுவான். தோன்றவே, ஆன்மபோதம் சிவபோதத்தி லிறக்கும். ஆனல், ஆன்மா வென்னும் பொருள்மட்டும் அழியாது தவிர, அந்நிலேயிலும் சிவபிரானே சுதந்திரன்; ஆண்மாக்கள் பாதந்திரமே யுடையன. அப்போது அவ்வான்மாக்கள் தம்மை வேறு காணுமல் அவனே யென்னுமா ருற்றுமைப்பட்டு அவன் செலுத்துமா றெல்லாஞ் சென்று அவன் வசமாய் நின்று கொண்டிருக்கும். இது முத்தான்மாக்களுக்கு அவன் உபகரிக்கு முறை.

My birth's real reason not perceived,
The earth's great Lord I thought I was.
Untruth for truth I did mistake;
The earth's vain things I sought, not Him
In me He was concealed yet moved
With me. And what concealed myself
And Him, the sense of I and mine
He did perceive and follow me
In bodies, births and in worlds all,
Entering when I did and leaving when
I left

And endless fruit to me did cause
According to law and without
His leaving me, He did become
My own servant and see the play
Of my births and returns and stand
One with myself my Father Lo!
Filled with o'er-flowing Love He did
In the Town of Grace appear and show

How His Great Joy can be deserved And can destroy all world's untruth. He bore the name Meykandanath So that all sea girt world may know And soared over me in Him Concealed. His Grace and Self shining alone And my low self fully destroyed And granting knowledge of me and self His actionlessness and my own Want of all Power, Me showed, my Lord What Wonder This in me does raise!

#### NOTES

This shows how God is ever with us, in sakala and suddha, ever working for our goods as suits our condition. He follows us so close everywhere and anticipates and answers our wants and wishes that the author calls him a servant.

And St. Sundara called God his friend who was with him even in his mischiefs. And yet how God soars high above all transcendent, covering us fully in Him, merging us in His Glory and Bliss. The destruction fully of man's low individuality, though his personality is fully safeguarded has to be particularly noted. This the author points out in several places. There is complete subordination even in mukti; and the soul is alone capable of enjoying the unspeakable Bliss and is

not entitled to any other powers of the Lord. God is actionless, as there is nothing objective to him and He has no attachment; and man can neither know nor act unless actuated by a higher power, as a consonant by a vowel. It is when the soul recognises fully his powerlessness and submits his will to God and surrenders, his egoity will be destroyed.

தருமா தருமத் தஃஃின்றுழ் வேஃனக் கருமா கடல்விடமுண் கண்டப் - பெருமான் திருவெண்ணெய் நல்லூர்ச் சுவேத வனத்தான் உருவென்ன வந்தெடுத்தான் உற்று.

55 **55**0

Grace.

சுவேதவனப் பெருமாளென்பது மெய்கண்ட தேவாது பிள்ளேக் திருநாமம்.

செவபிரானே ஆசாரியஞ்க வாது ஆன்மாக்களுக்கு மல நீக்கத்தையும் வீடுபேற்றையும் அருளுகின்ருன்.

Me who am sinking in Dharm and Adharm
The Lord whose throat did swallow
poison dark
From the black sea, Swetavana of Vennar
In my own Form He came and saved with

#### NOTES

The self that is surrendered by the soul, the Tatabhoda or Ahaukara or Anava is the best offering of food (Naiveidyam) ('தற்போதக் கவள கிடக் களித்தாண்டி') to God, and this is the food which inducing both Papam (Adharma) and Punyam (Dharma) acts as a poison. The poison therefore when we transfer it to the Golden orb of the Sun (as in the Rig Veda Hymn), Hiranmaya Siva-surya. Bhargas, this showers ambrosia on us (மிடநே அமிர்தம் பிலிற்றும்மே), while this poison has no effect on God Himself as He is 'வேண்டுதல் வேண்டாமை மிலான்' (having no likes nor dislikes).

உற்றவர் பெற்றவர் அற்றவர் முற்றும் அற்றவர்க் கற்றவன் அல்லவர்க் கல்லவென் அந்தம் ஆதி இல்லவன் வந்து . குரக்கு மனத்துக் கொடியேன் பரக்கும் பரப்பைக் குவித்து நிறுத்திப் பிடித்திட்டு இருள்வெளி யாகும் மருளினே யறுத்து வாத்து புகுதலும் சென்று நீங்கலும் இன்றி ஒன்றுப் நின்ற அக் நிலேயில் ஒன்று காமல் இரண்டா காமல் ஒன்று மிரண்டும் இன்று காமல் தன்னது பெருமை தாக்கா மைவேம் என்னது பெருமை யெல்லா மெய்திக் தன்டு எனக்தத் தருவகை யேன்றியும் என்?ு பெய் எனக்கே தந்து தன்னது பேரா னக்தப் பெருங்கட லதனுள் ஆரா இன்ப மளித்துத் தீரா உள்ளும் புறம்பும் ஒழிவின்றி நின்ற வள்ளென்மை காட்டி மேலரடி யருளிய மன்னன் எங்கேரன் வார்புனற் பெண்கீண வெண்ணெய் காவலன் மெய்கண்ட தேவன் அண்ணல் அருளா லயத்தன் கண்ணிய மலமுத லாயின மாய்க்கும் உலக உயிர்க்கெல் லாமொரு கண்ணே.

20

சிவத்துக்கும் ஆன்மாவுக்கு முள்ள கலப்பு இடையில் இகழ் வதன்று; அலிதென்றுமே யுள்ளது.

அக்கவப்பு பேதமுமன்ற; அபேதமுமன்ற; பேதாபேதமு மன்றை. இம்மூன்றாக் தன்கட் டோன்ற இவற்றிற்கு வேருயிருப் பதே அது. அதுவே சைவசித்தாக்தத்திற் கூறப்படும் அத்து விதம் ஆகும்.

பேதமாவ*து* விரலும் விரலுஞ் சேர்ச்தாற் போ**ன்ற** சையோகம்.

அபேதமாவது குடாகாயமும் மாகாகாயமும் சேர்க்காற் போன்ற ஐக்கியம்.

பேதாபேதமாவ*த* பழமுஞ் சுவையும் சேர்ச்தாற்போ**ன்ற**் தாதான்மியம்.

சிவபிரான் ஆசாரியமூர்த்தியாக வந்து செய்யும் அதக்கிரகத் நினுவே பக்குவான்மா தனக்குப் பகையாகிய பிரபஞ்சத்தை, த யொதுக்கி உறவாகிய அவனுடு கலக்கும். அவன் தனது எண் குணங்கீளயும் அதன்மாட்டுப் பதியவைத்து, அதன் குணத்தை, யெல்லாம் அவ்வெண்குணத்து எகப்படுத்தி யடக்குவான். அவ் விதமாக ஆன்மாவின்மாட்டுச் சிவபிரானது எண்குணங்களும் விளங்குவதே முத்தி அல்லது பேரின்ப மெனப்படும். அவ்வான்மா தானுஞ் சிவமேயாய் அவனேடு ஒற்றித்து நின்று அவ்வெண் குணங்கீளயும் அழுத்தி மறியும். அவ்வாறழுந்தி மறிவதே பேரின்ப தகர்ச்சி யெனப்படும். முத்தியில் ஆன்மா சிவமேயாயினுஞ் சிவபிரானுக்குரிய பஞ்ச திருத்தியத்தையட்டும் அது செய்வதில்?ல. ஆகலில், ஆண்டும் ஆன்மா அடிமையே; சிவபிரானே ஆண்டவன்.

Who is the One with them who did give

up

Relations, parents, wife, and everything

else

Who is far from them who are not like them,

Who has no end nor any beginning,
He did appear and my evil mind control
Fixed firm, and held, my darkness and
light lost;

Without His entering me nor my leaving
Pas

By entering Him. In that state of being One

Which is not one, not dual nor neither, When though He did not give His

greatness all,
I did gain all the greatness which I could;
And He gave me not Aimself but me too
And end-less joy out of His sea of Bliss;
And filled me in and out ever inseparate
And showed me such rare magnanimity
And granted me the lotus of His Foot
He is The Lord who is my King and Chief

Of Vennai girt by Pennar of great Floods, And Meykandadeva, protector sure, Whose Temple is His Grace. He is the One

Eye of all souls in this world that destroyed All my mala, when I Him did approach.

Notes

It is only when we renounce all, family, wife, friends and glittering things of this vain world, which are, as if it were mere delusion so transitory and so elusive, that God gives Himself wholly to us; and St. Manickavachaka asks who is the better for the bargain.

"தந்ததுன் தன்னேக் கொண்டதென் றன்னேச் சங்கரா ஆர்கொலோ சதார்"

"Thou gavest Thyself to me, and took me unto Thyself "
Oh Sankara, who is the cleverer of the two."

As we are always in God, there is no question of His coming to us our going to Him. The adwaits which is described as the state of Oneness, as the oneness of vowel and consonants, is further defined by his famous Phrase "ஒன்று காமல், இரண்டாகாமல் ஒன்று மிரண்டு மின்றுகாமல்", neither one, nor two nor neither.

The released soul is alone entitled to eternal Bliss and not to God's Powers of creation &c. as we have already pointed out. This is clearly enunciated in the concluding Sutras of Badarayana. 'உயிர்தானும் செவரதாகம் மொன்றினுக்கு முரித்தே" (Siddhiyar) 'அருளாலயத்தன்.' His Grace or Sakti is the Temple wherein He dwells. This is the Parama, Vyoma, Parama Akas, Chitakas, Paramalaya of the upanishats, identical with the Supreme Jnana Sakti who is said to be Siva's Sarira also. He dwells in Her, and She dwells in Him; and the Soul dwells in them Both, and Both dwell in the soul. This is the mystery of mysteries.

(உடையாளுன்றன் ஈடுவிருக்கும் உடையாள் ஈடுவுள் ஃ பிரேத்தி அடியேன் ஈடுவுள் இருவீரும் இருப்பது'

The mistress dwells in midmost of Thyself
Within the mistress centred dwellest Thou
Midst of Thy Servant if Ye Both do dwell.

-(Dr. G. U. Pope)

Hail to our Saint Arul Nandi!



### **அருணந்தி சிவாசாரியார் தோத்திரம்**்

முப்பொருளின் ஈரியல்பும் ஓரியல்பா நுவலா து முறைவெவ் வேருய்ச் செப்புசிவா கமங்களின் நன் பொருளொருமை பெறவுணர்த்து தெறமுன் ஹூல் ஒப்பவிரி யாப்பதனுற் சித்தியெனும் வழிநூலாய் ஒளிர்பிற் காலத்(த) இப்புவியோர் தெளிந்துய்ய கொழிந்த அருள் நந்திசிவன் இணேத்தாள் போற்றி.

#### குருபாதம்

# தருமபுர ஆதீன வெளியீடுகள்

| எண் | பெயர்                               | வருஷம்  |
|-----|-------------------------------------|---------|
| 1   | குருஞானசம்பந்தசுவாமிகள் தாலாட்டு    | 1924    |
|     | ,, இரண்டாம்பதிப்பு*                 | 1944    |
| 2   | நி <b>த்</b> திய கன் <b>ம</b> ெந்றி | 1927    |
| 3   | திருமுல்ஃவாயிற் புராணம்             | 1927    |
| V4  | திரிபதார்த்தரூபாதி தசகாரிய அகவல்    | 1927    |
| 15  | சித்தார்த நீச்சயம்                  | 1928    |
| 6   | சம்பிரதாய தபம்                      | 1928    |
| 7   | வருணுச்சிரம் சந்திரிகை              | 1930    |
| 8   | சிகா ழத்தின மா வே                   | 1930    |
| 9   | திருப்பதிகமும் பஞ்சரத்தினமும்       | 1930    |
| 10  | தசமணிமால்ல                          | 1930    |
| 11  | ஞானசம்பந்த குருராய வட்டகமும்,       | 1       |
|     | சந்திரகலா மாவேயும்                  | \$ 1930 |
| 12  | திருவையாற்றுப் புராணம்              | 1930    |
| /13 | சிவானக்தபோத சாரம்                   | 1931    |
| 14  | சோடசகலாப்பிராசாத சட்கம்             | 1931    |
| 15  | சைவை சன்போச பத்ததி                  | 1932    |
| 16  | சிவபோகசாரம்                         | 1932    |
|     | ,, இரண்டாம்பதிப்பு                  | 1936    |

| எண்.        | பெயர்.                                  | வருஷம்.             |
|-------------|-----------------------------------------|---------------------|
| 17          | சிவப்பிரகா சக்கட்டளே                    | 193 <b>2</b>        |
|             | ,, இரண்டா <mark>ம்</mark> பதிப்பு*      | 1939                |
| 18          | உட-வைது மகாசந்நிதானத்தின் மீது பலர்     | 2                   |
|             | பாடிய தோத்திரப் பாடற்றிரட்டு            | § 1933 <sub>1</sub> |
| 19          | திருத்துருத்திப் புராணம்                | 1933                |
| 20          | ஞானசரிதை                                | 1934                |
| 121         | முத்தி நிச்சயம் சிற்றுரையுடன்           | 1934                |
| 22          | அறிவானந்த சேமுத்திரம்                   | 1935                |
| 23          | பண்டா ர முப் மணிக்கோவை                  | 1937                |
| V24         | இந்துமத பொலபாடம்*                       | 1937                |
| 25          | சிதம்பரச் செய்யுட்கோவை உரையுடன்         | 1937                |
| 26          | திருவையாற்றுத் தலமகிமைச் சுருக்கம்      | 1937                |
| 27          | கிளிவிடு தூ து                          | 1938                |
| $\sqrt{28}$ | திரு மூஃப்பால் சிறப்பு                  | 1939                |
|             | ., இரண்டாம் பதிப்பு                     | 1941                |
| $\sqrt{29}$ | பதி பசு பாசத்தொகை*                      | 1940                |
| 30          | ஸ்ரீ-ல-ஸ்ரீ சிவஞானதேசிகர் நான்மணி மாஃ   | * 1940              |
| <i>31</i>   | திருபுவனத்தலமகிமைச் சுருக்கம்           | 1940                |
| 32          | கீர் <i>த்</i> தித்திருவகவல்*           | 1941                |
| 33          | ஸ்ரீ குருநோனசம்பக்த சேவா மிகளின்        | ?                   |
|             | வரலாறும் சில பாசுரங்கிளும்*             | \$ 1941             |
| 34          | வைத்தீஸ்வரன் கோயில் தேவாரம் திருப்புகபூ | p* 1941             |
| V35         | திருத்தொண்டத்தொகையும் அசபாநடன           | ` )                 |
| 1           | பஇகமும்                                 | 1941                |
| 36          | குங்கிலியக்கலய நாயஞர் அன்பின் திறம்     | 1941                |
| 37          | திருக்கடவூர்த் தேவாரம் திருப்புகழ்*     | 1941                |
| 38          | திருவையாற்றுத் தேவாரம் திருவாசகம்       | 5                   |
|             | திருப்புகழ்*                            | 5 1941              |
| 39          | புள்ளிருக்கு வேளூர்ப் புராணம்           | 1941                |

| ଗ ଲେ        | பெயர்                                        | வருஷம் |
|-------------|----------------------------------------------|--------|
| $\sqrt{40}$ | சித்தாந்த சைவ வினுவிடை                       | 1941   |
| 141         | ால்வர் சரித்திரமும்அற்புதத்தேவாரத்           | )      |
| •           | திரட்டும் <sub>*</sub> •                     |        |
| 42          | ஆச்சாள்புரத் தலவரலாறு                        | 1941   |
|             | ,, இரண்டாம்பதிப்பு*                          | 1943   |
| 43          | திருவையாற்றுத் தலவரலாறு                      | 1941   |
|             | <sub>.:</sub> இரண்டாம் பதிப்பு*              | 1943   |
| 44          | ஸ்ரீ செப்பிரமணியார் திருவவதாரமும்            | ]      |
|             | கக்தர்கலிவெண்பாவும்                          |        |
| √ 45        | தருமபுர ஆதீனம் மெய்கண்டான் சித்தாக் <b>த</b> | }      |
|             | மகா நாடு திருமுறைத்திருநாள                   | 1941   |
| ¥46         | சிவபூஜாவி தி*                                | 1941   |
| $\sqrt{47}$ | சைவா நுட்டானவி தி                            | 1941   |
| 48          | திருக்கட்வூர் உலா குறிப்புரையுடன்            | 1941   |
| : 49        | திருப்பாடல்கள் *                             | 1942   |
| V50         | விநாயகர் அகவல்கள்                            | 1942   |
| 51          | சீகாழித் தலவரலாறு                            | 1942   |
| $\sqrt{52}$ | <b>மெய்கண்ட</b> சாத்திரம் மூலம்*             | 1942   |
| 53          | கற்குடித் தலவரலாறு *                         | 1943   |
| √54         | நீதி நெறி விளக்கம் (உரையு <b>டன்</b> )       | 1943   |
|             | ் (இநண்டாம் பதிப்பு அச்சில்                  | ) ,    |
| 55          | திருவாரூர் நான்மணிமாலே மூலமும் வசனமும்       | * 1943 |
| $\sqrt{56}$ | சகலகலா வல்லிமாலே மூலமும் உரையும்*            | 1943   |
| V57         | கந்தரனுபூதி*                                 | 1943   |
| <b>5</b> 8  | குத்தாலத் தலவரலாறு *                         | 1943   |
| 59          | குறுக்கைத் தலவரலாறு*                         | 1943   |
| 60          | திருபுவனத் தலவரலாறு*                         | 1943   |
| 61          | திருக்கடலூர் த்தலவ <b>ரலா று</b> *           | 1943   |
| 62          | புள்ளிருக்கு வேளூர்த் தலவ <b>ரலா நு</b> *    | 1943   |

## **த**ருமபுர ஆதீன வெளியிடுகள்

| ଗ ଲେ |                                         | ருஷம் |
|------|-----------------------------------------|-------|
| 63   | திருப்பனந்தாள் தலவரலாறு*                | 1943  |
| 64   | பத்தாண்டு ஆட்சி மலர்                    | 1943  |
| 65   | அப்பர்சுவாமிகள் புராணம் விரிவுரையுடன்*  | 1944  |
| 66   | மெய்கண்டான் சித்தாக்த மகாகாடு           |       |
| . /  | திருமுறைத்திருகாள் நிகழ்ச்சிகள் * \$    | 1944  |
| 67   | சிவஞானபோத சூத்திரக்கட்டுரை*             | 1944  |
| V68  | ஞானசம்பந்தர் வழங்கிய ஞானவுரை*           | 1945  |
| 69   | சிவப்பிரகாசம் (ஆங்கிலமொழிபெயர்ப்புடன்)  | 1945  |
| 70   | தருமபுர ஆதீன நூல்நிலேயப் புத்தகப்பட்டி. | 1945  |
| 71   | புள் ளிருக்குவேளூர்த் திருப்பதிகங்கள்   | 1945  |
| .72  | பஞ்சாவரணத் தோத்திரங்கள் *               | 1945  |
| 73   | சிதம்பரத்துத் திருப்பதிகங்கள்           | 1945  |
| 74   | ஸ்ரீ தக்ஷிணுமூர்த்தி திருவருட்பா        | 1945  |
| 75   | திருவேட்களத் திருப்பதிகங்கள்            | 1945  |
| 76   | திருகெல்வாயில் திருப்பதிகம்             | 1945  |
| 77   | திருக்கழிப்பாகூத் திருப்பதிகங்கள்       | 1945  |
| 78   | திருநாரையூர்த் திருப்பதிகங்கள்          | 1945  |
| 79   | தரும்புர ஆதீன ஆவணிமூலத்திரு நாள்        | 1945  |
| 80   | ஆச்சாள்புரத் திருப்பதிகம்               | 1945  |
| 81   | திருமயோதிரப்பள்ளித் திருப்பதிகம்,       | 1945  |
| 82   | திருத்தாருத்தித் திருப்பு திகங்கள்      | 1945  |
| 83   | திருமங்கலக்குடித் திருப்பதிகங்கள்       | 1945  |
| 84   | திருக்கோளிலித் திருப்பதிகங்கள்          | 1945  |
| 85   | திருக்கட ஆர்த் திருப்பதிகங்கள்          | 1945  |
| 186  | கிவஞானபோ தம் (ஆங்கிலமொழிபெயர்ப்பு)      | 1945  |
| 87   | சோமவார விரதம்*                          | 1945  |
| 188  | தருகீறு*                                | 1945  |
| /89  | உருத்திராக்கம்*                         | 1945  |
| 190  | ஐந்தெழுத்து*                            | 1945  |

| எண்  | பெயர்                                           | <b>சு</b>    |
|------|-------------------------------------------------|--------------|
| 91   | கந்தர்சஷ்டி விரதச்சிறப்பு                       |              |
|      | ( திருமுருகாற்றுப் ப <b>டை</b> யு <b>டன்</b> \$ | 1946         |
| 92   | திருவருட்பயன் (ஆங்கிலமொழிபெயர்ப்புடன்)          | * 1946       |
| 93   | தென்நெருமல்ஃவையில் திருட்பதிகம்                 | 1946         |
| 94   | ஸ்ரீ ஆண்டாள் திருப்பாவை                         | 1946         |
|      | இரண்டாம் பதிப்பு                                | 1946         |
| 95   | திருக்கலிக்காமூர்த் திருப்பதிகங்கள்             | <b>194</b> 6 |
| 96   | தருமபுர ஆதீனப் பாடசாஃ பிர்ணயவிதிகள் *           | 1946         |
| 97   | திருகெல்வேலித் திருப்பதிகம்                     | 1946         |
| 98   | திலகவ தியார்                                    | 1946         |
| 99   | சீகாழித் திருப்பதிகங்கள்*                       | 1946         |
| 100  | திருக்கோலக்காத் திருப்பதிகங்கள்                 | 1946         |
| 101  | திருக்குருகா வூர்த் திருப்பதிகங்கள்             | 1946         |
| 102  | திருச்சாய்க்காட்டுத் திருப்பதிகங்கள்            | 1946         |
| 103  | திருப்பல்லவனீச்சரத் திருப்பதிகங்கள்             | 1946         |
| 104  | திருவெண்காட்டுத் திருப்பதிகம்                   | 1946         |
| 105  | கீழைத்திருக்காட்டுப்பள்ளித் திருப்பதிகம்        | 1946         |
| 106  | விஞவெண்பா, கொடிக்கவி, உண்மை நெறி                |              |
| ,    | வீளக்கம்(ஆங்கில மொழிபெயர்ப்புடன்)* 🖯            | 1946         |
| 107  | ஸ்ரீகண்டன்(ஓர்சிறு எடகம்)                       | 1946         |
| /108 | திருமுஃப்பால் சிறப்பு                           | 1946         |
| /109 | முத்திங்சயப்பேருரை (அச்சில்)                    | 1946         |
| /110 | மிருகேக்திரம் ( த <b>மி</b> ழ்மொழிபெயர்ப்பு )*  | 1946         |
| 111  | நடரா ஐச <b>த</b> கம்*                           | 1946         |
| /112 | உண்மைவிளக்கம்* 🔻                                |              |
|      | ( ஆங்கிலமொழிபெயர்ப்புடன் ) }                    | 1946         |
| 113  | திருக்கண் ணூர்கோயில் திருப்பதிகம்               | 1946         |
| 114  | தோத்திரங்கள்                                    | 1946         |
| 115  | திருகள்ளாற்றுத் திருப்பதிகங்கள்                 | 1946         |

| न कंग | பெயர்                                     | வகுஷம்        |
|-------|-------------------------------------------|---------------|
| 116   | திருக்கடைமுடித் திருப்பதிக்கம்            | 1946          |
| 117   | திருப்பறியலூர்த் திருப்பதிகம்*            | 1 <b>9</b> 46 |
| 118   | திருவிளுகாத் திருப்பதிகங்கள்*             | 1946          |
| 119   | திருஙின் றியூர்த் திருப்பதிகங்கள் *       | 1946          |
| 120   | திருஆக்கூர்த் திருப்பதிகங்கள் *           | 1946          |
| 121   | திருக்கடேவூர் மயானத் திருப்பதிகங்கள் *    | 1946          |
| 122   | மாயூரத் திருப்பதிகங்கள் *                 | 1946          |
| 123   | திருநீடூர்த் திருப்பதிகம்*                | 1946          |
| 124   | திருப்புன் கூர்த் திருப்பதிகங்கள் *       | 1946          |
| 125   | திருஅன்னியூர்த் திருப்பதிகங்கள்*          | 1946          |
| 126   | <b>திருத்தரும</b> பு ரத் திருப்பதிகம்*    | 1946          |
| 127   | ஆல்யவழிபாடு*                              | 1947          |
| 128   | திருவேள் வீக்குடித் திருப்பதிகங்கள் *     | 1947          |
| 129   | திருளதர்கொள்பாடித் திருப்பதிகம்*          | 1947          |
| 130   | திரும்யிலாப்பூர்த் திருப் <b>ப</b> திகம்* | 1947          |
| 131   | திருஒற்றியூர்த் திருப்பதிகங்கள் *         | 1947          |
| 132   | திருஞானசம்பந்த நோயஞர் புராணம்* )          |               |
|       | (முதல் நூறு பாடல்கள் விரிவுரையுடன்) 🤇     | 1947          |
| 133   | திருமண ஞசேரித் திருப்பதிகங்கள் x          | 1947          |

<sup>\*</sup> இவ்வடையாள முள்ளவை கைவசம் உள்ள**ன. தல** வரலாறுகள் அவ்வத்தேவஸ்தானங்களில் கிடைக்கும்,